UNIV.OF TORONTO LIBRARY Toronto University Library

Presented by

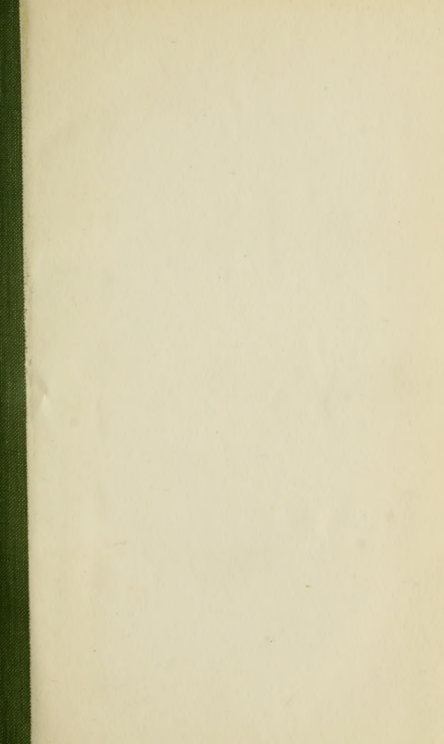
Mess Dulan Ho.

through the Committee formed in

The Old Country

to aid in replacing the loss caused by

The disastrous Fire of Tebruary the 14th 1890









Bible Com (N.T) John B

John, Gospel of St

### Theologische Auslegung

der

### Johanneischen Schriften.

Von

D. Ludw. Fr. Otto Baumgarten-Crusius.

Easter Band.

Das Evangelium.

Erste Abtheilung.

Die Einleitung und Auslegung von Cap. 1—8.

Jena,
Friedrich Luden.
1843.

Tonanu lachen Silvinano

D. Amilw. Let. Clean Baningarien Crusius.

"Wollen in Gottes Namen das Evangelium St. Johannis für uns nehmen, und uns nicht bekümmern, ob die Welt nicht viel darnach fraget."

13392 Auther. (Werke VII. 1390.)
15/6/91
15/6/91
15/6/91

# Vorrede.

Bus War with minished Islanda tring to West

Ich übergebe mein erstes, obschon spät erscheinendes, exegetisches Werk dem unbefangenen und empfänglichen Theile unseres theologischen Publikum mit bescheidenem Vertrauen. Was man immer über Art und Sinn dieser Schrift urtheilen, und wie viel oder wenig man in ihr finden möge: wenigstens glaube ich in derselben dafür erkannt werden zu können, dass ich mit Ernst und Liebe an die Sache gegangen sei, und dass ich das Geschäft mit treuem Fleiss vollzogen habe.

Das Buch war als "vollständige Auslegung" angekündigt worden; es erscheint mit verändertem Titel als: theologische Auslegung. Vollständigkeit ist ein relativer Begriff und ein zweideutiger obendrein, und die vortrefflichen Vorgänger, welche ich in meiner Arbeit habe, machen vielleicht mit grösserem Rechte den Anspruch darauf, vollständig ausgelegt zu haben. Dagegen schien mir die Aufschrift, welche das Buch jetzt führt, durchaus angemessen und bezeichnend für seinen Plan und Charakter. \*)

<sup>\*)</sup> Zufälligerweise hat ein namensverwandter Theolog gleichzeitig mit mir dieselbe Betitelung eines exegetischen Werks angenommen: ich weiss nicht, ob auch in gleichem Sinne.

Das Werk wird zunächst Evangelium und Briefe des Johannes behandeln. Die Apokalypse, dieses, mir von langen Zeiten her besonders anziehende und bedeutsame Buch, über welches die Meinung und die Kritik sich neuerdings merkwürdig umgestellt hat, möchte ich, wohin sich auch mein Urtheil über den Ursprung derselben wenden dürfte, wohl in meinen Kreis hineinziehen, dafern Leben und Kräfte dafür zureichten: aber ich wünsche, hier meinem vortrefflichen Freunde, Lücke, und anderen vorzüglichen Männern nicht zuvorzukommen. Jedenfalls würde die neue Ausarbeitung meiner biblischen Theologie dazwischen liegen müssen.

Den Namen, welcher Einigen meiner Vorgänger von Seiten der gegenjohanneischen Richtung unserer Zeit beigelegt worden ist, den Namen des "Apolegeten", will auch ich mir gern gefallen lassen: ich bin es in dieser Schrift geworden, ohne darauf ausgegangen zu sein; wie es auch bei Jenen der Fall gewesen sein mag. Meine Auslegung hat sich vorzugsweise auf die geistige Substanz der Johanneischen Schrift hingewendet; und, wie es sich mir überall und immer von Neuem bewährt hat, so wünschte ich es wohl allen meinen Lesern wahrnehmbar gemacht zu haben: welch ein Einer, heller, hoher Geist durch diese Schrift an uns gesprochen haf. Die Auflösung geschichtlicher, überhaupt äusserlicher, Fragen und Zweifel, welche sich beim vierten Evangelium erhoben haben, lag weniger in meinem Sinn und Plan: meiner Meinung nach übrigens,

und ich habe es oft in diesem Buche ausgesprochen, müssen diese Zweifel, falls auch viele unauslösbar wären, neben jenem geistigen Element, und wie der apostolische Sinn so ganz bloss mit diesem beschäftigt war, nur unbedeutend erscheinen.

Bei dem theologischen Charakter meiner Arbeit musste die philologische und kritische Behandlung zurücktreten, wenn sich jene gleich auf diese Basis zu gründen hatte. Ich hätte, was das Sprachliche anlangt, vielleicht noch über manchen eigenen Vorrath zu schalten gehabt: aber ich habe mich lieber auf meine Vorgänger beziehen mögen, welche hier mit so viel Fleiss und Einsicht gearbeitet haben. Ich brauchte meist nur zusammenzufassen, was von ihnen ausgeführt worden war: und fast wünschte ich, nicht einmal so viel der Art aufgenommen zu haben, als es geschehen. Dagegen habe ich es mir angelegen sein lassen, eine genaue und geordnete Geschichte der Auslegung durch die vorzüglichsten Erklärungsschriften alter und neuer Zeit hin, zu geben. Mehr noch habe ich mich im kritischen Material beschränkt: überdiess gehöre ich zu denen; und es sind zum Theile sogar die bedeutendsten Vertreter der Kritik des N. T. unter uns, welche in dieser Disciplin noch unendlich viel Ungewissheit und Schwanken finden, und sowohl für das Material als für die Principien derselben eine neue Zeit erwarten. Ebendarum habe ich mich bei kritischen Entscheidungen vorzugsweise an die inneren Gründe gehalten.

Sollte diese Schrift von mir einmal neu bearbeitet werden, und in ihren Fortsetzungen, hosse ich, in diese beiden Theile derselben, den philologischen und den kritischen, mehr Consequenz bringen zu können. In anderer Beziehung würde sie auch sehr erweitert werden können. Es liegt in der altkirchlichen Literatur Vieles noch unbenutzt für die Auslegung der Joh. Schriften: aber es war mir jetzt eben, bei meinen mehr dogmengeschichtlichen Studien der Art, weniger zur Hand.

Ich brauche es nicht zu erklären, und habe es schon im Vorigen gern ausgesprochen, wieviel ich in dieser ganzen Arbeit meinen Vorgängern, insbesondere denen, welche mir der Zeit nach am nächsten sind, verdanke. \*) Ich darf hoffen, neben ihnen meinen beschei-Raum zu finden, und, wie ich ihre Schriften dankbar benutzt habe, Einiges hier und da gegeben zu haben, dessen auch sie sich werden bedienen können.

Uebrigens habe ich meinem jungen Freunde, D. Otto, Herausgeber des Justinus Martyr, für freundliche Beihülfe in der Correctur dieses Buches meinen Dank zu sagen.

Jena, April 1843.

<sup>\*)</sup> Ich bedaure, dass mir durch ein zufälliges Versehen von de Wette's Auslegung nur die erste Bearbeitung vorgelegen hat.

#### Theologische Auslegung

des

## Johanneischen Evangelium.



#### Einleitung.

Es ist nicht unsere Absicht, das gesammte Material, welches Fleiss und Verstand voriger und neuer Zeiten über Abfassung und Anerkenntniss der Johanneischen Schriften, und insbesondere des Evangelium, zusammengetragen und vielseitig verarbeitet hat 1), hier von Neuem vorzulegen und zu erörtern. Auch bekennen wir gern, für die Hauptgegenstände und Fragen kein neues Material zur Hand zu haben, und, was den Gebrauch des vorigen anlangt, uns nur einzelne eigenthümliche Urtheile beilegen zu können. Diese Einleitung wird sich daher darauf beschränken, Vieles voraussetzend, Alles zusammenfassend, das gute Recht darzulegen, welches man hat, Etwas noch auf das vierte Evangelium zu geben, und Zeit und Kräfte an diese

<sup>1)</sup> Am vollständigsten und vielseitigsten neuerlich Lücke. Zu erwähnen ist auch die fleissige Arbeit unseres Grimm: Joh. der Apostel und Evangelist. Allg. Encykl. d. W. u. K., 2. Sect. XXII. Am neuerlichsten Guerike, hist. kr. Einl. i. N. T. 279 — 316.

Ich freue mich, in der Ansicht von unserem Ev. mich vielfach zusammengefunden zu haben mit Ed. Reuss: Idee'n zur Einleitung in das Ev. Joh., Denkschrift der theologischen Gesellschaft zu Strassburg. 1840; und, abgesehen von dem kritischen Prozess, in welchen wir nicht haben eingehen können, mit Al. Schweizer: das Ev. Joh., nach seinem Werthe und seiner Bedeutung für das Leben Jesu kritisch untersucht. L. 841. Zur Vertheidigung des Joh. Ev. hat A. F. Gfrörer geschrieben: das Heiligthum u. d. Wahrheit (Gesch. des Urchristenthums. III.) 1838. Im Sinne der Opposition gegen die Joh. Schriften ist die vorzügliche Arbeit A. Schwegler's gefertigt, Zeller's Jahrbb. 1. 1. 140 ff. 2. 288 ff.: Die neueste Johanneische Literatur.

Schrift zu setzen 1) (was freilich vollständig erst durch die Auslegung selbst geschehen kann); und den Standpunct zu bezeichnen, von welchem aus dieses Evangelium unserem Bedünken nach aufzufassen, zu lesen, zu würdigen ist.

#### I.

#### Die Authentie des Johanneischen Evangelium.

Man könnte fast meinen, es habe die kirchliche Sage von Johannes dem Apostel, so wie sie, ihn in einem wundervollen Schweben und Wechseln zwischen Leben und Tod dargestellt hat, als gestorben und nicht, vorübergegangen und oftmals wiedererscheinend, so überhaupt ein Geheimniss um seine Person legen wollen. Der völlig sichere und anerkannte Theil seiner früheren Geschichte, abgesehen von dem, was das vierte Evangelium von ihm berichten mag, ist bekanntlich klein und anspruchslos. Ein Mann aus dem galiläischen Volke, Einer von den Ersten, weiche Christus zu sich berufen hatte, tritt er in den allgemeinen evangelischen Berichten nicht besonders, ja fast nicht zu seinem Vortheile, hervor: nach dem Hingange seines Meisters zeigen sich nur wenige sichere Lebensspuren von Johannes; in der Geschichte des Paulus erscheint er freilich als Einer der Oberen in der Gemeine von Jerusalem, doch von seiner Wirksamkeit ausser der Stadt ist nur wenig die Rede 2).

Dann aber lässt die kirchliche Sage denselben Mann plötzlich, sie weiss nicht zu sagen, wann und wie, an der geistbelebtesten Stelle des damaligen

<sup>1)</sup> Br. Bauer Kritik der ev. Gesch. des Joh. S. 298: "Herumklauben an einem Stoffe, der kein ursprüngliches Leben in sich hat und keines mitzutheilen vermag."

<sup>2)</sup> Es ist zweifelhaft, ob aus AG. 21, 18 gerade zu schliessen sei (vgl. den Gebrauch des Namens von Jakobus Gal. 2, 14). dass Johannes damals abwesend von Jerusalem gewesen sei.

Orients, in Vorderasien, und wiederum in dem Mittelpuncte jenes Lebens, in Ephesus, wohnen, sie lässt ihn dort geistig herrschen 1): die Gestalt des Apostels, welcher das Evangelium dorthin getragen hatte, welcher demselben dort unter Sorgen und Kämpfen einen Boden gesichert hatte, Paulus, verschwindet vor diesem Galiläer: Johannes beherrscht bis auf den heutigen Tag ungetheilt die Sagen, die Erinnerungen jener Gegend. Ein Aufenthalt auf Patmos fällt zwischenein: wieder weiss die Sage nicht, wann, wie lange, nicht einmal genau das Warum desselben. Ob er zu Jerusalem gewesen sei mit den anderen Aposteln (Eus. 3, 11), hat die Sage übergangen. Und, als wenn die Johannessage noch schwankender hätte werden sollen, schlägt in seine Geschichte eine, doch wieder bald verhallende, Rede hinein von einem apostolischen Manne gleichen Namens und an derselben Stelle, von dem Presbyter Johannes. Nach der Mitte des zweiten Jahrhunderts kennt man Schriften eigenthümlichen Geistes vom Apostel Johannes: wahrscheinlich zuerst wurde mit seinem Namen das prophetische Wunderbuch, die Apokalypse, bezeichnet, in Sinn und Form allerdings noch der palästinensischen Urzeit verwandt; früher noch, aber es ist zweifelhaft, ob mit seinem Namen 2), las man einen Brief, welcher dann vom Ausgange dieses Jahrhunderts an auch als

<sup>1)</sup> Es möge hier beiläufig bemerkt sein, dass der berühmte Ausdruck des Polykrates von Johannes in Ephesus (Euseb. 5, 24 vgl. 3, 31): δς ἐγενήθη ἱερεὺς τὸ πέταλον πεφορεκώς — vielleicht nicht als allgemeines Prädicat seiner Würde, sondern nur im Zusammenhange mit der Paschafeier zu nehmen sein mag: den bezeichnend, welcher Zeit und Art jener Feier zu bestimmen gehabt habe.

<sup>2)</sup> Wenigstens liegt in den Worten des Eusebius von Papias (3, 39): κέχρηται μαρτυρίαις ἀπὸ τῆς προτέρας Ἰσάννου ἐπιστο-λῆς — nicht, dass er diesen Brief mit dem Namen seines Verfassers gebraucht habe: vgl. dieselbe Formel 4, 14. Und im Briefe des Polykarp Cap. 7 kann die Stelle 1 Jo, 4, 3 nur als ein laufender apostolischer Ausdruck gebraucht sein. Uebrigens

seine Schrift gegolten hat, einen Brief ohne alle palästinensische Farbe, in neuer, tiefeingehender Weise von Glauben und Leben in ihrem gegenseitigen Verhältnisse handelnd. Aber in derselben Zeit verbreiteten sich von derjenigen Stäte aus, in welche man die Wirksamkeit des Johannes gesetzt hatte, sinnschwere Lehren über das Göttliche, welches in Christus erschienen sei; sie werden bald, wie wenn sie von einer grossen Auctorität getragen würden, bedeutend und wirksam, jedoch, ohne dass bei ihnen noch des Johannes gedacht würde. Endlich aus dem letzten Drittheil des zweiten Jahrhunderts stellt es sich immer mehr heraus, dass man, und an den verschiedensten Stellen der christlichen Welt, die evangelische Geschichte und unter seinem Namen gekannt habe, in welcher jene Lehren ausgeführt werden, und welche, neben einem idealen Johannes, fast einen neuen Christus und eine neue Geschichte darzustellen schien: dieses Evangelium, aus welchem Einzelnes längst schon in jenem Jahrhundert gebraucht und erwähnt zu werden scheint, ohne dass man vorher noch die ganze Schrift und ihren Verfasser genannt hätte. Und von da an zieht sich nun immer weiter und leuchtender ein Sagenkreis um den Apostel Johannes 1): er wird mit seinem Evangelium immer entschiedener der Urheber einer neuen christlichen Denkart: Begeisterung und Speculation halten zu ihm, je christlicher beide sein wollten, desto mehr und inniger: sein Evangelium

weist dort das ίδιαι έπιθυμίαι im Zusammenhange mit dem είναι έκ τοῦ διαβόλου, deutlich auf die Rede im Ev. Jo. 8, 44 hin.

Es möge hier sogleich bemerkt werden, dass der Gebrauch des Briefes bei Papias nur ein indirectes Zeugniss für das Evangelium abgeben könne: nämlich, sofern dem Papias dieser schriftstellerische Charakter nicht unapostolisch gedünkt haben kann.

<sup>1)</sup> Selbst die Mutter des Johannes, Salome, wurde in diesen Kreis hineingezogen. Das Ev. der Aegyptier führte Jesum ein, wie er auf Fragen derselben in tiefscheinender Weise geantwortet habe: Clum. Al. str. 3, 6 und 9.

bleibt durch lange Jahrhunderte ein Gegenstand bald freier, bald befangener, ja auch abergläubiger Verehrung.

Haben dann in der neuesten Zeit Einige vom einfachen, geschichtlich-kritischem Standpuncte aus, Andere mit tieferer Erwägung, indem sie den Geist dieses Evangelium nicht für den ächten der christlichen Urzeit erkennen mochten, einen Zweifel an dieser Schrift erst vorsichtiger, dann zusammengefasster, stärker, drängender ausgesprochen, bis dahin sogar, dass mit der Schrift auch die Person des Johannes aus derjenigen geschichtlichen Wahrheit, in welche sie durch die kirchliche Sage gesetzt worden war, verdrängt werden sollte: so zeigt sich immer von Neuem jenes wunderbare Wesen, welches den Apostel Johannes umgiebt, immer von Neuem macht sich das Zurückgedrängte, und selbst bei den Gegnern, geltend, und gerade immer dann, wenn man den letzten Tag für Johannes und sein Evangelium angekündigt hat, lebt das Interesse, die Liebe, die Freude an ihnen wieder auf.

Suchen wir nun für dieses, das Johanneische Evangelium, einen festen Boden zu gewinnen, so gelangen wir etwa zu folgenden Resultaten. 1. Es hat in der Kirche seit um die Mitte des zweiten Jahrhunderts eine Lehre und Geschichte von Christus gegeben, derjenigen gleich, welche sich im vierten Evangelium findet. 2. Sie hatte gewiss einen Apostel zum Urheber. 3. Die Ableitung derselben von Johannes hat die grösste Gewähr für sich. 4. Das vierte Evangelium kann keine planmässige Fälschung gewesen sein, und es lässt sich in demselben eine authentische Grundlage von Lehren und Geschichten erkennen. 5. Will man diese Grundlage von der Bearbeitung unterscheiden, so muss man wenigstens einräumen, dass diese jener völlig gleich sei. Und 6. in dieser Redaction würden wir weder berechtigt noch veranlasst sein, verschiedene

Arbeiten zu sondern. — Wir haben diese sechs Artikel mit Wenigem zu erläutern.

1. Die ursprünglichste Ansicht der Gemeine von der Person Christi, die palästinensische, und jener gemäss die Auffassung seines Werkes, war die Messianische, nur durch die Macht gehoben, welche in der Erscheinung Christi gelegen hatte: dabei wurde die Erwartung, welche im Judenthum auf die Ankunft des Messias gestellt gewesen war, umgewendet auf die nahe Rückkehr des Erschienenen. Die Lehre beschränkte sich auf die einfachste sittlich - fromme Ansprache. Aber jene Ansicht war durch Paulus erweitert worden, und wie wir nicht zweifeln, in der uranfänglichen Idee des Evangelium: die Sache Christi wurde, nach ihrer Bedeutung und in ihrer Entwickelung, zu einer weltgeschichtlichen, die Lehre umfassender durch die Reflexion, in welche sich Begeisterung und Glaube an die Person Christi umsetzte, und über die schon hervortretenden Erfolge seiner Erscheinung, endlich durch den durchgeführten Gegensatz des alten und des neuen Bundes. Störungen traten in den Geist der Gemeine ein durch die Anfänge der Gnosis: wir dürsen sie nicht zu fern von den apostolischen Zeiten setzen: die Anfänge eines umfassenden Versuchs, sich der jetzt erregten geistigen Kräfte für diejenigen fremdartigen Lehren zu bemächtigen, welche sich eben aus den verfallenden Religionssystemen des Orients herauszubilden begannen. In Alles mischten sich die Parteikämpfe, welche aus den Verhältnissen der Juden- und Heidenchristen zu einander hervorgingen, überall aber mehr dem Leben angehörten als dem Glauben.

In der Mitte nun zwischen diesen Erscheinungen und Zuständen erhebt sich um die bezeichnete Zeit eine neue Lehre und eine neue Anschauung der urchristlichen Geschichte. Der einfache Glaube an das Ideal, an das übermenschliche Wesen in Christus, welcher auch bei Paulus noch in der Anschauung einer, in Macht und Erfolgen göttlichen, Persönlichkeit stehen geblieben war 1), dieser erhebt sich zur Speculation über den Gott im Menschen Jesus, ihm wurde der geheimnissvolle Name Logos beigelegt: aus dem äusserlichen Christus wird ein innerlicher, in Allen lebend, in der Gesammtheit, in der Gemeine (der Paulinische Gedanke blieb immer vorzugsweise der Ekklesia zugewendet 2)) und in allen Einzelnen, welche der göttliche Zug zu ihm hinführte. Mit dieser Anschauung der Person Christi hing eine neue geschichtliche Ausfassung seines Lebens und Wirkens zusammen, eine geistigere, grossartigere. Oder vielmehr die Lebensgeschichte Jesu trat zurück gegen sein Wort und seinen in der Welt bleibenden Geist: demgemäss versank auch immer mehr der Glaube an seine persönliche Rückkehr, und die Hoffnungen der Christen zogen sich immer mehr in den Geisterhimmel zurück 3).

Von solcher Art ist im Kanon des N. T. die Lehre und evangelische Geschichte der Johanneischen Schriften. Nur von einigen Seiten nähert sich diesen jener

<sup>1)</sup> Auch das πνεῦμα ἀγιωσύνης Röm. 1, 3, ist kein Logos, sondern ein Zustand der Person Christi. Und auch Kol. 1, 15—20 finde ich keine Lehre vom Logos als Weltschöpfer, sondern nur die Ausführung des Eph. 1, 10 kurz Gesagten: ἀνακεφαλαιώσασθαι τὰ πάντα ἐν Χριστῷ, τά τε ἐν τοῖς οὐρανοῖς καὶ τὰ ἔπὶ τῆς γῆς — dass aus Geisterreich (V. 15 f.) und Menschheit (Ekklesia, V. 17—19) ein gemeinsamer, (V. 20 εἰρηνοποιήσας) neuer (das. ἀποκαταλλ.) Gottesstaat geschaffen worden sei).

<sup>2)</sup> Einige gute Bemerkk, von einem fremden Standpuncte, bei J. Salvador Jesus - Christ II. 263 ss. 401 ss. "Paulus und die Kirche — Johannes und die Apokalypse."

<sup>3)</sup> Diese dreifache Theologie im Anfange der christlichen Geschichte – kurz bezeichnet, die Petrinische, Paulinische, Johanneische, hat sich der aufmerksamen Betrachtung immer wahrnehmbar gemacht.

Schwärmer, wie Joachim im 13. Jahrh., neuerlich ein berühmter Philosoph, haben jene Drei auch zu Vertretern einer, nach und nach hervortretenden, Theologie und Kirche gemacht: die Johanneische gilt dabei als die ewige.

geistvolle Alexandriner, der Verfasser des Briefes an die Hebräer; aber er steht noch zu fest in der alexandrinischen Art und Form, und es geht ihm das Urkräftige des apostolischen Geistes ab: im bescheidenen Selbstgefühle hat er es denn auch nicht gewagt, den Namen des Logos, dessen Idee ihm allerdings vorgeschwebt hat, auszusprechen 1). Durch den Brief an die Hebräer, wie sehr man ihn auch im kirchlichen Alterthume geehrt hat, ist keine geistige Bewegung, keine Einwirkung, auch nicht eine vorübergehende, soviel wir wissen, in der Kirche erfolgt.

Seitdem jene Theologie, wir wollen sie geradezu die Johanneische nennen (auch die Gegner dieser Schriften gebrauchen den Namen), aufgekommen war, setzte sie sich bald in geistigen Besitz; die Formen der vorigen Zeit mussten weichen: die bescheidnere und gebildetere Gnosis suchte angelegentlich eine Vereinigung mit ihr, obschon in ihrer synkretistischen Weise daneben noch mit der Paulinischen Theologie, auch die Gegner der Gnosis, vor Allem der Montanismus <sup>2</sup>). Innerhalb der Kirche bildete sich der Sabellianismus

<sup>1)</sup> Gfrörer wieder, Philo u. d. jüd. - alex. Theos. 1. 188, findet Hebr. 4, 12 mit der alten Gr. Kirche den alex. Logosbegriff. Aber, wenn das Wort hier etwas Anderes bedeuten sollte, als die Gottessprüche, was wir mit der gangbaren Auslegung nicht meinen: so würde es nur die philos. Bedeutung haben vom göttlichen Verstand.

Nach Credner, Einl. S. 600. 03. soll auch der Brief Jacobi (welcher allerdings Manches von alexandrinischer Form hat) 1, 21 den alex. Logosbegriff haben: wie ἔμφυτος λόγος auch bei Justinus gefunden wird. Wir bezweifeln, dass ἔμφ. λό. daselbst etwas Anderes bedeute, als das in sie gelegte Gotteswort.

<sup>1)</sup> Umgekehrt lassen neuere Gegner des Ev. Montanismus und Gnosis älter sein als das Evangelium: aber, um Anderes vorerst zu übergehen, für die Originalität der Joh. Schriften zeugt, dass diese Parteien doch immer nur cinzelne Begriffe, Lehrformen jener Schriften gehabt haben, dass sie dieselben, wie der Montanismus die Idee des Paraklet, als etwas Sicheres, Anerkanntes voraussetzen: und zum Theile (vornehmlich die Gnostiker) diesen Begriffen gezwungene Deutungen geben, während jene Schriften sie in ihrer natürlichen Bedeutung gebrauchen.

an ihr heran, während sich der Subordinatianismus mehr an der Paulinischen Lehrform entwickelte: dann hat die griechische Dogmatik mehr zur Johanneischen, die lateinische mehr zur Paulinischen gehalten. Vertreter jener Johanneischen Theologie sind im zweiten Jahrhundert nach und nach gewesen: Ignatius, soweit man Aechtes von ihm haben mag 1), Justinus, die folgenden, gewöhnlich sogenannten, Apologeten, Meliton 2), Irenäus, sofern er theologischen Gehalt hat und nicht unter dem Einflusse schwankender Traditionen stand, dann die Alexandrinische Schule von ihrem Anfange an. — Vor Allem bedeutend und der Mittelpunct dieser Richtung und Theologie wurde die Lehre vom Logos.

2. Die Johanneische Theologie ist gewiss nicht aus einer Partei; einen solchen Parteieinfluss hat es niemals gegeben: aber auch nicht durch die allgemeine Geistesentwickelung in der Kirche entstanden. Der Geist der Gemeine war damals noch zu wenig zusammengefasst, entschieden, er war noch keine

<sup>1)</sup> Wir sagen so nach der Annahme, dass den vorhandenen (wir setzen mit Bauer voraus, dass nur von der kurzen Recension, als der ursprünglichen, die Rede sein könne) Ignatianischen Briefen einzelne traditionelle Aussprüche des Ignatius, dergleichen bei Irenäus und Origenes citirt werden, zum Grunde gelegen haben.

Ein solches Wort kann denn auch gewesen sein das Magnes. 8. — ὅς ἐστιν αὐτοῦ λόγος ἀτδιος, οὐκ ἀπὸ σιγῆς προελθών — was nicht auf Valentinianische Lehren hinzudeuten braucht, sondern vielleicht einfach den göttlichen λόγος dem gepredigten Worte entgegenstellen will, dem χρόνοις αἰωνίοις σεσιγημένος Röm. 16, 25. — Abgesehen hiervon, so gilt Ignatius, seitdem sich über ihn eine Tradition festgestellt hat, seit dem 4. Jahrh., durchaus als Jünger des Johannes.

<sup>2)</sup> In einem Bruchstücke des Meliton im Chron. Alex. 259 Duft. (Routh. rell. ss. 1. 112): μόνου θεοῦ τοῦ πρὸ πάντων καὶ ἐπὶ πάντων καὶ ἐπὶ τοῦ Χριστοῦ αὐτοῦ, ὄντος θεοῦ λόγου — (Es ist nicht nöthig, mit Routh ἔτι zu verbessern vor τοῦ Χριστοῦ. Es liegt in der gangbaren Schreibart das θεόν μου καὶ θεὸν ὑμῶν Jo. 20, 17.)

Macht geworden. Jene Theologie muss von Einem selbständigen Geiste in die Gemeine ausgegangen sein. Aber die Bedeutung, die siegreiche Einwirkung jener Theologie in der Kirche liesse sich nicht begreifen, wenn sie nicht einen apostolischen Hintergrund gehabt hätte. Man kennt die Scheu, welche der in der Kirche herrschende Sinn von Anfang herein vor Allem hatte, was nicht im Zusammenhange mit den Aposteln und ihrer Paradosis stehen wollte. Die angeblichen Ignatianischen Briefe sprechen dieses für die Personen, Irenäus, als alten Grundsatz der Kirche, für die Lehren der Apostel aus. Ohne apostolische Gewähr konnte in die Gesammtheit der Gemeine Nichts hereingebracht werden. Ja als Kennzeichen der Häresis galt von Vornherein, und ohne dass man die Lehren und das Leben solcher Menschen selbst anzuschen brauchte, das, dass sie nicht von den Aposteln stammen wollten, und dass sie aus anderen Quellen zu schöpfen bekannten. Die Gnosis, mit aller ihrer glänzenden Aussenseite, und selbst nachdem sie sich mit dem kirchlichen Geiste ausgleichen zu wollen schien, fiel schon durch jenes, im guten Sinne gesprochen, Vorurtheil der Kirche. Ferner aber: für längere Zeit, nachhaltig, bleibend, konnte auch keine Täuschung getrieben werden mit dem Apostelnamen, um fremdartigen Lehren Eingang oder Sicherheit zu verschaffen. Die räthselhafte, aber bedeutende Erscheinung der Clementinen verging wirkungslos, ungeachtet sie sich mit der Auctorität eines Apostels umgeben hat-Aber würden auch Parteien, welche sich sonst feindselig gegenüberstanden, würden z. B. eben Gnostiker und Montanisten, sich auf gleiche Weise jene Theologie haben aneignen wollen, wenn diese nicht die apostolische Gewähr für sich gehabt hätte? Ja, würden die übrigen apostolischen Lehrformen, die Paulinische insbesondere, sich jener haben unterordnen müssen ohne diese Gewähr, und zwar die klare, erwiesene, in der Kirche anerkannte, Gewähr? Wiederum würde dieses vornehmlich bei der Logoslehre undenkbar sein: diese, in der Bedeutung, wie sie die Kirche annahm, doch ganz ausserhalb der h. Schriften und des gemeinsamen Gedankenkreises der Apostel liegende, Lehre.

3. Die kirchliche Annahme ferner, welche diese neue Anschauung und Form auf Johannes zurückführt. wie sie es insbesondere wieder für die Logosidee auszusprechen pflegte, hat vornehmlich darum Glaubwürdigkeit und authentischen Charakter, weil diese Theologie mit dem sonst geschichtlichen Johannes so gar keine Verwandtschaft zeigt: weder mit dem der drei Evangelien, noch mit dem, welcher die Apokalypse geschrieben haben sollte. Kannte man jene Lehre als eine überhaupt apostolische, oder hätte man sie auch nur als eine solche einführen wollen: warum führte man sie nicht (denn von Petrus hätte bei derselben nicht wohl die Rede sein können 1)) auf Paulus zurück? Und war es, wie man doch nur Allem dem zum Hohn, worauf irgend Historie beruht, leugnen könnte 2), eine sichere Tradition, dass Johannes in Ephesus gelebt und gelehrt habe, und wusste man ferner, dass jene neue Lehre sich von dort aus verbreitet habe: dort war ja gerade auch die glanzvollste Stäte der Paulinischen Wirksamkeit gewesen. Die feineren Unterschiede der Paulinischen und Johanneischen Lehrformen, welche unsere dogmatische und historische

<sup>1)</sup> Nach Credner (Beitre. 1. 251 f. 354) hätte wirklich ein Apokryphon des Petrus die Logoslehre gehabt, das κήρυγμα Πέτρου, aus welchem Clemens Alex. Str. 1, 29. 2, 15 und Eclog. proph. 58 citirt, νόμος καὶ λόγος ὁ κύριος, und Str. 6, 5 und 7: δς τὰ πάντα ἐποίησε λόγφ δυνάμεως αὐτοῦ. Aber in beiden Stellen ist nur der A. T.liche Begriff des λόγος zu finden. Das νόμος κ. λό. ist aus Jes. 2, 3 genommen; in der 2. Stelle liegt vollends der einfache Begriff des schaffenden Wortes.

<sup>2)</sup> Mit Becht will sich Schwegler gegen Lützelberger nur an die "Actenstücke des Paschastreites" halten, um den Aufenthalt des Joh. in Kleinasien festzustellen.

Kritik aufzufinden weiss: diese hätten doch gewiss in der Kirche jener Zeit nicht im Wege gestanden, um jene tieferen Lehren dem Apostel beizulegen, welchem man sonst vor allen Uebrigen freien Geist, auch wohl philosophischen Zug, zuzuschreiben gewohnt war.

Aber gerade jenem Manne, dem galiläischen Jünger, von welchem überdiess versichert wurde, dass er sich im Leben noch ganz zur jüdischen Art gehalten habe: ihm legte man eine so geistige, ideale, kurz

unjüdische, Lehrart bei.

Und hätte man es etwa darum gethan, weil die Sage diesen Johannes als den gekannt hätte, wie ihn ja auch das vierte Evangelium darstellt, als den geliebtesten Jünger Jesu: in diesem Prädicat lag an sich noch nicht die Befähigung gerade für eine solche Lehre; oder die Sage hätte mit dem Prädicat schon eine höhere Bedeutung verbunden gehabt, eben aus der Tradition von Johannes, als Verkündiger höherer Lehren über Christus und seine Sache.

Man hat freilich alles Dieses von Vornherein mit der Behauptung zurückweisen wollen, wie es unmöglich sei, dass jener historische Johannes in diese Anschauungen habe eingehen können. Aber man darf doch gewiss keinem unmittelbaren Jünger Jesu den Geist absprechen, den mächtigen wie empfänglichen, siegenden wie aneignenden Geist, welcher sich vom Anfange an in der Sache entwickelt hat.

4. Wenden wir uns nun zum vierten Evangelium selbst, so muss sich uns Zweierlei feststellen, wie es

oben ausgesprochen worden ist.

Diese Schrift kann keine absichtliche, planmässige Täuschung sein: denn das müsste sie gewesen sein, wenn sie nicht im wirklichen Zusammenhange mit der Person des Johannes stünde; es ist unwidersprechlich, dass der Urheber für diesen hat gehalten sein wollen. Aber wer mag einräumen, dass in der ältesten Kirche (denn von Parteien, in denen es etwa möglich gewesen wäre. kann ja dem Vorigen zufolge nicht die

Rede sein) eine so enorme Fälschung unter apostolischem Namen möglich gewesen sei, die Erdichtung eines, nicht mit Fabeln, oder mit einzelnen entstellten oder ersonnenen Aussprüchen Jesu vermischten. Evangelium, sondern eines solchen, welches sich ganz von der allgemeinen evangelischen Basis loszutrennen schien? Wer wird es ferner der Kirche zutrauen mögen, dass sie sich in solchem Grade habe täuschen lassen, so Etwas zu einem Haupt- und Grundbuch zu machen: und gerade zuerst der Kirche in Vorderasien, in welcher doch Etwas geblieben sein musste von Erinnerungen an den leibhaften Johannes: und wirklich war es bei der Annahme einer solchen Täuschung nur consequent, die Existenz eines ephesischen Johannes abzuleugnen. Obendrein da seit der Mitte des zweiten Jahrhunderts, und gerade zuerst in jenen Landschaften, kirchliche Besprechungen gewöhnlich geworden waren, und Parteien, Gemeinen, Länder sich gegenseitig zu beobachten begonnen hatten. Und dennoch sind es nur die Aloger, welche aus den Parteien heraus den Johanneischen Schriften, als einer Fälschung, widersprochen haben, freilich sehr unglücklich in dem positiven Resultate, dass Cerinth sie versasst habe: eine Partei übrigens, welche gewiss mehr der Schule als der Kirche angehört hat 1), ja, von welcher man vermuthen kann, dass sie vielleicht gar nicht eigentlich kirchlich gewesen sei, wie sich ja noch bis in's 4. Jahrhundert in den Parteien oft christliche und heidnische Elemente zusammengefunden haben 2). Und die Geschichte weiss auch nicht von dem geringsten Erfolge, welchen die Aloger ge-

Vielleicht im Zusammenhange mit dem reinen Platonismus.
 Vgl. was unten beim Logos über die Stellung jener Schule zum Logosbegriffe zu sagen sein wird.

<sup>2)</sup> Eine Berechtigung zu dieser Vermuthung könnte darin gefunden werden, dass Epiphanius 51, 1. 2 den Johannes schondieselbe Denkart bestreiten lässt, welche sich bei den Alogern gefunden habe.

habt hätten 1). Wohl aber ist es ein starkes Geschichtszeugniss für das Joh. Evangelium, dass es geblieben ist, ja sich mit immer steigendem Ansehen erhalten hat, während die sehr reiche Literatur des zweiten Jahrhunderts mit geringen Ausnahmen untergegangen ist.

Doch, von alledem abgesehen: können wir uns einen bestimmten Zweck, einen Plan für eine solche Fälschung vorstellen? Die gewöhnliche Art, Evangelien einzufälschen, war diess nicht, wie eben vorher sehon gesagt wurde. Oder war etwa Johanneische Theologie früher dagewesen, als das Evangelium, und man hätte dieser in unserer Schrift nur einen Anhalt, ein Vehikel verschaffen wellen? Dann würde man gewiss dafür keine evangelische Darstellung gewählt haben, sondern irgend eine andere Form, dergleichen uns ja in der apokryphen Literatur so viele vorliegen. Oder sollte etwa diese Schrift in den Parteikämpsen des 2. Jahrhunderts eine Vermittelung haben machen sollen? 2) Dafür, und dieses wird im Folgenden weiter zur Sprache kommen, hat sie doch gar zu wenig polemischen Ausdruck, überhaupt zu wenig äusserliche Tendenz und Zeitbeziehung. Man hat endlich in der

<sup>1)</sup> Neben die Aloger könnten die Clementinischen Homilie'n, aus späterer Zeit, zu stehen kommen, wenn es sich erweisen lassen sollte, dass in ihnen eine polemische Beziehung auf das Johanneische Evangelium liege, wie Schwegler (der Montanismus. 1841. S. 146) nicht unwahrscheinlich vermuthet. Doch finden sich mehre bestimmte Anklänge an Johannes daselbst, von Credner zusammengestellt a. O. 295, freilich ohne sie gerade auf die Joh. Schrift zu beziehen. Anch die Stelle Hom. 3, 50: διὰ τί οὐ νοείτε τὸ εὐλογον τῶν γραφῶν, scheint eine ungenaue Erinnering aus Joh. 8, 43 zu sein. Von der 11, 26 wird weiterhin die Rede sein.

<sup>2)</sup> Dass die Schrift in denselben Kreisen mit dem Montanismus aus vermittelnder Absicht entstanden sei, ist nach Baur (L. v. d. Dreiein. I. 164, 283 and.) von Schwegler a. B. ausgeführt worden. Nicht aber als montanistisches Werk, wie es Guerike unrichtig als Meinung des Gedachten bezeichnet.

neuesten Zeit vermuthet, das vierte Evangelium könne in dem Paschastreite in Vorderasien zu Gunsten der occidentalen Ansicht und Gewohnheit eine Bewegung haben machen wollen 1). Aber, ob es nun diesem occidentalen Brauche zu Gunsten sprechen möge oder nicht, dafür würde doch wohl nicht ein ganzes Evangelium mit eigenthümlichem Sinn und Plan, ein Evangelium, welches vor der Leidensgeschichte durchaus nirgends auf jenen Gegenstand hingedeutet hat, angelegt worden sein. Es kommt bei allem diesem, insbesondere bei dem zuletzt Erwähnten, noch hinzu, dass dieses Ev. in Charakter, Form, Sprache bestimmt einen Judenchristen palästinensischer Abkunft erkennen lässt 2).

Und überhaupt, hätte ein Erdichtender, ein Fälscher, wehl so geschrieben, wie unser Evangelist? Würde er sich nicht, anstatt neu, eigenthümlich schreiben zu wollen, anstatt einen durchgehenden, wenigstens anscheinenden Gegensatz zu den anerkannten Evangelienschriften zu suchen, vielmehr geflissentlich an sie angehalten haben? Oder sollte die geschichtliche Differenz zwischen ihm und jenen anerkannten Schriften aus seiner Unkenntniss der evangelischen Geschichten hergekommen sein? Nun um die Mitte des zweiten Jahrhunderts konnte eine solche bei den allgemeinsten Ereignissen im Leben Jesu kaum mehr Statthaben; dieses Evangelium verräth auch nirgends eine solche in Hinsicht auf Palästina und die Zustände der urchristlichen Zeit: und es würde dann der Widerspruch gegen unseren Evangelisten, wie noch sonst oft, aus Einem in das Andere fallen. aus dem Vorwurfe überlegter Fälschung in den der geistigen Untüchtigkeit und Rathlosigkeit.

<sup>1)</sup> Diese Ansicht ist von Schwegler neben der eben erwähnten durchgeführt worden, a. O. 191 ff.

<sup>2)</sup> Gewiss also kann dieses Ev. schon darum nicht im Kreise des Apollinaris entstanden sein, a. O. 203.

Es wurde ferner oben behauptet, dass sich in dem vierten Evangelium überall Anzeigen von Ursprünglichkeit finden, authentische Spuren: die Auslegung hat diese nachzuweisen. Aber es lässt sich in ihm auch eine authentische Grundlage im Ganzen herausfinden: und auch die Gegner der Schrift haben eine solche zum Theile anerkannt. Zu dieser Grundlage nehmen wir, sehen also als einen im Gedächtnisse des Urhebers vom Ev. niedergelegten Stoff an: in den Reden Jesu diejenigen, welche der Evangelist so erzählt, als seien sie damals nicht verstanden worden. welche er dann wie einen Stoff behandelt, den man jetzt zu deuten habe; ferner solche, welche gegen die Sprache sonst in diesem Evangelium contrastiren (wie 1, 52); dieienigen ferner, welche er ganz ohne Zusammenhang als Einzelsprüche oder ohne einen bestimmt dargelegten Zusammenhang (wie das Gespräch mit Nikodemus) wiedergiebt: Manche haben auch einen ungenauen, willkührlichen Zusammenhang in einigen Stellen finden wollen (wie 8, 34, 46): ferner Grundbilder, welche er in den verschiedensten Wendungen gebrauchen lässt, wie das Lichtbild; wiederkehrende Reden (7, 35. 8, 21. 13, 33), und solche, welche er selbst als Hauptsprüche bezeichnet (13, 34. 15, 12-17). Ein solcher, dem Verfasser sicherer, Lehrstoff ist auch jene Recapitulation, mit welcher der erste Theil seiner Schrift schliesst, 12, 44-50: sie giebt in der That den Geist aller Reden Jesu im 4. Evangelium. In der Geschichte (denn wir mögen jene Grundlagen nicht blos in den Reden dieses Ev. suchen 1)) bezeugt die Sicherheit, die ganze Haltung des Erzählenden, aber auch die Eigenthümlichkeit, dass etwas Authentisches vorlag; und wie oft hat die Erzählung, wenn sie sich gehen lässt, ganz den Cha-

<sup>1)</sup> C. H. Weisse, D. Schenkel (th. St. u. Kr. 1840. 3. 765 ff.). Dagegen C. Frommann (th. St. u. Kr. 1840. 4), Schweizer angf. B. S. 8 ff., Lücke und Grimm.

rakter und Ton dessen, welcher mündlich berichtet von dem, was er selbst erfahren hat? 1).

Es lässt sich wohl denken, dass, bevor unser Evangelium bekannt geworden sei, sich Manches von jener Lehrsubstanz des Johannes in einzelnen Sprüchen, auch wohl die Logoslehre des Prologs — ob nun in Tradition oder auch in Schrift, verbreitet habe: auch dass sich hieraus, und, wenn das Joh. Christusbild dazukam, jene Johanneische Theologie zuerst ausgebildet habe. Wenigstens würden sich so alle Johanneischen Anklänge der früheren Zeiten erklären lassen, bei denen der Name des Apostels nicht mit erwähnt wurde 2): ob man nun meinen möge, dass man diesen nicht gekannt habe, oder, dass man ihn als bekannt vorausgesetzt habe.

Aber geschrieben ist dieses Evangelium gewiss früher worden, als es bekannt wurde: davon wird der folgende Artikel zu sprechen haben. Wäre es aber so gewesen, wäre diese Schrift später bekannt geworden als geschrieben: so wüssten wir nicht, was der alten Meinung entscheidend entgegengesetzt werden könnte, nach welcher dieses Evangelium für ein Eigenthum der Ephesinischen Gemeinde gehalten ward, welches erst später dem gemeinsamen Gebrauche überlassen worden sei 3). Uebrigens scheinen uns die äl-

<sup>1)</sup> In der Geschichte des Täufers kommen zu Bildern, von denen es bei den anderen Evv. wahrscheinlich ist, dass sie dieselben als authentische vom Täufer her gebrauchen (wie dem von der Taube und vom Bräutigam), im Johannes noch einige hinzu.

<sup>2)</sup> Dergleichen in den Ignatianischen Briefen, wenn man, wovon oben die Rede war, eine ächte Substanz derselben voraussetzt. Ausser dem, was in der Auslegung bei 6, 51 beigegebracht worden — die Stelle Philadelph. 7: "der Geist in mir οίδε πόθεν ἔρχεται καὶ ὑπάγει" — in welcher man, wenn man Joh. 8, 14 (nur nicht 3, 8) damit vergleicht, nicht mit Schwegler a. O. 184 eine wesentliche Sinnesveränderung davon ab, wie unser Ev. dieselben Worte gebraucht, finden wird.

<sup>3)</sup> Diese Meinung hat u. A. auch Usteri vorgetragen in der zu erw. Schrift S. 125, mit Beziehung auf die bekannte Sage bei

testen Zeugen für den Gebrauch dieses Evangelium — und wahrscheinlich in der jetzigen Gestalt — neben den Valentinianern, welche dasselbe offenbar als kirchlich anerkannt voraussetzen 1), Justinus Martyr 2), der Verfasser des Briefes an Diognet, dieses ganz mit dem Geiste der Johanneischen Schriften durchzogenen Schriftdenkmals, Tatianus, Claudius Apollinaris von Hierapolis, und zwar in seinen beiden, oft erwähnten, Fragmenten 3): und, vor dem Letzten schon wahr-

Uebrigens lässt diese Bekanntschaft der Valentinianer mit dem vierten Ev., neben die anderen Zengnisse gehalten, vermuthen, dass die Schrift gleichzeitig in Alexandria und in Vorderasien in Umlauf gekommen sei.

2) Aus jüngster Zeit wollen wir, um die Schriften umfassenderen Inhalts zu übergehen, nur die fleissigen Zusammenstellungen erwähnen von Otto, Zeitschr. f. hist. Th. 1841. 2. 77 ff., und Bindemann, th. St. u. Kr. 1842. 2. 378 ff.

Mir scheinen mit den Meisten die Andeutungen auf Sprücke des 4. Ev. wenigstens in den folgenden vier Stellen entschieden zu sein (es verstand sich bei Justin von selbst, dass er dasselbe nicht namentlich erwähnte): in Apol. 1, 61 (av uh avavevνηθητε u. s. w. und Nikodemus Einwand dabei); die Anführung in den Clementinen, Hom. 11, 26 hat zwar das ἀναγεννηθητέ und εls την βασ. των οὐρανων mit Justin gemein - beides konnte im gewöhnlichen Gebrauche aus der gangbaren Kirchensprache hereinkommen - aber setzt hinzu ύδατι ζώντι είς όνομα πατρός, υίοῦ και πνεύματος, einmischend die Stellen Joh. 4, 10. Matth. 28, 19. Ferner Apol. 1, 6. λόγω καὶ ἀληθεία. Dial. c. Tr. 63. έκ θελήματος θεού. Und ebds. 105: denn προεδήλωσα (μονογενής ότι ήν η. s. w. ίδίως έξ αὐτοῦ λόγος κ. δύναμις γεγενημένος - ώς από των απουνημονευμάτων εμάθομεν, ποοεδήλωσα) bezieht sich nicht gerade auf die Schriftbeweise im Vorigen (diese waren allerdings nicht Johanneisch), sondern auf den Gegenstand des Beweises, und hier schweben ihm Joh. Ausdrücke vor.

den Schriftst., welche Dufresne zum Chron. Alex. herausg. hat, vom ἰδιόχειρον des Joh. Evangelium zu Ephesus: welcher allerdings so ein traditionelles Factum zu Grunde liegen könnte.

<sup>1)</sup> Aus einer Schrift der Valent. Schule ist denn auch wohl, was Hieron. (zu Matth. 24, 5) aus den voluminibus Simonis Magi anführt, anklingend an das Joh. Ev.: ego sum sermo Dei — ego Paracletús —

<sup>3)</sup> Die Stellen des Apollinaris (Chron. Al. p. 6 Dufr. Routh

scheinlich, hatte Theophilus von Antiochia zuerst den Namen des Evangelisten Johannes gebraucht.

5. Es kann auch bei einer gläubigen Ansicht etwas Zweifelhaftes haben, dass das vierte Evangelium, sowie es uns vorliegt, von dem Apostel niedergeschrieben worden sei. Wir mögen uns wohl überhaupt die Apostel mehr persönlich wirksam, mündlich lehrend vorstellen, als in schriftstellerischer Arbeit — und merkwürdig ist in der alten Kirche der für Johannes, als Schriftsteller, stehende Ausdruck, dass er wie

rell. 1. 150) kann ich nicht anders auslegen, als, dass sie für unser Ev. zeugen. In der ersten: (derer, welche das Mahl Jesu für das Paschamahl halten, und seinen Tod auf den Haupttag des Festes, also 15. Nisan setzen) ἀσύμφωνός τε νόμω ή νόησις - καὶ στασιάζειν δοκεῖ κατ' αὐτούς τὰ εὐαγγέλια -: ,,sie halten nicht die gesetzliche Paschazeit, welche für das Schlachten des Lammes den 14. gesetzt hat, indem sie nämlich das άληθινὸν πάσγα (wie es im zweiten Fragment heisst) erst den 15. sterben lassen - und sie bringen einen Widerspruch in die Evangelien." Tà εὐαγγέλια kann nur die evang. Schriften bedeuten; aber gemeint ist Johannes und der, im Vorigen erwähnte, Matthäns, auf welchen sich jene beriefen (auch später wurden bei diesen Fragen Johannes und Matthäus sich gegenübergestellt: z. B. Victor von Ant. zu Markus 14, 12). Damals also schon, wie in den späteren Streitigkeiten der griechischen und abdld. Kirche über den Tag des Mahles Christi (vgl. z. B. Philoponus de paschate. Galland. XII und an der erw. Schr. von Usteri), wurde angenommen, dass die drei Evv. dieselbe Tagsbestimmung hätten wie Johannes: daher das στασιάζειν.

In der zweiten Stelle (beiläufig bemerken wir, dass das ταφείς ἐν ἡμέρα τῷ τοῦ πάσχα ganz nach der jüdischen Tagesbezeichnung zu nehmen sei: als der Paschatag begann, also zwischen 14. und 15. Nisan): ὁ ἐκχέας ἐκ τῆς πλευρᾶς αὐτοῦ τὰ ὁύο
πάλιν καθάρσια, είδωρ καὶ αἶμα, λόγον καὶ πνεῦμα — ist die
Beziehung auf Joh. 19, 34 darum mit aller Sicherheit anzunehmen, weil das Erzählte etwas an sich Unbedeutendes war, hier
aber wichtig genommen und allegorisirt wird, so dass es eine zufällige Bedeutung haben musste, wie eben dadurch, dass es in
einem Evangelienbuche stand. Λόγος κ. πνεῦμα übrigens mag,
jenes die Gemeinschaft mit der Person Christi, dieses die Geistesmittheilung bedeuten (umgekehrt als es steht, verstand er wohl
ienes unter αἶμα).

gezwungen an sein Werk gegangen sei 1). Es könnte also jene Substanz des Evangelium, aus den Vorträgen des Apostels von einem Anderen überarbeitet, niedergeschrieben worden sein. Dann müsste man freilich annehmen, dass auch der erste Brief des Johannes, welcher unbedingt unter denselben Gesichtskreis fällt, wie das Evangelium (wenn er auch keine wirklichen Beziehungen auf dieses enthielte 2)), nicht geradezu von ihm. niedergeschrieben worden sei, wenn ihm gleich Geist, Lehre, Absicht des Apostels zu Grunde gelegen hätten. Die Apokalypse, bei aller Verschiedenheit von den übrigen Joh. Schriften, doch in unverkennbarer geistiger Verwandtschaft mit denselben (vornehmlich wenn man ihre Eschatologie als Allegorie nehmen möchte), könnte dann für die eigentlichste Schrift des Apostels gehalten werden 3).

Fragen dieser Art aus den urkirchlichen Zeiten werden immer unbeantwortet bleiben: und wenigstens wird es immer umsonst sein, Andere oder Viele von dem zu überzeugen, was man hierin für das Wahrscheinlichste halten mag 4). Doch kommt es bei unserem Evangelium wenig darauf an, eine Scheidung von Grundstoff und Bearbeitung vorzunehmen. Denn eine solche Bearbeitung unseres Evangelium müsste doch 1) in den eigenen Wirkungskreis des Apostels gesetzt werden: Vorderasien ist die entschiedene Geburtsstäte des 4. Evangelium. Sie könnte 2) nicht so spät erfolgt sein, dass wir von Geist und Sinn des apostolischen Urhebers wesentlich hätten verlieren kön-

<sup>1)</sup> Epiph. 51, 12: υστερον ἀναγκάζει τὸ α. πν. τὸν Ἰω. παραιτούμενον εὐαγγελίσασθαι u. And.

<sup>2)</sup> Der Anfang des Br. 1, 3. 4 spricht nur vom Verkündigen des Ev. überhaupt (ἀπαγγέλλομεν dem γράφομεν entg.): dagegen beziehen wir mit vielen Alten das ἔγραψα nach γράφω 2, 14 entschieden auf das vierte Evangelium vor diesem Briefe.

<sup>3)</sup> Vgl. von Neuem Zeller, Jahrbb. 1. 3. 700 ff.

<sup>4)</sup> Ich finde mich hier am meisten mit Ammon übereinstimmend (seine frühere Schrift ist bekannt) Leben Jesu 1. 80 ff.

nen. Der Schluss des 21. Capitels (V. 24 f.), entschieden der Beisatz eines Anderen als Johannes, aber vielleicht doch dem Bearbeiter des übrigen Evangelium zugehörig, spricht von dessen Person, als einer ihm nahegestandenen, wohlbekannten: auch darf man den Schluss des Markusevangelium nicht übersehen, welcher der apostolischen Zeit nahe ist, wenn gleich nicht dem Markus angehörend, wo im 14. Vers deutlich auf die letzten Erzählungen des 4. Ev. hingewiesen wird. Ueberhaupt aber 3) würde die Bearbeitung ganz im gleichen Geiste und im engeren geschichtlichen Zusammenhange mit der authentischen Grundlage geschehen sein. Hier möge es vorerst nur als Voraussetzung stehen, wie gehalten, gefügt, in sich vollkommen beschlossen, diese Schrift allenthalben sei. Und, fügen wir sogleich hinzu, dieses ganze Evangelium ist durchdrungen von jenem apostolisch-ursprünglichen und mächtigen Geiste, für welchen die Kirche des zweiten Jahrhunderts, nach Allem, was wir von ihr wissen und haben, sonst so gar kein Organ gehabt hat 1).

In Hinsicht auf den geschichtlichen Inhalt dieses Evangelium hat die neueste Zeit noch zweierlei Bedenken gegen die Ableitung vom Apostel Johannes erhoben. Das Eine ist bisweilen auch nur für die Annahme einer fremden durchgreifenden Ueberarbeitung oder fremden Interpolation gebraucht worden. Es gehört freilich nur der entschieden rationalistischen Ansicht an. Es ist von einigen Wunderberichten dieses Evangelium hergenommen, von denen man nicht zugeben mochte, dass sie von einem apostolischen Augeben Au-

<sup>1)</sup> Uralte Sagen lassen Jünger des Apostels an dem Geschäft der Abfassung dieses Ev., wenn auch nur untergeordneten, Theil nehmen. Ein Ungenannter im prooem. der Cat. lässt den Ap. ὑπαγορεύειν τὸ εὐ. τῷ ἑαντοῦ μαθητῆ, Παπία Εὐβιώτφ τῷ Ἱεραπολίτη — vielleicht eine alte Vermuthung, um das Schweigen des Papias von unserem Ev. zu erklären. Dann die oft vorkommende Unterschrift des Ey.: ἐξεδύθη διὰ Γαΐον —.

genzeugen herrühren könnten. Aber, um einstweilen jenen theologischen Standpunct gelten zu lassen, und vorausgesetzt, dass der Evangelist bei allen diesen Ereignissen habe Augenzeuge sein wollen: wir können nicht zweifeln, dass sich die Apostel fortwährend in dem Wunderkreise der Lebensgeschichte Jesu festgehalten haben; ja vielleicht, je entfernter von der Urzeit und Urstäte des Evangelium, desto mehr liessen wohl Alle die Begeisterung für die Person Christi auch zum Glauben an fortwährende Wunder in seinem äusseren Leben werden: und es konnte dieses bei ihnen ganz vereinbar sein mit geistigeren Anschauungen, wie sie das 4. Ev. uns vorgeführt hat. Hierher gehört, was die Auslegung hin und wieder bemerkt hat, wie der Ev. selbst gern von dem Räthselhaften in der Handlungsweise Jesu erzählt.

Bedeutender hat ein zweites Bedenken bei der Johanneischen Authentie geschienen, welches die neueste Zeit aufgefunden hat 1). In dem Paschastreite des 2. Jahrhunderts wurde, wie oben schon erwähnt (Euseb. 5, 24. Socr. 5, 22), Johannes als der Vorgänger derer genannt, welche mit den Juden das Pascha feierten, indem sie sich dabei auf das Beispiel Jesu in seinem letzten Mahle beriefen 2). Und doch giebt dieses Evangelium den Schein, als lasse es Jesum jenes Mahl nicht mit den Juden feiern. Ja, es könnte scheinen, als habe es selbst mit Geslissenheit hervorgehoben, dass es so geschehen sei.

Allerdings wird die Meinung derer, welchen der Tradition zufolge der Apostel Johannes persönlich entgegenstand, wahrscheinlich im vierten Evangelium begünstigt: nämlich, dass Christus nicht mit den Juden,

<sup>1)</sup> Zuerst die Bretschneider'schen Probabilien S. 101 f.: neuerlichst durchgeführter von Schwegler, Montan. 191 ff.

<sup>2)</sup> Bei den Römern scheint die Frage über den Paschatag Jesu gar nicht zur Sprache gekommen zu sein. Jene wollten gar nicht die Leidenszeit Jesu, sondern nur die Auferstehung feiern.

ja, dass er überhaupt nicht das Paschamahl geseiert habe, vielmehr am Tage darauf das wahrhaste Paschaopser habe sein wollen. Aber die Tradition liess nicht auch Johannes sich auf das Beispiel Jesu in seinem letzten Mahle berusen; und es ist sehr wohl gedenkbar, dass ein Genosse der letzten Paschatage Jesu, wie er diese auch immer bei sich chronologisch angeordnet hätte, doch um der lebendigeren Erinnerung willen, das Pascha ganz in jüdischer Weise habe fortseiern mögen, auch als ein Freudenmahl, denn die apostolische Anschauung vom Tode Jesu war ja nur eine freudige: vornehmlich, wenn er etwa gemeint hätte (vgl. Ausl. S. 258), dass Jesus in seinem Mahle das Pascha nur vorausgenommen hätte 1).

Doch in dem bisher Erörterten kam schon das 6. mit in Erwägung, dass die Bearbeitung, falls es eine solche gegeben hat, verschieden von der Grundlage, nicht auf Mehre zurückgeführt werden könne: mit Einem Worte, dass das Ev., wie es Einmal fertig geworden, keine durchgehenden Interpolationen erfahren habe. Die allgemeinen Gründe liegen in der Einheit, der materiellen und geistigen, dieser Schrift, in dem sicheren Plan, welchen sie ausgeführt hat, in den steten Beziehungen, welche sie, ausdrücklich 2) oder in der That, auf sich selbst macht, auch in der Uebereinstimmung der Form, welche daher auch die wirklichen Interpolationen (wie 7, 53 — 8, 11) so wahrnehmbar macht. Dazu kommt die Unmöglichkeit, irgendwo im Ev. verschiedene Bestandtheile zu schei-

<sup>1)</sup> Wenn die obigen Deutungen der Stellen des Apollinaris die richtigen wären, so könnte vielleicht im vierten Evangelium der eigentliche Ursprung jenes Paschastreites gefunden werden. Dieser Ursprung bleibt dunkel: er erklärte sich am leichtesten, wenn man einen apostolischen Anlass annehmen könnte. Name und Begriff des ἀληθινόν πάσχα ist ganz Johanneisch; vgl. den Gebrauch des ἀληθινόν überall im Ev. und für den Begriff 19, 36.

<sup>2)</sup> Wie 4, 54. 6, 23. 7, 50. 10, 40.

den. Und wir müssen durchaus bezweifeln, dass der jüngste Versuch des trefslichen Alex. Schweizer, die geistige Substanz dieses Ev. von einer galiläischen materiellen Interpolation zu scheiden, sich Freunde erworben habe: es ist dieselbe aber auch nicht aus einer kritischen Nothwendigkeit hervorgegangen, sondern lediglich aus der anscheinenden Schwierigkeit, gewisse Erzählungen mit dem Geiste dieses Ev. zu vereinbaren 1).

Im altkirchlichen Begriffe der Authentie lag auch das inne, was wir jetzt gewöhnlich von ihr unterscheiden: die Glaubwürdigkeit. Und hier würde diese schon in Dem besprochen worden sein, was bisher ausgeführt worden ist: fände sich im 4. Ev. eine Grundlage von vollkommen apostolischer Abstammung und Gewähr, und hätte diese einen ebenbürtigen Bearbeiter gefunden, so wäre ja hiermit seine Glaubwürdigkeit sofort entschieden.

Doch diese ganze Frage, soll sie nicht kurz durch die Gegenfrage abgethan werden: wer doch damals Dergleichen zu erdichten im Stande gewesen sein möge? und durch die schon besprochene: was er wohl hiermit gewollt haben solle? — beruht eigentlich in der Erwägung des Verhältnisses zwischen dem 4. Ev. und den sogenannten Synoptikern. Und hier bekennen wir, unbedingt zu denen zu halten, welche im allgemeinen Geschichtsinhalte durchaus keinen Widerspruch einräumen mögen unter diesen Schriftstellern: es müsste denn eben die Chronologie der Leidenswoche differiren, und dann hätten die Drei den Verdacht gegen sich, dass sie das Mahl Jesu auch dem Tage nach, also ganz und gar, haben zum Paschamahle machen wollen 2). Haben dagegen die drei Ersten

Beurtheilung der Schweizer'schen Hypothese von Schwegler im 1. Aufsatze über d. Joh. Lit., und von Grimm N. Jen. L.Z. Oct. 1842. Jüdische Interpolationen des Joh. Ev. nahm Faustus an, August. c. F. 16, 2. 32, 15 s.

<sup>2)</sup> L. Usteri comm. crit. in qua, ev. Jo. genuinum esse, ex

die wiederholten Reisen nach Jerusalem nicht erwähnt. so stehen sie doch nicht im Widerspruche mit denselben, und Spuren von diesen Reisen finden sich ja wirklich auch in jenen Traditionen. (Vgl. Matth. 23, 37. Luk. 9, 51.) Auch ist es uns immer unbegreislich gewesen, wie man die Johanneische Persönlichkeit Christi oder gar die evangelische Sache bei Johannes für eine andere hat erkennen wollen, als welche sich dort dargestellt findet. Wir wollen es nicht wiederholen, welche Nöthigung zu Abweichungen von der Art der ersten Evv. in dem Verhältniss und der Stellung gelegen habe, welche der Ev. Jesu vorzugsweise gegeben hat: in Jerusalem und in der Mitte zwischen Oberen und Volk: Verhältnisse und Stellung, welche doch Jesus ohne Zweifel in weit vollerem und reicherem Masse innegehabt hat, als das galiläische Evangelium es erwähnt hat. Aber noch hat Niemand die eigentlichen Widersprüche in der Johanneischen und der synoptischen Darstellung Jesu nachzuweisen vermocht. Es ist endlich oft schon ausgeführt worden. dass Reden Jesu vollkommen Johanneischer Art auch bei den Drei gefunden werden, und gerade an den bedeutendsten, leuchtendsten Orten 1), und ist in den

comparatis 4 evv. narrationibus de coena ultima et passione J. C. ostenditur. Tur. 823. 8.

Die Spur der Johanneischen Tradition über das letzte Mahl Jesu ist von Einigen Luk. 22, 15 gefunden worden; doch eine sehr matte in jedem Falle: ἐπιθ. ἐπεθύμησα — τὸ πάσχα τοῦτο — μεθ ύμῶν. — Hier hätte dann dieser Evangelist auch gewiss der Tradition widersprechen wollen: denn die Worte πρὸ τῆς ἑορτῆς τοῦ πάσχα 13, 1 hätten zu wenig Bedeutung, wenn nicht ein solcher Gegensatz in ihnen liegen sollte.

Reuss a. O. 42: "das ganze Ev. Joh. ist gleichsam eine Umschreibung von Matth. 11, 27".

Tholuck, Comm. z. Br. a. d. Röm. S. 651, bemerkt nicht ohne Schein, dass auch sonst in den apostolischen Schriften sich Spuren von Sprüchen Jesu im Johanneischen Geiste finden, wie wo von der Liebe als dem Gesetze Christi gesprochen wird, z. B. Gal. 6, 2.

wenigen Stellen, welche Johannes ganz gemein hat mit den Drei, die Aussaung der Worte Jesu eine andere als dort, so ist dieses, man kann sagen durchaus, auch bei den Drei der Fall.

Indessen werden auch die Freunde unseres Evangelium Etwas einräumen müssen. Die Person, der Geist, das Werk Christi ist gesichert: und, wie gesagt, wir finden sie in gleicher Weise bei allen vier Evangelisten. Doch, wir sagen nicht die wirkliche: denn gewiss hat Jesus bald mit Johannes gesprochen, bald mit den Drei: aber die ganze, volle Lehrart Jesu, diese liegt wohl nicht unmittelbar vor bei diesen und bei jenen; wir haben diese vielmehr aus ihnen zusammengenommen, ja aus dem ganzen, geschichtlich vor uns stehenden, Urchristenthum aufzufassen, sie, wenn man es so nennen will, zu construiren. Dass jenen Drei die galiläische Form zum Grunde gelegen habe (und wäre Markus der Urevangelist gewesen, so hätte er doch die Predigt des Petrus, folglich eben jenes galiläische Euangelion, wiedergegeben), das ist entschieden: und klar ist, welchem Interesse, welchen Bedürfnissen jene genügen wollen musste. Aber für den Charakter des Johanneischen Ev. scheint uns nicht sowohl die Oertlichkeit der Abfassung, also der hellenistische Boden, Etwas zu bedeuten: nur im Prolog hebt sich dieser hervor: als vielmehr die Zeit seiner Abfassung. Daraus nämlich, dass diese Schrift in einer Zeit geschrieben wurde, da die Geburtsstäte und die unmittelbarste Umgebung des Evangelium längst zerfallen war, aber in welcher der Geist des Ev. sich kräftig zu regen und iene Macht zu offenbaren begonnen hatte, welche die Welt überwinden sollte: daraus erklärt sich die gesammte Auffassung und Darstellung im 4. Evangelium. Selbst wenn man dieses hervorheben möchte, dass dieses Ev. Jesum vorzugsweise von seiner Person sprechen lasse - aber thut Er es nicht auch bei den Drei, und konnte er anders, wollte er nicht blos Einer der jüdischen Schriftgelehrten sein? — auch dieses begreift sich daraus, dass die Macht dieser Person mehr und mehr wahrnehmbar geworden war. Auch die Art, wie unser Evangelist den Tod Jesu behandelt, wie er Jesum von Antang an auf diesen hinweisen lässt, gehört eben dahin: denn es lag bei der Abfassung des Ev. bereits weltgeschichtlich vor, was jener Tod zerstört und was er geschaft hatte 1).

Doch wir wiederholen es: gewiss hat Christus auch so gesprochen, wie ihn das 4. Ev. einführt. Und wenigstens ist, wenn das Gemüth des Erzählenden seinen Theil hat an Sinn und Inhalt des Erzählten, dieses Gemüth am Geiste des Meisters und an seiner Sache entwickelt worden und gereift. Und von dem, was er ganz eigentlich sein nennen mochte, hat er Nichts eingemischt; daher denn sein Theologumenon vom Logos nirgends in den Reden Jesu wiederkehrt: überhaupt kommen auch die ausgesprochensten Stellen in den eigenen Reden Jesu über seine Person nicht an den speculativen Flug des Prologs hinan.

So haben wir uns gewöhnt, diese Schrift aufzufassen und zu würdigen. Wenigstens kann sich bei dieser Ansicht die Kritik mit der Zuversicht auf das

Ansehen des 4. Ev. vollkommen ausgleichen.

## II.

Der Plan und der Zweck des vierten Evangelium.

Wie Alles in diesem Evangelium, so ist auch sein Plan geistiger aufzufassen. Ob es gleich chronologisch

<sup>1)</sup> Es giebt viele kleinere Anzeigen von diesem Standpuncte des Schriftstellers über die nächste Zeit Jesu hinaus. So macht Reuss auf das Ἰησοῦς Χοιστός aufmerksam in der Einen Stelle, wo das Evangelium den Namen hat, 17, 3. Es ist der Name, welcher die schon vollkommen wirksame und anerkannte Person bezeichnete.

geordneter erzählt, so liegt doch die Chronologie gerade so wenig in seinem Plan, als dieses die Absicht der Drei gewesen ist. Die Reisen Jesu nach Jerusalem konnten nicht übergangen werden: aber sie sind eben nur der Rahmen für den eigentlichen Inhalt seines Ev., und ausser jenen Reisen, da vornehmlich, wo es von Galiläa handelt, ist es chronologisch unbestimmt

wie jene Drei.

Die Planmässigkeit dieses Ev. ist oft mit zuviel Emphase behauptet worden: der Gedanke bedarf einiger Beschränkung, auch abgesehen davon, dass im zuviel Plan sich ein Kunstproduct verrathen würde, als welches doch unsere Schrift wieder nicht erscheint 1). Sie ist (wie vorher schon bemerkt wurde) mit durchgängiger Beziehung des Einzelnen auf einander abgefasst. Ferner ist eine bestimmte Anordnung der Erzählungen im Allgemeinen sichtbar. Bei dem Prolog und den Erzählungen des 1. Capitels ist es unten (vgl. S. 39) nachgewiesen worden: die Erzz, der übrigen Theile des Ev. ordnen sich an unter Werke, Kämpfe 2), Sieg und Verklärung. Dieses letzte Beides vom 13. Cap. an: und wie im Prolog der Kampf, so wird der Sieg in diesem Abschnitte umfassend, er breitet sich über die Welt aus; die Verklärung aber erscheint erst als innerliche (13, 31), dann in seinem letzten Geschicke als die Verklärung des Himmels. Aber man darf nun gewiss keine weitere, vielleicht steigernde, Anordnung durchgreifend finden wollen (im Einzelnen hat das Ev. oft solche Steigerungen): es

<sup>1)</sup> Vgl. u. A. Schweizer a. O. 274 ff.

<sup>2)</sup> In diese Beispiele des Kampfes Jesu gehören auch die Misverständnisse, von welchen der Evangelist mit besonderer Geffissenheit zu berichten pflegt: 3, 14. 6, 28. 34. 52. 7, 35. 8, 41. Man hat dieselben oft nur zur Form gerechnet, um den Dialog an ihnen ablaufen zu lassen: die Gegner fanden diese Form sehr übel gewählt. Wie mehr oder weniger buchstäblich man sie im Einzelnen auffassen möge: der Evangelist will sie auf gleiche Weise aus Verstand und aus Willen der Juden hervorgehen lassen.

werden uns jene Idee'n nur in einer Reihe von wechselnden, oft gegen einander abstechenden, Bildern vorgeführt, deren der Evangelist eben so gut mehre oder wenigere hätte geben können.

Das Joh. Ev. wurde in seinem kirchlichen Gebranche zu bedeutend, und es war an sich zu eigenthümlich, als dass man ihm nicht hätte besondere Zwecke beilegen sollen. Die Meinungen haben sich hierbei bekanntlich zwischen zwei Ansichten bewegt: dass es habe eine besondere Art von häretischen Gegnern bestreiten sollen, und, dass es bestimmt gewesen sei, die sogen. Synoptiker 1) zu vervollständigen, materiell oder geistig. Die erste Meinung fällt wieder vielfältig aus einander: indem man jene Häretiker entweder durch das ganze Evangelium bestritten fand, oder nur in einem Theile desselben, vornehmlich im Prolog, und indem man im Ev. eine Polemik gegen Eine oder zugleich mehre Arten von Häresis (z. B. gegen Ebionismus und Gnosis) fand. Die vorherrschende Meinung unserer Zeit ist mit Recht allen diesen Annahmen besonderer Zwecke unseres Evangelium abhold geworden, sowohl bei Freunden, als bei Gegnern dieser Schrift: und bei den Freunden würde eine solche Meinung jetzt unbegreiflich sein, sie kann nur der Schrift zum Nachtheile ausschlagen. Um mit jener ersten Meinung zu beginnen: reicht die Schrift in das apostolische Zeitalter hinauf, so war in diesem weder die Häresis so entwickelt, dass es einer schriftlichen Polemik bedurft hätte, noch war es apostolische Art, in dieser Weise durch entgegengesetzte Schriften zu bestreiten; aber bei jeder Annahme von der Abfassungszeit dieses Ev. muss man es undenkbar finden, dass eine solche Polemik in ein Evangelium gelegt worden sei, wenn sich gleich die Häresis gern

<sup>1)</sup> Ich sage immer, die sogenannten. Denn das Wort, Synoptiker, ist mir sprachlich eben so unangenehm, wie das Wort "Anekdoten" von evangelischen Berichten, es mir theologis h ist.

durch Evangelien verbreitete. Uebrigens verrathen jene Hypothesen ihre Nichtigkeit schon durch ihr irres Umbergreifen und Schwanken: Vicles bei ihnen war unhistorisch, wie, wenn man die Secte der Zabier vom Mittelalter her mit den Johannesjüngern von Ephesus (AG, 19, 1 ff.), und diese wieder mit der Täuferschule am Jordan zusammengeworfen hat. Und keine einzige von allen Secten, auf welche man gerathen hat, ware durch dieses Evangelium wirklich niedergeschlagen worden: den gnostischen Parteien blieb es ja, wie wir wissen, möglich, dasselbe zu sich und ihren Meinungen und Deutungen herüberzuziehen. Doch unser Evangelist hat seinen Tadel, wo er solchen hat, nirgends verhüllt, wie er es bei jener polemischen Tendenz des Ev. gethan haben würde, denn es tritt nirgends in ihm eine solche heraus: und sein Tadel trifft niemals Dogmen, sondern nur Glauben und Leben, und nicht das um ihn her, sondern das jüdische, in der Zeit Jesu.

Freilich hat man sich für jene Annahme des ersten Briefs des Johannes bedient, in welchem die Meisten und Bedeutendsten, auch unter uns, eine solche Berücksichtigung falscher Lehren fanden. Die Uebereinstimmung in den beiden Schriften würde allerdings den Schluss natürlich machen von dem Briefe auf das Evangelium. Aber in der That sind auch dort nur praktische Irrungen und Lehren gemeint: solche freilich, in denen der Zweck der Erscheinung und Anstalt Christi verloren zu gehen schien.

Bei dem Mangel an positiver Polemik in Form und Anlage unseres Evangelium würde daher immer eher angenommen werden können, dass es eine negative Polemik getrieben hätte: nämlich mit Absicht Solches aus den evangelischen Berichten hinweggelassen, was von jenen Parteien hätte gemisbraucht werden können 1). Doch hat diese Ansicht die beiden Haupt-

<sup>1)</sup> Schneckenburger Beitrr. zur Einl. in das N. T. 60 ff. "Das Evang. Joh. und die Gnostiker."

fehler, welche eine Hypothese haben kann: wir bedürfen ihrer nicht, um Erscheinungen in unserem Ev. zu erklären, und sie erklärt wirklich Nichts in demselben. Haben endlich Einige lieber von apologetischen Zwecken sprechen wollen, als von polemischen: so ist dieses eigentlich nur ein schwächeres Wort für einen ganz gleichen Gedanken.

Es bleibt in diesen Meinungen nur das sicher und unbestritten: dass diese Schrift einen Inhalt habe, von welchen sich die Häresie'n, an welche man gedacht hat, wesentlich entfernt halten: z. B. dass sich in ihr das Göttliche und Menschliche in Christus vereinigt, innig durchdrungen, darstelle, ohne welchen Gedanken aber Joh. sein Ev. gar nicht hätte schreiben können: auch, dass dieses Ev. vom Anfange seines Bekanntwerdens für die Polemik gebraucht worden sei. Endlich spielen in jenen Ansichten oft die Begriffe vom Zweck beim Schreiben und vom Anlass zu schreiben in einander: dieser hätte durch die Verhältnisse gegeben sein können, ohne dass die Schrift selbst für einen polemischen Zweck angelegt worden wäre.

Fremdes berücksichtigt hat nur der Prolog: doch nicht polemisch, sondern anbequemend, in der Art, wie es die Einleitung im folgenden Abschnitte ausführen wird. Am wenigsten aber hätte Cerinth mit diesem Prolog bestritten werden können. Denn das, wovon dieser ausgeht, die Präexistenz des Logos, war auch dem Cerinth ganz genehm, und mit dem σάρκα γενέσθαι, bei welchem überdiess vom Evangelisten kein Zeitmoment angegeben wird, da es geschehen sei, hätte sich Cerinth auch abfinden können. Doch, wie diese Cerinthische Lehre in den kirchlichen Angaben einen so schwankenden Charakter hat, mag es sogar zweifelhaft sein, ob Cerinth sich seinen Logos nicht erst aus dem Johanneischen Lebenskreise angeeignet habe.

Was jenen anderen angenommenen Zweck unseres Evangelium anlangt, die Vervollständigung der übri-

gen Evv.: so hat sich hierbei die Meinung neuerlich wieder getrennt, welche vor längerer Zeit ziemlich einig gewesen war; und vornehmlich die Gegner dieses Evang, mögen es jetzt gern einräumen, dass dem Verfasser desselben alle oder mehre unserer kanonischen Evangelien vorgelegen hätten. Die kirchliche Meinung setzte das Undenkbare voraus, dass Johannes unter der Menge von Evangelien, welche sich am Ende des ersten Jahrhunderts verbreitet hätten, diese drei, von deren Abfassungszeit, wie von Zeit und Art ihrer Verbreitung, wir so wenig wissen, ausgewählt und gutgeheissen hätte. Aber lässt sich im 4. Ev. auch nur Ein Ort nachweisen, an welchem eine bestimmte, charakteristische Stelle Eines der anderen Evangelisten berücksichtigt worden wäre? Selbst das, in jedem Falle ursprünglichste derselben, das Ev. des Markus, hat mit dem Johanneischen weniger Berührungspuncte, als das des Matthäus: nur den Ausgangspunct hat Johannes mit Markus gemein, aber dieser war ja der eben vom εθαγγέλιον überhaupt. - Doch ein solches Lesen, Commentiren, Suppliren vorliegender Schriften Anderer lässt sich bei diesen ältesten christlichen Schriftstellern kaum nur vorstellen: nicht einmal bei Lukas, welcher nur den Ereignissen nachgehen zu wollen verspricht (dieses ist das παφακολουθείν άνωθεν πασιν ακριβώς), nicht den Schriftstellern, welche er nur im Allgemeinen als dagewesene erwähnt.

Doch jenes εὐαγγέλιον, oder, bestimmter gesprochen, den galiläischen Evangelientypus oder Tradition: diese hat unser Ev. gewiss berücksichtigt; und wir finden hierin einen Hauptbeweis für die geschichtliche Begründung der sogen. Traditionshypothese. Es mag sein, auch mit der Absicht zu verbessern, wo es so kommen würde: wenigstens ist dieses wirklich hin und wieder geschehen. Vornehmlich aber mehr seinem Evangelium zu Gunsten: so, dass er bisweilen die Momente bezeichnet, in denen die Tradition mit die-

sem zusammentraf, also sein Evangelium sich an dieser orientiren lässt 1). Ueberhaupt aber setzt der 4.
Evangelist offenbar (auch dieses ist nicht die Sache
von geschichtlichen Fälschern, welche gewöhnlich Alles vom Kleinsten aus erzählen) jene Tradition voraus:
denn wir würden ohne die Anderen durch unser Evangelium gerade über die Basis dieser Geschichten sehr
unvollständig unterrichtet sein.

Aber eben darum lag der Zweck des Evangelisten ebensowenig in der Beziehung auf jene Tradition, als in der Bestreitung von Irrlehren. Sein Zweck ist deutlich ausgesprochen 20, 31: es ist der, welchen alle Evangelisten hatten (nur bei Lukas 1, 4 schlägt der historische vor). Nicht Biographie wollten sie geben, sondern die Gestalt, das Bild Christi lebendig vorüberführen; unser Evangelist bezeichnet es in seiner Weise genauer: sie sollen durch ihn die Macht iener Persönlichkeit kennen lernen (ἵνα πιστεύσητε) und ihrer Segnung geniessen (ἴνα ζωὴν ἔχητε). Man sagt also nicht das Rechte, wenn man unser Evangelium ein dogmatisches nennt. Die Veranlassung mag immer die gewesen sein, wie das alexandrinische avevματικόν es ausgesprochen hat, dass demjenigen Kreise, in welchem dieses Evangelium entstand, die gewöhnliche Auffassung und Darstellung nicht genügte, oder auch, dass sich in jenem Kreise Trübungen, Entstellungen jenes Bildes gezeigt hatten. Aber der Zweck lag in der Sache selbst.

In den bisherigen Erörterungen haben wir die Ansicht dargelegt, welche wir vom 4. Evangelium gewonnen haben. Anderes bedarf es kaum noch besprochen zu werden, oder die Entscheidung, welche wir geben könnten, liegt schon in dem Vorigen. Manches bleibt ungewiss. Das Letzte, was wir noch einleitend

<sup>1)</sup> Wie in den Erzählungen 4, 46 ff. 12, 1 - 18.

zu besprechen haben, hängt mit dem Inhalte des Vorigen genau zusammen: denn in der Johanneischen Logoslehre liegen vorzügliche Momente zur Entscheidung darüber, auf welchem Boden dieses Evangelium entstanden, welchen Charakter es habe, aus welcher Idee es hervorgegangen sei.

## III.

## Der Logos 1).

Wenn gleich dieser Name in dem hohen Sinne des Prologs bei Johannes nur Einmal wiedererscheint (1 Br. 1, 1), und, wie wir schon oben zu bemerken hatten, selbst der Sinn desselben im übrigen Theile des Ev. sich eigentlich nicht weiter wahrnehmbar macht, sondern nur diejenige ideale Anschauung der Person Christi, welche sich jene Idee nur angeeignet hat: so ist doch diese Logosidee der glänzende Hintergrund, auf welchem der Evangelist das Bild Christi und seine Geschichte auftragen wollte. Aber im ganzen Verlaufe der christlichen Geschichte hat es keinen Begriff von dieser hohen, durchgreifenden, nachhaltigen Bedeutung gegeben, wie diesen vom Logos.

Der Logos des Johannes ist kein Begriff aus der gewöhnlichen Sprache: alle Bedeutungen, welche man ihm so geben könnte<sup>2</sup>), geben entweder eine flache,

<sup>1)</sup> Ich darf es mir in diesem Artikel ersparen, bei der Gesammtansicht wie im Einzelnen, zu bemerken, worin meine Auffassung mit Anderen übereinstimme, und, worin sie von denselben abweiche. Am meisten mag sie mit Paulus zusammentressen.

Die ältere Literatur u. A. bei Deyling. Obss. SS. 1. obs. 49, Aber Lücke Anhang z. 1. Th. des Comm.: Geschichte der Auslegung des Prologs.

<sup>2)</sup> Λέγων (so schon Origenes, to. 1. c. 42) oder λεγόμενος (Verhiessener), oder ganz eigentlich λόγος in den Bedeutungen: Vernunft, Wort, Rede (so Erasmus sermo statt des gangharen verbum), Gespräch (Luther), Offenbarung, und zwar Offenbarung an sich selbst (Selbstbewusstsein) oder nach Aussen. Wir wissen

leere Vorstellung, oder sie müssen umgesetzt werden, um einen klaren Sinn zu geben (wie wir es in der Volkslehre zu thun genöthigt sind: am besten so [so hat es nicht pur Göthe, sondern auch Schleiermacher in s. Homilie'n über Joh. gethan], dass der Name, Wort, in Kraft, göttliche Urkraft, hineingedeutet wird), oder sie überschreiten doch den gewöhnlichen Begriff, und führen in ein schwankendes Philosophem hinein. Der Logos des Johannes ist ferner kein Abstractum, sondern eine Persönlichkeit: diejenigen, welche ihm eine Bedeutung jener Art beilegen, waren doch immer genöthigt, eine Metonymie anzunehmen. Er ist endlich keine eigenthümliche Idee des Schriftstellers, sondern, wie schon oben gesagt, eine Anbequemung, zunächst für seinen Kreis, gewesen. Denn dieser Logos tritt ja sogleich, und mit allen seinen Attributen, herein, und setzt offenbar die Bekanntschaft mit sich voraus.

Dabei macht sich Dreierlei bemerklich. 1. Es hat der Evangelist ohne Zweisel den Begriss nach seiner damaligen Geltung, ganz allgemein, ausgenommen, ohne sprachlich, oder wie sonst, über ihn zu reslectiren. Er dachte unter dem Namen "das Wesen, welches man Logos hiess." Hätte er über den Namen reslectirt, so würde sich davon eine Spur im Prolog sinden, eine Hindeutung darauf z. B., dass jenes Wesen Sprache oder Vernunst in Gott sei. 2. Er hat sich den Begriss angeeignet, weil in dem höheren Sprachgebrauche um ihn her dieser Begriss theils der bedeutendste war, theils der geeignetste schien, ge-

nicht, ob die jüngst von Schelling berichtete Erklärung: der, von dem die Rede ist  $(\pi \epsilon \rho l \ o\dot{v} \ \delta \ \lambda \delta \gamma \rho s)$ , authentisch sei.

Die unausführbarste Deutung des Logos war die Socinianische von der Lehre, dem Evangelium. Doch auch de Wette nimmt es: das Wort, das er verkündigt.

<sup>&</sup>quot;Im Anfange war die Vernunft u. s. w." übersetzt J. C. Edelmann im Buche: "die Göttlichkeit der Vernunft, oder Anweisung zum Logos des Johannes" (um 1738).

rade die höchste Idee auszusprechen, welche sich in seinem Evangelium darlegen sollte.

Ist die Apokalypse in demselben Kreise entstanden mit dem Evangelium, so würde die Vermuthung nahe liegen, dass in jenem Kreise ein mehr populärer Gebrauch des Namens, um die Person Christi zu bezeichnen, vorangegangen sei (19, 13 vgl. B. d. Weish. 16, 12. 18, 15 f.) und den höheren vorbereitet habe.

3. Der Evangelist hat sich auch insofern jenen Namen nur im Allgemeinen angeeignet, als es nicht in seinem Sinne lag, das Theologumenon vom Logos metaphysisch zu verfolgen (vgl. Ausl. S. 3). Obendrein hatte die höhere Christologie bei allen Aposteln immer nur den Sinn und Zweck, die Herrlichkeit und Macht Christi so auszusprechen, wie sie im Leben Christi erschienen war und wie sie sich fortwährend in der Welt geltend machte. Dagegen wurde vom Evangelisten die menschliche Erscheinung in den Begriff aufgenommen, welche die herrschende Vorstellung vom Logos fern hielt.

Vornehmlich von Grotius her ist nun die Verwandtschaft des Johanneischen Logos mit dem des Philo vielfach anerkannt worden 1). Freilich aber hat die Entstehung und Bedeutung jenes Philonianischen Logos selbst noch immer sehr verschiedene Ansichten gefunden. Entschieden falsch war, und es erledigt sich hier schon durch das Vorige, dass man oft den Evangelisten geradezu, unmittelbar oder mittelbar, aus der, wenig älteren, Philonianischen Theologie hat schöpfen lassen 2). Die strengere, ältere Theologie,

<sup>1)</sup> Die älteren Verhandlungen hierüber in J. B. Carpzov. exerce. Philonn. in ep. ad Ebrr., prolegg. 107 ss.

<sup>2)</sup> Seit Beza und auch noch seit H. Grotius hat man, bald neben dem Philon. Logos, als sei Beides von Einem Sinne, bald im Widerspruche gegen die Vergleichung des Philonianischen Logos, auch den palästinensischen, targumistischen Namen Memra für die Erklärung des Joh. Logos herbeigezogen. Auch Lücke gehört zu jenen, welche in diesem Namen einen alexandr.

diese Analogie'n zurückweisend, aber dann auch der frühere Rationalismus, mochte im Johanneischen Logos nur das personificirte Schöpfungswort (Ps. 33, 6) oder die personificirte oder wirklich persönliche Weisheit Gottes (Sir. 9, 1) finden. Die rein geschichtliche Erwägung jenes Begriffs führt, so scheint es, auf folgende Ergebnisse 1).

1. Die Lehre vom göttlichen Logos ist unter den alexandrinischen Juden entstanden. Daher findet sich weder vor ihnen ein Anklang an diese Idee, nämlich an die eigentliche, an ganz die, welche jene hatten, noch neben ihnen. Der reine Neuplatonismus 2) hat sich dieselbe nicht angeeignet: Jamblichus nur nach seiner mehr orientalischen Denkart, hat den Namen im Vorübergehen gebraucht 5); zweifelhaft ist es von Porphyrius 4); aber der synkretistische Amelius bezog

Nachklang aus Palästina finden. Und doch sollte dieser Name gewiss Nichts sein als eine jüdische Umschreibung des Gottesnamens, bedeutend bald den denkenden, bald den wirkenden, oder auch den sprechenden Gott. Zugleich sollten durch diese Umschreibungen die Anthropomorphismen des A. T. vergeistigt werden.

Die ältere Literatur bei Keil, opusce. 523 ss.: neuerlichst Gfrörer Jahrhundert des Heiles 1. 316 ff.

- 1) Für uns ist Philo der Vertreter der alexandrinisch-jüdischen Logoslehre. Ob Aristobulus sie schon vorgetragen habe, ist ungewiss. In seinen Fragmenten bei Eusebius findet sich (ein angeblich Orphischer Spruch: P. E. 13, 12) θεῖος λόγος nur in der Bedeutung von göttlichem Spruch; wenn gleich Eus. selbst 7, 14 es diesen Juden überhaupt, den Aristob. dabei namentlich erwähnend, beilegt, dass sie ein zweites Princip annähmen, θεοῦ δύναμιν και θεοῦ σοφίαν και θεοῦ λόγον ἀποκαλοῦντες —
- Ja Plotinus verwirft ausdrücklich den Begriff des Logos als einer Persönlichkeit, z. B. gegen die Gnostiker (Enn. 2, 9)
   c. 9. Der Logos ist das Einwirken des νοῦς auf die ψυχή· οὐκ ἀλλήν τινα ποιῶν μεταξὺ νοῦ κ. ψυχῆς φύσιν.
  - 3) De mysteriis sect. 10, 6 spricht vom atdios lóyos.
- 4) Theophylakt zu Joh. 1, 1 führt dessen Worte ein, dass, wäre Christus der λόγος, er entweder ἐνδιάθετος oder προφορικός sein müsste, Beides aber nicht sein könnte. Porph. mischte bekanntlich Vieles in einander, auch hätte er die Unterscheidung

sich auf den Logosbegriff als auf einen bedeutenden Gedanken, welchen Johannes (der βάρβαρος) ausgesprochen habe 1).

2. Jener Begriff ist nicht natürlich, nicht durch eine Entwickelung im Judenthum, entstanden: etwa durch die, allmälig immer gesteigerte, Hypostasirung von Wort oder Weisheit in Gott. Eine solche Steigerung würde übrigens nicht ohne Einwirkung einer philosophischen Denkart haben erfolgen können, es würde keine gewöhnliche Personification sein können. Vielmehr war der Logosbegriff ein künstlicher, positiver, welcher ganz nur aus dem Charakter des alexandrinischen Judenthums zu begreifen ist.

Dieser Charakter lag im Vermischen und Ausgleichen <sup>2</sup>), zunächst, um das Judenthum Fremden aller Art zugänglich, genehm zu machen: entfernter, um es bei den Fremden bedeutend und herrschend zu machen. Denn war Alles Ein und Dasselbe, was sie hatten, und das Würdigste und Beste bei den Fremden: so hatten sie, die Juden, das hohe Alterthum ihrer

wohl unter den Christen angenommen gehabt: aber er fasste sie wohl im Stoischen Sinne (vgl. weiterhin).

<sup>1)</sup> Euseb. P. E. 11, 18, 19 (auch Cyrill Alex. c. Julian. 8. und Theodoret. cur. Grr. atf. 2. 751. [IV. 2. Hal.]). Auf Amelius bezieht sich auch wohl Aug. Conf. 7, 9. C. D. 10, 29 und Basilius 16 unter den homiliae diversae (über den Anfang des Prologs): ταῦτα οίδα πολλοὺς καὶ τῶν ἔξω τοῦ λόγου τῆς ἀληθείας μεγαφρουνύντων ἐπὶ σοφία κοσμικῆ, καὶ θαυμάσαντας κ. τοῖς ξαυτῶν συντάγμασιν ἐγκαταλέξαι τολμήσαντας.

Merkwürdig ist die fast Hegel'sche Wendung, welche Am. dem σάοξ έγένετο giebt, auf die Menschennatur überhaupt, καλ είς τὰ σώματα πίπτειν — δεικνύειν τῆς φύσεως τὸ μεγαλεῖον.

<sup>2)</sup> Wir treffen mit J. C. L. Georgii in den Abhdll, über die neuesten Gegensätze in Auffassung der alexandrin. Religionsphilosophie, insbes. des jüdischen Alexandrinismus (Ztschr. f. hist. Th. 1839. 3. 4: vgl. 3. S. 91. 4. S. 44 f.) darin zusammen, dass jene jüdische Philosophie in einem allgemeinen Vermischen bestanden habe: aber wir finden in ihr nicht blos überhaupt alexandrinischen, kosmopolitischen, sondern vorzüglich eben einen jüdischen Charakter.

Religion und Schrift voraus, um die Unterordnung des Fremden fordern zu können.

Nun aber konnte der Name, lóyoc, das Verschiedenste zusammenfassen. Die griechische Philosophie hatte ihn für das göttliche Leben in der Welt, für das vernunftgemässe Walten der Gottheit, im Gebrauche: Heraklit 1), die Stoiker; auch Plato soll den Namen so gebraucht haben, wenn gleich die Schrift, in welcher er sich findet 2), zweifelhaft ist. - Vom Worte der Gottheit verstanden, geht der Logos durch alle tiefere Lehren des Orients hindurch 3). Das Alterthum meinte, den Uebergang aus dem Geistigen in die Sinnenwelt und die unmittelbarste Wirksamkeit der Gottheit nicht bedeutsamer und würdiger bezeichnen zu können, als in jener Weise. - Und nun gerade in den beiden Begriffen, Wort und Vernunft (Weisheit), hatten die heiligen Schriften der Juden das göttliche Princip der Dinge dargestellt: jenes mehr in der altpoetischen, dieses mehr in der späteren, philosophischen Auffassung. War es ein Wunder, dass jene alexandrinischen Juden den Namen. lópos, als einen, von ihnen in die Weisheit aller Völker übergegangenen, aufgriffen, um das Geheimniss der Weltentstehung durch Gott, das göttliche Princip alles weltlichen Daseins, zu bezeichnen? 4).

<sup>1)</sup> Τοῦ λόγου ἐόντος ξυνοῦ. Schleierm. 48. Frgm.: "Das Gesetz des Denkens, einerlei mit dem Gesetze des Seins."

<sup>2)</sup> Epinomis, 986. B.

<sup>3)</sup> Die vorzügliche Schrift: Bäumlein Versuch, die Bedeutung des Johanneischen Logos aus den Religionssystemen des Orients zu entwickeln. Tüb. 828. Neuerlichst Edg. Quinet génie des réligions p. 316.

Dem biblischen Schöpfungsworte am nächsten steht Honover des Zend Avesta (vgl. Zend Av. von Kleuker 3. 305): in der indischen Religionslehre ist das mysteriöse Wort des Brahma (Oum: vgl. Oupnekhat 1. 15 f.) ein Wort desselben zu sich selbst, sein ewiger Gedanke von sich: doch auch das Schöpfungswort (Väch) findet sich dort mit hohen Attributen (von Bohlen Indien 1. 159 f., Johannsen kosmog. Ansichten der Inder und Hebrr. S. 19 f.).

<sup>4)</sup> Neben dem Logosnamen könnte in der Johanneischen

Wenn gleich diese Juden nicht aufhörten, daran zu erinnern, dass dieses eine uneigentliche Sprachweise sei, ja die ganze Logoslehre ausdrücklich nur als eine exoterische geben mochten. Die eigentliche Gotteslehre, der Gegenstand ihrer, wie sie sagen, grossen Mysterien und deren Anschauung, vermöge Gott nicht anders als den ewig, schlechthin Einen,

Sprache noch der Name παράκλητος (zunächst auch im Ev., wie das ἄλλον bezeugt, von Christus gebraucht, wie bei Philo vom Logos) alexandrinischer Art scheinen. Doch ist es wahrscheinlich, dass bei Joh., wie bei Philo, dieser Name aus der gangbaren bürgerlichen Sprache angenommen worden sei, aus welcher er ja auch in die spätere Judensprache aufgenommen worden ist, daher bei Philo den priesterlichen Prädicaten an die Seite gesetzt. Gfrörer (S. 279) ist entschieden jener Meinung.

Gar nicht können wir diesem Gelehrten beistimmen, wenn er alexandrinische Sprache in den Joh. Stellen findet: 5, 19 vgl. Philo linguar. confus. 329: πρὸς τὰ παγαδείγματα τοῦ πατρὸς βλέπων ἐμόρφου (S. 194) und (S. 202) wo von der Himmelsspeise oder Erquickung durch Himmelstrank die Rede ist. Denn diese Stellen haben ganz gewöhnliche, biblische Formen. Gegen jene Deutung von Joh. 5, 19 hat schon Carpzov gesprochen a. O. 327.

<sup>1)</sup> Fragm. des Philo, Euseb. P. E. 7, 13: πρός τον δεύτερον θεόν δς έστιν εκείνου λόγος. Aber Gfrörer findet mit Recht den umgekehrten Namen, πρώτος θεός, vom λόγος unterschieden, L. alleg. I. 128.

als den unendlichen Geist der Dinge (νοῦς τῶν ὅλων), aufzufassen 1).

Die Kabbala <sup>2</sup>) war dem jüdischen Alexandrinismus verwandt in der Vermischung orientalischer und platonischer Formen: nur neigte sie sich in den meisten ihrer Ausbildungen dem Emanatismus zu. Eine Vermischung anderer Art trat durch Moses Maimonides in das Judenthum herein, mit welcher er aber allein stand; und erst weit später gelangte die jüdische Offenbarungsphilosophie des Maimonides zur Einwirkung und zu Erfolgen.

3. Aber diese künstliche Logoslehre würde sich, wie sie eben ohne inneres Leben, haltlos, unklar, vieldeutig war, in der Bewegung und den Kämpfen jener Zeit durch sich selbst nicht erhalten haben. Sie ist, aber umgebildet, lediglich durch den Johanneischen Prolog erhalten worden. Die Kirche nahm aus diesem den Logos auf: aber nicht so, wie Johannes die Idee aufgefasst hatte, sondern speculativ. Aber diese Speculationen der Kirche über den Logos hielten sich an den sprachlichen Begriff desselben. Die Bedeutung, Vernunft, gab die Unterlage zu den Fragen über die Ewigkeit des Logos in Gott: die Bedeutung,

Jahrh., angehöre.

<sup>1)</sup> Mund. opif. 15: ἐνθονσιᾶ, ἐτέρον γεμισθεὶς ἱμέρον καὶ πόθον βελτίονος, ὑφ' οὐ πρὸς τὴν ἄκραν άψιδα παραπεμφθεὶς τῶν νοητῶν, ἐπ' αὐτὸν ἰέναι δοκεῖ τὸν μέγαν βασιλέα — Merkwürdig jedenfalls ist de somn. 583 — τὸ ὑπαντᾶν τόπφ ἢ λόγφ, τοῖς μὴ δυναμένοις τὸν πρὸ τόπον καὶ λόγον θεὸν ἰδεῖν, αὐταρκεστάτη δωρεά — Dieselbe Unterordnung der Logosidee unter die des Weltgeistes liegt in migr. Abr. 389: ὁ τῶν ὅλων νοῦς ὁ θεὸς οἶκον ἔχει τὸν ἑαυτοῦ λόγον. Er ist das Aeusserliche, die Erscheinung des νοῦς, also das, was auf dem weltlichen Standpuncte aufgefasst wird. Aber selbst jenes gehört hierher, de somn. 599: ὁ μὲν ἀληθεία θεὸς εἰς ἐστιν, οἱ δὲ ἐνκαταγοήσει γενόμενοι πλείους.

<sup>2)</sup> Ich setze voraus, was als entschieden gelten kann (vgl. Tholuck de ortu cabbalae, Halle 836), dass die eigentliche kabbalistische Philosophie erst dem Mittelalter, ungefähr dem 13.

Sprache, die zu den Gedanken über sein Hervorgehen aus Gott. Bis man jenen historischen Ursprung und Grund des Namens fand, bewegte man sich in diesen Begriffen, wie in der kirchlichen Philosophie, so in der Auslegung unseres Prologs 1).

4. Es lässt sich nicht bestimmt nachweisen, ja die Wahrscheinlichkeit ist dagegen, dass die Logoslehre unter den Juden und Christen ausserhalb Alexandria in der Abfassungszeit des Joh. Prologs allgemeinen Eingang und Bedeutung gefunden habe 2). Ist nun Vorderasien die sichere Urstäte unseres Evangelium und seines Prologs gewesen, so muss die Idee mit Einzelnen und nur in die nächsten Kreise des Evangelisten eingewandert sein. Die Vermuthung liegt nahe, und sie ist oft, insbesondere auch von Wetstein, ausgesprochen worden, dass jener Apollos, der reichbegabte Freund der Apostel, sie dorthin gebracht habe; und dass sie sich in jenen Kreisen bewegt habe, bis der Evangelist Johannes dieselbe für seinen Zweck und in seinem Sinne angewendet hat.

Die alexandrinische Logoslehre übrigens ist, und gerade wieder neuerlich, an so vielen Stellen und in so umfassenden und verdienstlichen Erörterungen durchgesprochen worden, und dieser Gegenstand liegt uns überhaupt hier zu wenig nahe, als dass wir in ihn ausführlich noch einzugehen hätten. "Ewig in

<sup>1)</sup> Basilius a. O.: διὰ τὶ λόγος το δειχθῆ ὅτι ἐκ τοῦ νοῦ προῆλθε — ὅτι ἀπαθῶς ἐγεννήθη — ὅτι εἰκὼν τοῦ γεννήσαντος. Ausführlicher Greg. Naz. οτ. 36: ὅτι οὖτως ἔχει πρὸς τὸν πατέρα ὡς πρὸς νοῦν λόγος, οὐ μόνον διὰ τὸ ἀπαθὲς τῆς γεννήσεως, ἀλλὰ καὶ τὸ συναφὲς καὶ τὸ ἐξαγγελτικόν. Τάχα — καὶ ὡς ὅρος πρὸς τὸ ὁριζόμενον (Darstellung des Vaters) — Εὶ δὲ καὶ διὰ τὸ ἐνυπάρχειν τοῖς οὖσι λέγοι τις, οὐχ άμαρτήσεται —

<sup>1)</sup> Darf man Etwas geschichtlich auf Leben und Briefe des Apollonius von Tyana von Philostratus geben, so mag es bemerkt werden, dass dort, wo das Meiste in Vorderasien spielt, der Logos nirgends erwähnt wird. — Eine Anspielung auf Johanneisches hat Olearius mit Recht angenommen, 4, 24: λόγων κρατήρες ἵσταντο καὶ ἡρύοντο αὐτῶν οἱ διψῶντες.

Gott, als Gedanke, Weisheit 1) Gottes, als das Princip der Idealwelt, als der Ort oder die Idee der Idee'n (ἐνδιάθετος λόγος), ist er bei der Weltschöpfung (προσορικός) hervorgegangen 2) und das Organ für diese geworden: er hat die Herrschaft über die Welt; das Geisterreich geht ihn am unmittelbarsten an, er ist der Urgeist in demselben; und wiederum gehört ihm ganz eigentlich das israelitische Volk an, als die geweihte Stäte für den Geisterplan Gottes. Der Logos durchschreitet die gesammte israelitische Geschichte mit Wohlthun, Offenbarungen und in Erscheinungen. Am Ende der menschlichen Zeiten wird er als Retter kommen für sein verfallenes Volk." Ob dieses nun als persönliche Erscheinung, als Messias? ist zweifelhaft. Es scheint nicht so 3). Wenigstens ging den

Manche Prädicate haben der innerliche und äusserliche Logos mit einander gemein: in verschiedenen Bedeutungen. Wie das τομεύς · geistig durchdringend — scheidend, ordnend.

<sup>1)</sup> Denn der innerliche Logos ist dasselbe mit der Weisheit: als äusserlicher heisst er der Sohn derselben.

<sup>2)</sup> Von Baur (Dreiein. 1. 73) und Gfrörer (a. O. 1. 176 f.) ist es bereits bemerkt worden, dass Philo diese Unterscheidung nirgends ausdrücklich auf Gott übergetragen hat: doch liegt die Anwendung deutlich in der Hauptstelle, Vit. Mos. 3. 672: aber (dieses gegen Gfrörer's Behauptung, dass die Unterscheidung erst von Gott auf die Menschen übertragen worden sei) jene Untersch. beim Logos im Menschen war von den Stoikern hergenommen (Fabric. zu Sext. Empir. Pyrrh. Hypot. 1. 65 — doch bedeutete bei diesen λόγος beidemale Rede), wie ja auch der σπερματικός λόγος des Philo und Josephus vom Stoischen Boden stammte.

<sup>3)</sup> Ich finde (so auch wohl Dähne, jüd. alex. Rel. ph. 1. 438) in allen Stellen, welche eine menschliche Logoserscheinung darzustellen scheinen (Gfrörer hat sie zusammengestellt a. O. 289 ff.), nur Allegorie: das Göttliche sich dem Menschen in gewisser Weise wahrnehmbar machend. Ja einige Stellen sind ausdrücklich dagegen: de profug. 415: ὁ ὑπεράνω πάντων λόγος εἰς ἡμετέραν οὐκ ἡλθεν ἰδέαν, ἄτε μηδενὶ τῶν αἰσθητῶν ἐμφερὴς ὧν. Q. rer. div. haer. 487: τὸ πρὸς θεὸν (alles Göttliche ist gemeint: das Subject im Vorhergeh. ist ζωή — ausdrücklich wird also auch hier dem Logos nicht das Prädicat πρὸς τὸν θεόν gegeben: vgl.

Alexandrinern die Messiaserwartung gänzlich in diesen Logos auf 1): aber auch hierdurch wurde es dem apostolischen Geiste nahe gelegt, die Logosidee auf Christus anzuwenden; um so mehr, je mehr man sich von dem Messiasbilde abzuwenden begann.

Die Frage, um dieses Eine noch beizufügen, über die Persönlichkeit des alexandrinischen Logos, darf nicht zu allgemein und unbedingt gestellt und erörtert werden. Der äusserliche Logos ist allerdings ein wirkliches Wesen. Aber nicht wie eine Person 2) oder wie eine selbständige Emanation; sondern es wurde darunter der selbständige, reale, wirksame Gedanke der Gottheit gedacht, welcher schaffend und ordnend durch die Welt gehe: allerdings ebenso, wie die hebräische Philosophie die göttliche Weisheit personificirt hatte, ja, wie jede Sprache, auch diejenige, welche sich ganz entfernt hält von dem phantastischen Anflug der Alexandriner, dem Gedanken, dem Wollen, der Kraft Gottes gern einen persönlichen Ausdruck giebt.

Ausl. S. 5) οὐ κατέβη πρὸς ημᾶς, οὐδὲ ήλθεν εἰς σωματικὰς ἀνάγκας.

Die θειστέρα ἢ κατὰ φύσιν ἀνθρωπίνην ὄψις bei der Rückkehr der Isrr., de exsecr. 937, mag der Logos sein, aber im Bilde der Fenersäule, und die Stelle ist sicher allegorisch gemeint: mächtige Ereignisse stellen die Gegenwart Gottes oder des Logos dar.

- 1) So erhalten auch die Messianischen Stellen, wie Zach. 6, 12, von der ἀνατολή, bei Philo ihre Deutung auf den λόγος. Die Stelle 4 Mos. 21, 5: ἐξελεύσεται ἄνθυμαπος u. s. w., wird Vit. Mos. 1. 647 auf das isr. Volk, de praem. et poen. 925 auf Gemüthsstärke gedeutet.
- 2) Für die Persönlichkeit des Philon. Logos werden gewöhnlich viele untüchtige Gründe gebraucht. In den Prädicaten ἀρχιερεύς, ἱπέτης, παράκλητος u. s. w. liegt sie gewiss noch nicht. Auch nicht im εἰπὸν θεοῦ, nach welcher der Mensch geschaffen sein soll; diese ist vielmehr das Ideal, die σφραγίς θεοῦ: dasselbe besagt der ἄνθρωπος θεοῦ, confus. ling. 326. Manche Stellen handeln von Erscheinungen des Logos: aber es ist nicht einzuräumen, dass, wenn man persönliche Erscheinungen desselben angenommen hätte, man ihn selbst nothwendig auch hätte als Person vorstellen müssen.

Die Verse 1-18, von Altersher der Prolog des Johanneischen Evangelium genannt, haben auch ganz eigentlich diesen Charakter. Sie wollen nicht den Inhalt dieses Evangelium zusammenfassen 1), vielmehr geht der Prolog über diesen Inhalt rückwärts und vorwärts hinaus: er bereitet denselben vor und giebt ihm seinen Schluss, indem er das geistige Resultat dieser Geschichte bezeichnet. Und, ob wir dem Schriftsteller eine Berücksichtigung der gewöhnlichen evangelischen Tradition beilegen oder nicht: gewiss ist es. dass er in dem, womit er hier die Person Christi eingeführt hat, in dieser seiner Vorgeschichte, einen anderen Standpunct eingenommen hat als jene, sofern sie sich eine Vorgeschichte Jesu angeeignet hatte. Hier ist Ursprung, Ankündigung, Hervortreten, Alles ideal: keine Genealogie, auch nicht irdische Wunder führen die Person Christi ein: Theogonie und Theophanie machen den Inhalt dieses Prologs aus 2).

<sup>1)</sup> Die Johanneischen Schriften werden als Ausfährung des Prologs auch von Frommann angesehen, Johanneischer Lehrbegriff S. 78. In einem andern Sinne wurden in der protest. Polemik (vgl. Lampe) hier die Socinianer bestritten, welche den Prolog für einen Theil der evangelischen Geschichte hielten.

<sup>2)</sup> Nach der kirchlichen Tradition von Eusebius ausgesprochen, H. E. 3, 24: εἰκότως τὴν μὲν τῆς σαρκός τοῦ σωτῆρος ἡμῶν γενεαλογίαν — ἀποσιωπῆσαι τὸν Ἰωάννην, τῆς δὲ θεολογίας ἀπάρξασθαι, ὡς ἄν αὐτῷ πρὸς τοῦ θείου πνεύματος οἶα κρείττονι παραπεφυλαγμένης.

Aber die Kunst und der Sinn, welche sich in ihm dargelegt haben, ist auch von den Gegnern dieses Evangelium gern eingeräumt worden, nur in ihrer Weise. Es leuchtet ein, dass die Erscheinung und das Dasein Christi allmälig, vom Entferntesten, wie noch über dem Himmlischen her, bis zum Nächsten, Persönlichsten, heraufgeführt werden solle: nach V. 1. geben 6. 9. 14. Ruhepuncte, Momente in der Darstellung. "Als ewiger Geist, als Weltgeist, als die unendliche Vernunft, dann für die Menschen angekündigt, zu ihnen herankommend, geistig fördernd, dann persönlich, endlich gegenwärtig bleibend, segnend nach allen Seiten des geistigen Lebens hin": dieses sei der Geist in Christus gewesen. In gleicher Kunst wird von V. 19 an das Auftreten der Person Jesu allmälig herbeigeführt: erst ungesehn, dann entfernt (V. 29), endlich gegenwärtig, unmittelbar (V. 37) 1).

Ebenso macht sich die Steigerung des Gedankens im 1. V. leicht wahrnehmbar: Dasein — gottverbundenes — göttliches Dasein. Das  $\delta r$   $\delta \varrho \chi \tilde{q}$ , welches für den schriftkundigen Leser den Prolog feierlich beginnt, hat man in seiner alten, einfachen Bedeutung zu fassen. Ueber den Weltaufang 2) geht die Formel nicht hinaus,

<sup>1)</sup> Von Bruno Bauer richtig bemerkt, Kritik der evangel. Gesch. des Joh. S. 56.

<sup>2)</sup> Etwas Anderes als Weltanfang kann ἀρχή nicht bedeuten. Die alte Kirche, im Interesse den Begriff der Ewigkeit in dem Satze zu finden, schwankte zwischen ἀρχή und ἦν. ob jene in dem einen oder in dem anderen läge. Chrysostomus findet sie in Beiden, in ἦν auch darin, dass es nicht heisse, ἀρχήν ἔσχε; sondern ἐν ἀρχῆ ἦν. Im ἀρχή konnten sie jenen Begriff nur auf die zwiefache Weise finden, dass sie entweder den Singular pressten (zeitlos, unveränderlich), oder dem Worte die negative Bedeutung gaben, dass Nichts darüber hinaus zu denken sei (Basilius: ἦς οἰκ ἰστιν ἰξενορίν τὰ ἐπίκεινα). Olshausen's Uranfang hat darum nicht den Begriff der Ewigkeit in sich: Tholuck's Erklärung: "die Ewigkeit a parte ante, unter der Anschauungsform der Zeit gedacht," ist mir nicht klar. Euthymius meint: ἰδιοτ ψ ὁ πος bedeute ἐν ἀρχῆ hier τὸ ἀεί. — Immerhin mag ἐν ἀρχῆ bestimm-

sie sagt nur, schon damals sei der Logos bei Gott gewesen: also spricht sie Nichts aus über sein Sein in Gott, über sein Hervortreten aus Gott, über die Scheidung des ἐτδιάθετος und προφορικός. Dieses gehört zu der, oben besprochenen, nur allgemeinen Anwendung, unbestimmten Fassung des Logosbegriffes im Johanneischen Prolog. Aber Viele in der alten Kirche suchten solche Fragen und Bestimmungen in unsere Stelle hereinzutragen, indem sie entweder dem ἀρχη die Bedeutung von Gott, Weisheit oder sonst vom Urgrund des Logos gaben 1), oder das πρὸς τὸν θεόν in einem innerlichen Sinne aussassen 2) oder durch falsche Aussaung des dritten Satzes.

ter stehen als ἀπ' ἀρχῆς, und mehr sein als πρὸ τοῦ τὸν κόσμον γενέσθαι 17, 5.

<sup>1)</sup> Orig. to. 1. 22: έν τῆ ἀρχῆ τουτέστι τῆ σοφία. (Doch nicht übereinstimmend: 2, 4 findet sich auch die Erklärung von πόσμου ἀοχή.) Dieses war auch die kabbalistische Deutung der Aufangsworte der Genesis (Heinsil Aristarch, S. p. 62): wie denn überhaupt die Fragen der jüdischen Philosophen über diese Worte (wie bei den Karäern: Kosegarten zur Corona leg. p. 62 ff.) Vieles in sich tragen; was in der kirchlichen Philosophie hier zur Sprache gekommen ist. Wiederum erklärt Origenes dort in der Gen. ἀρχή von dem Logos (vgl. Suicer. u. ἀρχή), und es hängt dieses Schwanken mit dem über das Verhältniss der Weisheit zum Logos bei den Alexandrinern zusammen. Bei Cyrill schwankt die Auslegung zwischen jener altalexandrinischen und der richtigen , jene: προαιώνιος ήν, die άδδητος γέννησις sei gemeint: ήν - διά παυτός ώς εν πηγή τῷ πατρί. Theodorus Mopsu. erwähnt von den "Wortphilosophen" drei Deutungen des W. ἀρχή· πρῶτου πέρας - τὸ ἀεὶ ου - τῶυ ουτων θεός. Die Valentinianischen Deutungen, λόγος, θεός und ἀρχή unterscheidend: Iren. 1, 1, 18. Noch eine andere Erklärung des er dozg giebt wohl der heidnische Amelius (Euseb. P. E. 11, 19): ἐν τῆ τῆς ἀρχῆς τάξει τε και άξίς πεθεστηκότα.

<sup>2)</sup> Ammonius in catena p. 14: οὐκ ἡν προφορικὸς ἀλλὰ ἐνυπόστατος (dieses auf ἦν πρὸς τὸν θ. zu beziehen), καὶ οὐ μόνον ἐνυπόστατος ἀλλὰ καὶ θεός. Doch kann προφορικός auch ein menschenartiges blosses Wort, dem persönlichen, göttlichen entgegen, bedeuten. Aber sonst fand die alte Kirche durchaus, von Origenes an, gerade in den Worten ἦν πρὸς τ. θ. die Persönlichkeit des Logos ausgesprochen.

Die Socinianische Deutung des ἐν ἀρχῆ, vom Anfang des irdischen Werkes Christi (vgl. ἀπ' ἀρχῆς 15, 27. 1 Joh. 2, 7. 24. 3, 11). und die ganze Auflassung der Stelle in der Socinianischen Exegese, kann als verschollen angesehen werden 1).

Das ην steht zwar dem εγένετο entgegen, wie es V. 3 und 5 gebraucht wird, doch nur in der Bedeutung des Dagewesenseins, nicht in der des bleibenden zeitlosen Seins 2). Endlich versteht es sich von selbst, dass die Worte keinen metaphysischen Widerspruch gegen die Schöpfungsidee enthalten sollen 3). Im πρὸς τὸν θεόν liegt gewiss (vgl. εἰς τὸν κόλπον V. 18) nur die einfache Bedeutung vom Beisammensein, nicht die von einer Beziehung, Richtung des Logos auf Gott 1): wiewohl der Evangelist allerdings

<sup>1)</sup> Faustus Socinus (explicatio l. l. 1 — 15. Bibl. FF. Pol. 1. 77 ss. un d J. Schlichting: im Anfange, vor dem Täufer. Wolzogen: antequam quicquam ad evangelinm spectans fieret. Das ην πρὸς τὸν θεόν Socinus: Deo soli notus crat. Schlichting: magistrum habuit Deum. Wolz. bezieht es auf die Socinianische Legende vom raptus in coclos, welche ja ganz auf Johannes (vornehmlich 3, 13. 6, 62) beruhte.

<sup>2)</sup> Diese Erklärung des ην war, aber vornehmlich nur im erten Satze, in der alten Kirche allgemein, und wurde, wie gesagt, nur durch die Deutung des ἀρχή von Ewigkeit, unterbrochen. Die Reihe von Prädicaten des Logos, mit denen Nonnus beginnt (ἄχρονος, ἀκίχητος u. s. w.) beruhen in dieser Deutung. Wenn aber Euthymius beim ην bemerkt: ἐπλ τῆς ἀπτίστου τριάδος τὸ ἀελ καὶ τοῦτο σημαίνει, so spricht er davon, dass beim Göttlichen auch das Imperfect, nicht blos das Präsens, welches diese griechischen Väter von Origenes an für das eigentlichere halten, gebraucht werden könne, um das Sein desselben zu bezeichnen.

<sup>3)</sup> Fichte Anweisung z. seligen Leben S. 60 —: "Im Anfange schuf Gott nicht, sondern war schon da, das Wort, das Dasein, die Offenbarung Gottes." Ein Gegensatz gegen die Schöpfungsurkunde liegt blos insofern in den Worten, als sie aussprechen (so schon Orig. und Aug.): im Anfange wurde der Logos nicht geschaffen, sondern war.

<sup>4)</sup> Origenes scheint es so genommen zu haben, indem er das prophetische: λόγος πρός τινα vergleicht, und: τὸ θεὸς ἔστι τυγχάνων ἀπὸ τοῦ είναι πρὸς αὐτόν.

jenes Beisammensein als eine lebendige Verbindung, nicht blos als einen Zustand, gedacht hat. Unter so vielen Bezeichnungen der Verbindung des Logos mit der Gottheit bei Philo, findet sich gerade dieses  $\pi \varrho \dot{\nu}_s$   $\theta \varepsilon \dot{\nu}_s$  nicht 1).

Aber in der Auffassung des letzten Satzes, durch welchen sich die Gedankensteigerung vollendet 2), kann die Meinung kaum mehr getrennt sein. Die Lesart steht fest: ein anderer Text ist immer nur aus Befangenheit und Willkühr aufgestellt worden, und der Zusammenhang selbst streitet mit allen diesen Aenderungen. So das: 9εὸς ην. 'Ο λόγος οὐτος u.s. w., womit, wenn die ersten zwei Worte im Sinne des Photinus genommen werden (Gott war) 3) etwas beinahe Sinnloses hereingebracht wird, wenn im Sinne, welchen Beza sogar für möglich hält (und er war Gott) 4), nur eine sprachliche Unangemessenheit in die Stelle kommt (δ λόν, ο τ τος, als wenn es noch einen anderen Logos geben sollte, und das οὖτος nachgestellt). Angemessener würde (auch abgesehen von dem oben Besprochenen Apok. 19, 13) Sam. Crell's 9εοῦ sein 5), wie-

Παρ' αὐτοῦ Prov. 9, 4 (und vielleicht auch παρά σοι Joh.
 5) und μετ' αὐτοῦ Sap. 9, 4, hat nicht die bestimmt persönliche Bedeutung, welche im πρός liegt, und vielleicht auch für Philo zu persönlich war.

<sup>2)</sup> Durchaus verschoben wurde das Verhältniss der Sätze in der altkirchlichen Auslegung, welche im dritten wie eine Verbesserung oder Verwahrung nach dem zweiten fand: persönlich verschieden — dennoch Eines. So alle Väter, auch unsere alten Ausleger.

<sup>3)</sup> Augustinus Doctr. chr. 3, 2: illa haeretica distinctio - non vult verbum Deum confiteri. U. and.

<sup>4)</sup> Auch Olshausen führt diese Interpunction als eine mögliche auf.

<sup>5)</sup> L. M. Artemonius: initium evangelii S. Joannis ap. ex antiquitate ecclesiastica restitutum 1726. II. Die Beweise des Buchs entscheiden durchaus für das Gegentheil, dass die Kirche hier im Text niemals anders gelesen hat als  $\vartheta \varepsilon \vartheta \varepsilon \mathring{\eta} v \mathring{\vartheta} \lambda$ . (Nonnus, welcher  $\vartheta \varepsilon \circ \widetilde{\vartheta} \lambda \mathring{\vartheta} v \vartheta s$  hat, ist gerade von A. übergangen wor

wohl dieses im Sinne kaum verschieden sein könnte von dem  $\pi\varrho\delta\varsigma$   $\vartheta\epsilon\delta v$ , wenn aber  $\vartheta\epsilon\delta v$   $\lambda\delta \gamma \sigma s$  im kirchlichen Sinne 1) genommen werden sollte, der Satz unangemessen nach dem  $\pi\varrho\delta\varsigma$   $\vartheta\epsilon\delta v$  stünde. Doch die alte Kirche hat immer nur vom  $\vartheta\epsilon\delta\varsigma$   $\check{\eta}v$  in unserer Stelle gewusst.

Kein Zweifel aber kann mehr darüber sein, dass in dem Satze  $\delta$   $\lambda$   $\delta$   $\gamma$   $\sigma$   $\varepsilon$  als Subject genommen werden müsse. Wir würden dabei weniger auf das Sprachliche geben (4, 24, 1 Br. 4, 8), denn bei  $\lambda$   $\delta$   $\gamma$   $\sigma$   $\varepsilon$  musste ja der Artikel stehen  $^2$ ): aber, entweder der Z usammenhang, oder auch der W ortsinn, je nachdem man sich die Worte deutet, sind der Annahme durchaus entgegen, dass das Subject im  $\partial \tau$   $\delta$   $\varepsilon$  liege  $^3$ ). Wollte man erklären: Gott war selbst noch der Logos; so würde dieses sehr uneigentlich gesagt sein für: der Logos war noch ungeschieden von Gott  $(\tilde{\varepsilon}r$   $\tau$  $\tilde{\phi}$   $\vartheta$   $\varepsilon$  $\tilde{\phi}$   $\tilde{\eta}r$ ,  $\sigma vr\tilde{\eta}v$ ,  $\pi a \varrho \tilde{\eta}v$ , wie das alexandrinische und altkirchliche Theologumenon ausgedrückt wurde)  $^1$ , auch

den): und im Gegentheile erörtern die grlechischen Väter, schon Origenes (to. 2, 4) bei diesem Verse gestissentlich, warum der Logos nicht  $\theta$   $\varepsilon$  o  $\tilde{v}$   $\lambda$   $\acute{o}y$  os heisse, nämlich wegen der verschiedenen Bedeutung dieser Formel.

Im gewöhnlichen Sprachgebrauche der Kirche bezieht sich θεοῦ λόγος nicht auf den persönlichen Logos, den προσομικός, sondern auf den innerlichen.

Grotius erwähnt hierzu das: ὁ κύφιος τὸ πνεῦμά ἐοτι
 Kor. 3, 17.

<sup>3)</sup> Ausdrücklich finden wir daher jene Auffassung nirgends gegeben bei den Auslegern, in welcher θεός das Subject ist, sondern nur als eine mögliche besprochen.

Erasmus meint, im kirchlichen Alterthume hätten diejenigen, welche von einem zwiefachen Wort (geborenen und ungeborenen) gesprochen hätten, übersetzt: Gott war ein Wort. Es gilt dieses wohl nur von Prudentius, und sein Verbigena ist der, vom Logos geschaffene, Mensch Jesus.

<sup>4)</sup> Noch weniger, scheint es, würde dieser Gedanke (er war der "immnnente" Logos) in den Worten liegen künnen, wenn man Logos als Subject nimmt. Bei Lücke wird dieses als die altkirchliche Auslegung bezeichnet.

übergeht ja der Verfasser, wie mehrmals schon bemerkt wurde, die Genesis des Logos gestissentlich. Endlich träte dann der Satz ganz aus dem Zusammenhange heraus: denn vorher und nachher erscheint der Logos als ein selbständiges Wesen. Oder, wenn man es nehmen wollte: Gott war ganz im Logos, so würde der Sinn zwar derselbe sein, wie, wenn man Logos als Subject nimmt: aber Gott ist doch hier gewiss göttliche Persönlichkeit, nicht Gottheit, Gottes Wesen: auch würde eben auch der Ausdruck sehr uneigentlich sein. Aber wirklich scheint 1) diese letzte Auffassung weit öfter als man meint den alten Auslegern im Sinne gelegen zu haben 2). Nach der richtigen Auffassung des Satzes nun hat 9 e 65, schon darum weil es als Pradicat gebraucht wird, eine allgemeine Bedeutung: es ist Göttlicher, Gottartiger 3). Ob nun der Evangelist

<sup>1)</sup> Freilich aber könnte derselbe Sinn (die ganze Gottheit war im Logos) auch bei der andern Auffassung, doch minder genau, Statt finden. In einer, jener verwandten, Art, und an Luther's Uebersetzung sich anschliessend: Gott war das Wort, scheint Schleiermacher die Worte zu nehmen (Gott war das Ganze der schaffenden Kräfte).

<sup>2)</sup> Eine dritte Aussaung der Worte, wenn  $\theta \epsilon \delta_5$  als Subject genommen wird, welche Lücke als möglich bezeichnet: Gott war der Logos (wie: Gott ist die Liebe), konnte am wenigsten aufgestellt werden, weil die kirchliche Denkart den Logos zu entschieden als persönliches Wesen aus fasste.

<sup>3)</sup> Also in der That dasselbe, was, wenn auch nicht das εἰκῶν τοῦ θεοῦ (Kol. 1, 14) und das ἐν μορφῷ θεοῦ (Phil. 2, 6),
denn Beides bedeutet wohl etwas Anderes; doch was im ἀπαί
γασμα τῆς δύξης καὶ χαρακτήρ τῆς ὑποστάσεως, in der Stelle
liegt Hebr. 1, 3, welche ohne den Logosnamen die volle Idee
desselben ausspricht; wenn gleich dieser Alexandriner, indem er
sich genau an einen Text A. T. hält, sich nicht scheut, ὁ θεός
(8. 9) in der Bedeutung unseres θεό; zu gebrauchen.

Die kirchliche Erklärung des θεὸς ἦν hat immer zwischen drei Fassungen geschwankt: Gott im vollen Sinne des Wortes (was man nicht anders als polytheistisch verstehen könnte, wenn man nicht die kirchliche Idee von Drei in Einem schon hinzu brächte), Gottheit (Tholuck: Substanz), und Gott Vater: diese

diesen Gebrauch des θεός selbständig macht 1), oder ihm die damalige Unterscheidung von θεός und ὁ θεός vorgeschwebt habe 2)? muss unentschieden bleiben.

Der 2. Vers wiederholt anscheinend nur einen Satz aus dem ersten. Auch könnte er wirklich nur dieses thun, nämlich, um vom Wesen, welches zuletzt im Vorigen bezeichnet worden war, zum Zustande des Logos zurückzuführen. Aber das ir aqxñ hat in den Worten den Ton 3): mit diesem war der Satz vorher nicht ausgesprochen worden; doch es kam Etwas darauf an für das Folgende (der Logos sei der Weltschöpfer), denselben als ewig verbunden mit Gott darzustellen. "Er war Genosse des göttlichen Lebens, demgemäss Werkzeug Gottes von Anbeginn."

Denn, V. 3-5: er wirkte zuerst als Schöpfergeist, dann als Welt- und als Vernunftgeist. Wir müssen es fortwährend festhalten, dass der Evangelist nicht gerade die geistige Persönlichkeit Christi als völlig Eins

beiden mit willkührlichen Ausdeutungen (zur Gottheit, zum göttlichen Wesen gehörig', oder, desselben theilhaft — dem Vater gleich, τῆς αὐτῆς τῷ πατρὶ φύσεως καὶ ἀξίας Euthym.) Es hat demnach das bei dieser kirchlichen Erklärung Statt. was de Wette vom Evangelisten sagt: dass der Unterschiod zwischen "Gattung und Individuum" bei ihm hier dunkel geblieben sei.

<sup>1)</sup> Indem er sein Gefühl, seinen Glauben, mit dem mächtigsten Worte aussprechen gewollt hätte.

<sup>2)</sup> Bei Philo wechselt bekanntlich das ἐν καταχοήσει θεός, δεύτεφος θεός, θεός schlechthin, mit εἰκών, σκιὰ θεοῦ und Aehnlichem ab. Aber die Unterscheidung ὁ θεός und θεός war so gangbar im damaligen Sprachgebrauche, dass selbst Augustinus auf sie hindeutet, Quaest. in Gen. 105 (zu Gen. 33, 10):— articulo evidentissime solet veri Dei unius fieri significatio. Und Origenes (to. 2, 2) beruft sich bei dem θεοί (τῆ μετοχῆ θεοποιούμενοι) auf die ξλληνική ἀκριβολογία.

Doch die weitere Bedeutung des Gottesnamens hatte ja selbst in Palästina ihren Anhalt: vgl. Joh. 10, 34.

<sup>3)</sup> Dieses schon bei Origenes (to. 2, 5) und Euthymius. Sie erklären den 2. V. für eine Zusammenfassung (Synkephaläosis) der drei Glieder des ersten: indem sie im οὐτος Beides finden, λόγος und θεός. Einmal auch hier Origenes (to. 1, 42): ἐν ἀψχῆ, τῆ συφία

und Dasselbe mit diesem unendlichen Mittlergeiste habe darstellen wollen: jene soll nur Einer Art mit diesem sein. Um so unbefangener von dogmatischen Bedenken fasst daher die Auslegung den Sinn dieser Verse ganz eigentlich und vollständig auf. Wieder kommen hier die Deutungen (die Socinianische) von geistiger, sittlicher Schöpfung, oder (die Arminianische) von Schöpfung seinetwegen, mit Rücksicht auf ihn, nicht mehr in Betracht. Entschieden gleichen Sinnes ist wieder nur die Stelle Hebr. 1, 2 f.

Also ist πάντα unbedingt zu nehmen (geistiger steht dieses πάντα 3, 35. 13, 3): der Paulinische Sprachgebrauch würde τὰ πάντα gewählt haben (1 Kor. 8, 6. Kol. 1, 16). Ο κόσμος hat im Prolog eine andere Bedeutung als Weltall. Im δι' αὐτοῦ braucht nicht die Unterscheidung der Schulen zwischen ύπ' a. und δι' a. zu liegen 1) (vgl. Röm. 11, 15); doch es steht diese Formel gewiss mit Absicht: es war natürlich, den Logos als das Werkzeug Gottes darzustellen, ob nun dabei als eigentlicher Urheber ein Anderer gedacht worden sei, oder im Logos nur die Kraft eines Anderen 2). Das Folgende, καὶ χωρίς u. s. w., soll keinen neuen Gedanken einführen: es giebt nur die, vornehmlich auch der Johanneischen Sprache geläufige, Bestätigung oder Steigerung des vorangehenden Satzes durch die Verneinung des Gegentheiles (20. 3, 15. vornehmlich 1, 1, 5), wie sie aus dem althebräischen Parallelismus hervorgegangen war. Etwas Anderes als im

<sup>1)</sup> Die Unterscheidung nach Aristoteles auch bei Philo. Das dritte ist  $i \xi$   $o \hat{v}$ , sich auf den Stoff beziehend. (Anders gebrauchten die Arianer das  $i \xi$   $o \hat{v}$  neben  $\delta i'$   $o \hat{v}$  — wovon z. B. Basilius vom h. Geiste.) Als viertes kommt hinzu (Phil. de Cher. p. 129) das  $\delta i'$   $\delta i'$ .

<sup>2)</sup> Die kirchliche Auslegung sehwankte auch hier. Die Alten nahmen (Theodor v. Mopsu.) im δι αὐτοῦ die Bedeutung des Mitwirkens an: die späteren kirchlichen Theologen geradezu selbständiges Schaffen. Daher noch Griesbach (de mundo a P. per Fil. creato) an dem: δι οὖ — ἐποίησεν Hebr. 1, 2, deutet.

vorigen Satze hat man in diesem gefunden: entweder etwas Geringeres: χωρίς α. οὐδέν, mindestens ohne seine Mitwirkung (Socinianisch mit Vergleichung von 15,5), oder etwas Mehr (ὁ γέγονεν. alles Gewordene, auch den Weltstoff) 1); oder, dass der Satz (mit einem anderen Gebrauche des ἐγένετο als im Vorigen) auf das fortwährende Schaffen und Wirken ginge, oder ὁ γεγονε bedeutete: was von Gott gemacht ist, also das Böse nicht auch 2).

"Was nur immer geworden ist," was Creatur ist. Dieses die Bedeutung des yéyove neben èyévevo. Aber in diesem letzten Theile des Satzes wird eine uralte Verschiedenheit der Auslegung gefunden. Es mag wohl die älteste gewesen sein, in welcher å yéyove mit dem Folgenden verbunden wurde, und die lateinische Kirche (ausgenommen Augustinus hier bei der Stelle /quod factum est: hic subdistingue/: anders z. B. Trin. 4, 3 f. Gen. ad lit. 5, 13) hat sie vorzugsweise begünstigt und gebraucht. Bei den Griechen wird nach Chrysostomus 3) diejenige herrschend, welche å yéyove zum Vorigen nimmt: die andere wurde sogar einer häretischen Verfälschung zugeschrieben, welche nicht viel Sinn gehabt haben würde, bei deren Beziehung die Väter selbst schwanken 1), und welche in

<sup>1)</sup> So viele Unsere (Lücke, O!sh., De Wette). Noch mehre Beziehungen findet Rupert. Tuit. in dem δ γέγονε -- auch die Idee'n der Welt (formulas quas dieunt ideus: so auch Enthymius: κὰν αἰσθητὸν κ. νοητόν), ja auch Maria (damit Niemand meine, ante Mariam non exstitisse Christum).

<sup>2)</sup> Auch Schleiermacher: Das Böse sei nicht gemacht. Die Alexandriner (Orig. to. 2, 7) und die Philosophie des Mittelalters (wie Petr. Lombard. I. dist. 46) fanden dasselbe nach der anderen Abtheilung (δ γέγ. zu dem Folgenden gezogen): ohne ihn ist das Nichtseiende, οὐδὲ ἕν für οὐκ ὄν) geworden. Wiederum be zogen die Valentinianer δ γέγ. auf die Aeonenwelt.

Die Antiochener überhaupt hielten daran: schon Theodor von Mopsuhestia. Aber auch Nonnus v. 5: οὐδἐν ἔφν τόπερ ἔσκε. Auf diesen beruft sich hier M. Bucer.

<sup>4)</sup> Philastrius (haer. 67), Euthymius u. A. legen den Pneuma-

der Zeit, in welcher jene Schreibung schon vorkommt, gar nicht hätte statthaben können. Vielmehr mag wohl der Platonismus in den ältesten kirchlichen Zeiten 1) zu einer Aenderung des Textes verführt haben: wenigstens hat sich die platonisirende Philosophie des Alterthums und des Mittelalters der Schreibung eifrigst bedient: ovož ?r. O vévovev u. s. w. Doch nach beiden Arten, die, so gelesenen, Worte zu interpungiren, welche Statt gefunden haben, geben sie einen, dem Evangelisten fremden, oder, und selbst der Form nach, unangemessenen Sinn. "O yeyovev, ev a. 5. nv oder o γέγονεν εν αὐτώ, ζ. ην. Die erstere ist die gangbare. "Lebendig in ihm war, ehe es wurde, Alles," den Ton entweder auf er a. gelegt, oder auf Son. Es deutet auf die platonische Idee'nlehre hin 2): während bei der anderen ein ganz matter Gedanke herauskommt. Denn das verstand sich von selbst, dass der Logos nicht Todtes geschaffen habe 3). Ueberdiess steht dieser

tomachen eine falsche Deutung der Worte bei nach der Interpunction:  $\partial y \dot{\epsilon} y$ . —  $\dot{\eta} v$ , nämlich  $\zeta \omega \dot{\eta}$  vom heiligen Geiste verstanden. Augustinus (tr. 2. 16) das Gleiche den Manichäern, welche das Leben in der ganzen Natur auf diese Stelle bauten.

<sup>1)</sup> Dass Amelius so gelesen habe (ἐν ϙ τὸ γενόμενον ζῶν καὶ ζωὴν εἶναι καὶ ὁν πεψυκέναι) hat schon Lampe bemerkt. Pälschlich aber wird von diesem und Anderen die Interpunction: ὁ γέγ. ἐν αὐτῷ ζ. η. den Gnostikern beigelegt: deren Syzygie von Logos und Zoe (die Valentinianer, Iren. 1, 8, unterschieden δι αὐτοῦ und ἐν αὐτῷ; proximius illud) sogar aus unserer Stelle von Origenes bestritten wird (to. 2, 19).

<sup>2)</sup> Origenes to. 1. 22. (ἀρχιτεκτονικοὶ τύποι), aber nach der anderen Interpunction, und übersetzt: das Leben war es, was in ihm war. Und so fort im kirchlichen Platonismus, aber mit sehr terschiedenen Wendungen: Augustinus, (doch unbeständig, in der Deutung, wie in der Schreibung der Worte), von Calvin hier seines Platonismus wegen getadelt (in ideas ruit). Auch bei Joh. Erigena 5, 6 (in verbo Dei natura humana et fueta est et incommutabiliter subsistit et vivit). Hugo v. S. Victor allegoriae in evangelia, 1. 242 ss. Mogunt.: Juxta sapientiam quae vita ejus est omnia facta. Rupert von Deutz u. A.

<sup>3)</sup> Die Erklärungen von Wetstein und Schulthess: Was ist,

ganzen Schreibung entgegen, dass bei ihr son eine, zum Folgenden unpassende, concrete Bedeutung erhält. Nach äusserlichen Gründen wurde diese Lesart wieder von Wetstein vertheidigt, von Lachmann aufgenommen, nach sprachlichen von Erasmus und David Schulz 1) gutgeheissen, aus inneren, Gründen des Sinnes, von Schulthess 2).

4. Zωή ist nach dem stehenden Sprachgebrauche des 4. Evangelium Grund oder Princip des Lebens. So ohne Zweifel auch hier: also im ζωή, nicht im εν α. liegt die Bedeutung des Satzes, die Causalität des Logos. Der Schöpfergeist blieb der Lebensgeist in den Geschaffenen. Das Leben hier im allgemeinsten, physischen Sinne und zwar als fortwährende Existenz aufzu fassen 3).

Wahrscheinlich aus einer unrichtigen Ausfassung.

hat in ihm auch höheres Leben, oder Erlösung — sind dem Worte  $\xi\omega\eta$ , wie es hier gebraucht wird, nicht angemessen.

 Aus der Johanneischen Schreibart, mit Relativsätzen zu beginnen, und aus der Art des Prologs, das Nächstvorige steigernd zu wiederholen.

2) Eine dritte Interpunction bei Gregor von Nyssa, Epiphanius (ancor. 75), Hilarius (den Ersten meint wohl Theophylakt: ααρά τινι τῶν ἀγίων): ὁ γέγονεν ἐν αὐτῷ. Ζωή u. s. w. sollte vielleicht durch die Verbindung des χωρίς α. οὐδὲ ἕν und ἐν αὐτῷ das Unbedingte der Schöpfermacht des Logos ausdrücken.

Aber es zeigt sich noch sonst eine unendliche Verschiedenheit der Schreibart in unserer Stelle. Der alte deutsche Dichter (Görres altteutsche Volks- und Meisterlieder. Heidelb. 817. 326 ff.), welcher übersetzte: Das da worden ist das Leben in scinen Gang: giebt ο γέγ. ἐν ἐαντῷ ζωή, ohne ἦν.

3) Dieses ist die altkirchliche Erklärung seit Chrysostomus. Vorher: das Heil, Iren. 3, 11. (in verbo et salutem praestitit hominibus), das wahre Leben (Orig. 2, 19). Aber Chrys.: der Name Leben ist hier τῆς προνοίας κατὰ διαμονήν — Nur dass er und die folgenden Griechen hierbei das Schaffen nicht ausschließen, ja auch die Todtenerweckung zugleich angedeutet sein lassen.

Eben so wenig als an das Heil, ist bei ζωή an geistiges Leben (auch Lampe) oder an Glückseligkeit (Kühnöl) zu denken. Auch nicht einmal an physisches und innerliches Leben zugleich. als werde hier schon vom erschienenen Logos gesprochen, und den Joh. Stellen gemäss, wo dieser das Leben heisst oder Lebengebend (5, 26. 6, 33. 11, 25. 14, 6. 1, 1, 2. 5, 11), oder im Gegensatze gegen die platonisirende Auslegung der Worte  $^{1}$ ), ist wohl die Schreibart  $\delta \sigma \tau \iota$  entstanden: uralt, Origenes kannte sie schon  $^{2}$ ).

Kai ή ζ. ην τὸ φ. τ. à. | Ohne, dass der Satz ein Philosophem aussprechen soll (als Princip des Lebens musste der Logos auch das des Lichtes sein, [Augustin. Civ. D. 8, 7 von den Platonikern: lumen mentium esse dixerunt eum Deum, per quem facta sunt omnia]), fügt er nur dem Vorhergegangenen Etwas bei: er war jenes und auch dieses, fortwährend wirksam in der Sinnenwelt und im Geistigen; aber das Licht ist wieder auf die Zeit vor der irdischen Erscheinung des Logos zu beziehen (nicht, wie 3, 19. 8, 12. 9, 5. 12, 35. 46), hier aber das Bild des Lichtes nur auf Geisteserleuchtungen; da es sonst, auch bei Johannes, gewöhnlich Mehres in sich fasst 3). Doch es ist nicht von einzelnen göttlichen Offenbarungen der Vorzeit zu verstehen, sondern vom geistigen Leben, von der Vernunft und ihren Offenbarungen durch alle menschlichen Zeiten hin. Wir wissen, wie diese Stelle in der ältesten kirchlichen Philosophie den Blick erweitert hat, um im Evangelium die nur zusammengefasste und vollkommene Offenbarung des göttlich begabten und getragenen Menschengeistes zu finden 1).

<sup>1)</sup> Wie bei Cyrill v. Al.: μεθεκτῶς ἐν τοῖς γενητοῖς ὁ ζωογονῶν ἐστι λόγος. Er las gewiss ἔστι.

Der neueste Lachmannische Text hat, wie der frühere: δ γεγ. ἐν α. ζ., aber ἔ στ ι.

<sup>3)</sup> Zu der Erklärung von Paulus: das Leben (Erfahrung u. s. w.) erleuchtet — wendeten sich schon in alten Zeiten Einige hin, vornehmlich nach der falschen Abtheilung ô yey. — èv u. s. w. Doch selbst Augustinus (tr. I. 18): ex ipsa vita homines illuminantur, was er von der Menschennatur versteht. Schleiermacher: das Leben in der Welt führe auf Gott hin.

<sup>4)</sup> Die richtige Erklärung legte nur sonst zuviel in das

V. 5 wird beigesetzt im Sinne dieses ganzen Evangelium. .. Wie es dem erschienenen Logos ergangen ist (im Folg. 10. 11), so dem Logos von Anbeginn: man nahm ihn, in seiner geistigen Wirksamkeit, nicht auf, weil man in der Finsternis bleiben mochle." Finsterniss ist Geist oder Menschheit, welche noch nicht vom Göttlichen durchdrungen sind. (Welt, vgl. die ähnliche Stelle 14, 17, ist dagegen bei Johannes das. dem Göttlichen entgegengesetzte, Leben.) In jene arbeitet, strahlt der unendliche Geist fortwährend hinein. Es versteht sich von selbst, dass er tij σκοτία zu maivet gehöre, nicht zu to mos. Aber maivet ka-TELase in absichtlicher Folge.1). Fortwährendes Leuchten, aber zwar nicht unausgesetzter, doch immer wiederholter Widerstand. Exoria nicht schlechthin soviel als of forottoperot (Röm. 1, 21. Eph. 4, 18), sondern das Princip, Wesen, Leben derselben.

Kal ή σκ. — κατέλαβε | fasste es nicht, aber dieses nicht in der Bedeutung: begriss es nicht, sondern: nahm es nicht auf. Dem σκοτία angemessen: von Menschen wird παφαλαμβάνειν im Folg. gebraucht. Die alte Kirche hat fast durchaus 2) (bei den Grie-

τῶν ἀνθοώπων. Statt: aller Menschen (Chrys.: καθόλου τῶν ἀνθο.) fand man darin: nur der Menschen. Rupert.: rationalitatis lux soli impertita est naturae humanae. Luther (der die Worte doch vornehmlich von der prophetischen Offenbarung verstehen will): "der Mensch ist sonderlich begabt mit dem herrlichen Lichte der Vernunft und des Verstandes." Dem Sinne nach gleich, Andere wie Beza: das Licht, die Weisheit im Weltgebäude.

Wahrscheinlich aus Scheu vor dem Rationalismus der Stelle, kehrt Lampe den Sinu um: jenes Weltlicht (der als solcher genannte Messias) war das Leben.

<sup>1)</sup> Diejenigen, welche das Licht im vorigen Verse von der prophetischen Offenbarung verstehn (auch de Wette), nehmen auch das  $\varphi$ alvet èv  $\tau \tilde{\eta}$  or. so.

Nonnus: ζόφος οὖ μιν ἔμαρψε. Doch bei Origenes (to.
 hat καταλαμβάνειν, welches er dem διώκειν gegenüber stellt, nicht sowohl die Bedeutung: fassend überwinden, als.

chen Cyrill ausgenommen 1)) dem καταλαμβάνειν die schon sprachlich (vornehmlich, wenn es vom Dunkel, dem Lichte gegenüber, gesagt sein soll 2)) unstatthafte, Deutung gegeben, bezwingen oder hemmen. Obendrein aber soll dieser letzte Satz offenbar einen Gegensatz zum vorhergegangenen abgeben, keine Verstärkung (ungehemmt wirke das Licht): auch würde dann wohl καταλαμβάνει stehen, dem gairet entsprechend. Endlich verstand es sich bei diesem Himmelslichte von selbst, dass die Finsterniss nicht habe über dasselbe siegen können, wenn sie sich gleich demselben verschliessen konnte.

Der irdischen Erscheinung des Logos geht die Ankündigung vorauf, 6 — 8. Diese Ankündigung sei durch einen göttlichen Abgesandten erfolgt, welcher nur dafür bestimmt gewesen anzuhündigen, und zwar Einen anzukündigen, welcher höher wäre als er. Dieses sind die drei Gedanken der Verse. Also das Zeugniss ist hier noch nicht das über den Erschienenen (dieses folgt erst V. 15), sondern, dass er erscheinen werde: es ist eben Ankündigung. Es leuchtet ein, dass im ersten Satze des Verses Alles geslissentlich im Gegensatze zum 1. V. gestellt worden sei. Έγένετο — ἄνθρωπος 3) — ἀπεστ. παρά θεού. Schon darum muss ἐγέν. für sich genommen, nicht mit ἀπεστ.

feindselig erreichen, gewiss sprachgemässer (vgl. Ps. 18, 35: κα ταδιώξω τοὺς έχθροὺς και καταλήψομαι).

<sup>1)</sup> Cyrill: ἀγνοεῖται ὑπὸ τῆς σκοτίας.

<sup>2)</sup> Nur in Beziehung auf erreichte oder überraschte Menschen, nicht auf das Licht, wird καταλ. vom Dunkel gebraucht (12, 35. 1 Th. 5, 4. Jer. 51, 34), auch im classischen Gebrauche (vgl. Wetstein).

<sup>3)</sup> Cyrill findet im ἄνθοωπος eine Beziehung auf eine damals schon vorhandene Meinung, dass der Täufer eine übermenschliche Natur gewesen sei. Aber dieses war erst Origenes Meinung, welcher sie sich ausdrücklich zuschreibt (ὑπόνοια ἡμεττέρα) to. 2, 25. Cyrill bestreitet oft den Origenes, ohne ihn zu nennen.

verbunden werden 1). Das, ἀπεστ. παφά θεού, mag eine Hindeutung auf Maleachi 3, 1 (Mark. 1, 2) oder V. 23 enthalten.

Toνομα αὐτῷ Ἰοάντης könnte lediglich der eigenthümlichen Schreibart unseres Evangelium angehören, welche es liebt, oft gerade in Stellen höheren Sinnes eine Erwähnung gewöhnlicher Art einzuschalten. Man hat Recht, es das Evangelium der Contraste zu nennen. Wenigstens möchten wir weder im Johannesnamen einen etymologischen Sinn annehmen, noch den Genannten hier dem Namenlosen entgegengesetzt glauben ²). Aber es soll der Beisatz wohl sogleich von Vorn herein bemerklich machen, was V. 8 ausdrücklicher sagt: in dem hier Erwähnten sei der Logos noch nicht erschienen. Denn von Johannes dem Täufer war es ja anerkannt, dass er nur eine Menschenerscheinung gewesen war. "Ein Mann trat auf, das war der Johannes."

7. "Gesendet für dieses Zeugniss." Die drei Sätze steigern sich in der Bestimmtheit: εἰς μαρτυρίαν — 『να μαρτ. π. τ. φ. — 『να πιστεύσωσι — Δι' αὐτοῦ natürlich auf Johannes, nicht auf das Licht zu beziehen ³). Denn das Glauben steht hier nicht im allgemeinen Sinne, sondern es bedeutet Glauben an das Licht (12, 36).

An dieses di acrov schliesst sich V. 8 erklärend

<sup>1)</sup> Wiewohl es bei Chrysostomus zweifelhaft ist, ob (hom. 5) die Worte: τὸ ἐγένετο ἀπεσταλμένος ἀντὶ τοῦ ἀπεστάλη, eine sprachliche Bemerkung sein sollen, oder nicht vielmehr nur den Sinn des ἐγένετο bestimmen: war, nicht ward. Denn voran steht: τὸ ἐγένετο ἐνταῦθα οὐ τῆς εἰς τὸ εἶναι παρόδου δηλωτικὸν, ἀλλὰ τῆς ἀποστολῆς ἐστιν αὐτῆς.

<sup>2)</sup> Viele sonst (Cyrill, Rupert. Tuit. u. A.) nahmen au, es solle der Beisatz darauf deuten, dass ihm der Name aus göttlicher Bestimmung durch einen Engel gegeben worden sei, also solle es ein den Täufer ehrender Satz sein.

Grotius und Lampe, dieser, weil es sonst αὐτῆς heissen müsste.

und durch die Negation steigernd an. "Dean von sich sollte er nicht als von dem Lichte zeugen" 1). All tva — ob nun hloe dabei wiederholt 2), oder Etwas sonst zu suppliren sei (etwa: es geschahe): Johannes liebt dieses abbrechende tva, welches den folgenden Satz hervorheben soll (9, 3, 13, 18, 15, 25). Diejenigen, welche in der Absichtlichkeit, mit welcher der Täufer in den ersten Capiteln aufgeführt wird, wenn auch nicht Polemik gegen die Johannesjünger, doch Berücksichtigung derselben gefunden haben, nahmen diese auch in dieser Stelle an. Aber nicht im Einzelnen, eher nur in der gesammten Behandlung des Täufers und seiner Zeugnisse in unserem Evangelium, könnte man jene Berücksichtigung erkennen.

V. 9 geht zur Erscheinung des Logos über 3). Der Ausdruck des 9. V. hat die mannichfachste Deutung erhalten. Έρχόμενον εἰς τὸν κόσμον ist entweder mit ἄνθροπον verbunden worden 4), oder auf q  $\tilde{o}$ s bezogen. Aber dem Ersten steht schon der Johanneische Sprachgebrauch entgegen, nach welchem das

<sup>1)</sup> Zuviel findet Chrysostomus in dem beigesetzten Verse: weil, meint er, unter Menschen der Zeugende gewöhnlich mehr bedeute als der, von welchem er zeugt (τὰ πολλὰ μείζων ὁ μαφτυρών τοῦ μαστυρομένου).

<sup>2)</sup> Fritzsche Excurs zu Matth. S. 840 f.

<sup>3)</sup> Schott. comm. de l. Jo. 1, 9-11. Opusce. I. 1. Bleck Bemerkungen über einzelne Stellen des Ev. Joh., theol. Stud. u. Krit. 1833. 2, 413 ff.

<sup>4)</sup> Die alte Auslegung bei Kirchenvätern und in den Versionen. Nur Theodorus Mopsu, ist auszunehmen, wie Lampe schon bemerkt, Caten. p.  $23 - T\delta$  έρχόμενον προς την διὰ σαρκός είπε φανέρωσιν. Τῆ γὰο ὑποστάσει καὶ τῆ φύσει η ν ἐν τῷ κόσμφ. So nach Vatabl, und Zeger, Grotius, und nun die Neueren Alle. Die kirchliche Auslegung hielt jenes fest, obgleich Cyrill und Augustinus über den Missbrauch der Stelle klagen, jener beim Origenes, dieser bei den Pelagianern. Gegen diese aber fand die Lat. Kirche nach Augustinus sogar ein Argument im φωτίζει πάντα, auf die Nothwendigkeit übernatürlicher Erleuchtung bezogen.

ξογεσθαι είς τον κόσμον immer einen ungemeinen Eintritt in das Leben, also eine höhere Lebensbestimmung bedeutet (3, 19. 6, 14. 9, 3. 11, 27. 12, 46. 16, 28. 18, 37) 1). Und der Beisatz würde neben πάντα in der That völlig müssig sein. Doch auf go; bezogen, wird es entweder mit gotiset verbunden (sowie oder wann es erscheint) 2), oder mit nr. Wir tragen kein Bedenken, in der zweiten Art zu verbinden. Denn das "alle Menschen Erleuchten" gehörte ja diesem Lichte schon von Anbeginn (V. 4). Und es verstand sich von selbst, dass es, auch erschienen, erleuchtet habe. Ἡν ἐργόμενον ist erzählend 3): ἦλθε V. 11 ist auf dem Standpuncte der Reflexion über Etwas, das da geschehen, gesagt. "Er kam - ja er ist gekommen." Aber das πάντα άιθοφπον φωτίζειν soll dasselbe unendliche Attribut des Logos bezeichnen, welches V. 4.5 φως είναι των ανθούπων hiess und φαίνειν έν τη σκοτία. Τὸ άλη θινόν φως ist dem Johanneischen Sprachgebrauche gemäss nicht blos wirkliches, wahrhaft erschienenes Licht, sondern entgegengesetzt dem Unvollkommenen, Zeitlichen, das Volle, Ganze, Ideale: fasst wie in dem Platonismus das Ideale Sein und Wahrheit genannt wird (6, 32.55.15, 1. und dieses φως τὸ ἀληθινόν 1, 2, 8). Also steht dieses alndirov pos nicht blos dem Lichte entgegen, welches Johannes gewesen (vgl. hégros 5, 35), sondern es bezeichnet das unendliche Licht.

<sup>1)</sup> Als hellenische oder jüdische Formel würde sie auch zu gekünstelt sein (16, 21 hat die Formel: είς τὸν κόσμον γεννάσθαι besondere Bedeutung).

<sup>2)</sup> Dieses war die Socinianische Erklärung, nm ihre Ansicht des Prologs, als solle er nur die zeitliche Erscheinung Christi darstellen, zu unterstützen.

<sup>3)</sup> He ερχόμενον hat einfache Imperfectbedeutung, ohne dass wir es (Grot., Schott, Tholuck, De Wette, Meyer) nur nehmen möchten: es kam heran, war im Begriff zu kommen. Der Gebrauch des einem mit dem Particip ist hier übrigens wohl ein anderer, als 1, 28, auch Mark. 2, 18. 2 Kor. 5, 19. In diesen Stellen bedeutet es, Dasein oder Bestehen als ein Solcher.

10. Wieder die Klage, wie sie V. 5 schon, dort im allgemeinen Sinne, wie es unter den Menschen überhaupt geschehe, hervorgetreten war. Auch wie er nun ganz hereintrat in die Menschenwelt, verschloss sich diese dem Logos. Der letzte Satz des Verses enthält den eigentlichen Gedanken desselben, und man mag immerhin die beiden vorhergehenden durch ein "Obgleich" bezeichnen: doch nicht hebraisirend stehen sie so, sondern rednerisch bedeutend. Der erste Satz εν τῶ κόσμω ἦν kann nicht auf die sichtbare Erscheinung des Logos bezogen werden ("er war da in der Welt") 1): theils der Sprache wegen, das nv hat etwas Unangemessenes für diese Bedeutung (warum dann nicht  $\tilde{\eta}\lambda\vartheta\dot{\varepsilon}$ ; wie V. 11?) und bisher stand dieses  $\tilde{\eta}\nu$ immer anders: theils, weil der Gedanke sich dann sehr unterbrechen würde, indem erst der dritte Satz zu jener irdischen Erscheinung zurückkehrte. Vielmehr gehen die Worte auf jene unendliche Gegenwart in der Menschheit, von welcher V. 4 und 5 handeln (ohne dass nv gerade Plusquamperfectbedeutung hätte) "er war immer in der Welt"; und dieses ist auch die eigentlich herrschende Auslegung der Worte 2).

Kal δ κ. δι αὐτοῦ ἐγένετο] zwar in dem eigentlichen Sinne wie V. 3, doch bezieht es der Schriftsteller hier gewiss mehr auf das geistige Leben: immer wirkend, Alles bildend war das Licht in der Welt gewesen und hätte also in ihr wahrnehmbar, erkennbar sein sollen. Denn war der Logos das weltbildende Princip gewesen, so mussten ihn die Menschen

In der alten Zeit hat Nonnus allein diese Auslegung (V. 27 ff.): ἔην ἐν ἀπειθέϊ κόσμος ἀπροϊδής — καὶ λόγον οὐ γίνωσκεν ἐπή λύδα κόσμος ἀλήτης. Dann wurde dieses die Socinianische Deutung der Worte, sonst bei Wenigen gefunden, wie bei Maldonatus.

<sup>2)</sup> Es ist möglich (die altkirchliche Meinung deutet gewöhnlich darauf hin), dass das ἐν τῷ κόὰμῷ ἦν dem ἦν πρὸς τὸν θεόν gegenüberstehen solle. Rupertus: verbum Dei et apud Deum erat et in mundo erat.

darum nicht in seiner geistigen Wirksamkeit wiedererkennen.

Kal ὁ κόσμος αὐτὸν οὐκ ἔγνω] mit der Bezeichnung des Gegenstandes wechselnd: αὐτόν nach φῶς, was wir nicht auf den Logos beziehen möchten, denn der Sinn hält zu bestimmt am Begriffe des Lichts: sondern es stellt sich dem Vf. hier die Gestalt des Erschienenen, die Person Jesu dar. Γνῶναι, ob erkennen, oder anerkennen; dieses ist dem καταλαμβάνειν V. 5, und dem παραλαμβάνειν und λαμβάνειν im Folg. angemessener. Uebrigens fassen wir das Wort κόσμος in allen drei Sätzen auf gleiche Weise: Menschenwelt.

V. 11 soll ohne Zweisel eine Steigerung des 10. V. geben. Τὰ ἴδια und οἱ ἴδιοι sind das jüdische Land und Volk (nicht die Menschenwelt, sein Geschöpf, oder ihm und Gott verwandt, Apgsch. 17, 28), jenes entweder als seine Wohnstätte, oder sein Eigenthum (16, 32. 19, 27), oder als die zu ihm Gehörigen, die Seinen (13, 1). Dieses Letzte zichen wir vor: aber wir beziehen es nicht auf die jüdischen Verhältnisse im Leben Jesu, sondern darauf, dass der Logos den Juden (als Kindern des Reichs. Matth. 8, 12) näher gestanden habe 1).

12. 13. Der geistige Erfolg der Logoserscheinungen zuerst im Allgemeinen 2): ein Princip, mögen

<sup>1)</sup> Die älteste Auslegung war die von Welt überhaupt: so wird das proprius ipsi mundus von Irenäus mehrmals (3, 11.5, 18) den Gnostikern entgegengesetzt; dabei aber ήλθε doch von der menschlichen Erscheinung verstanden. Von Chrysostomus und Augustinus an wird τὰ ἴδια und οξ ἴδιοι zugleich und schwankend von der Menschenwelt und von den Juden verstanden. Von den Juden vorzugsweise, sofern sie das Eigenthum Gottes, und somit also des Logos, gewesen. Einige verstanden dabei mystisch das ἴδια und ἴδιοι von der Wohnung des Logos im heiligen Volke (Sirach 24, 7 ff.). Die meisten Neueren beziehen die Worte ausschliesslich auf die Juden: Wenige auch (Schott, Kühnöl, Meyer) deuten τὰ ἴδια von der Welt, οξ ἴδιοι von den Menschen.

<sup>2)</sup> Es ist unmöglich, mit Olshausen u. A. erst im 14. Verse

wir es ausdrücken, sei durch denselben in die Welt gelegt worden zur Umbildung der Menschen in Gotteskinder. Gewiss steht dieses Umbilden mit der Schöpferkraft von Anbeginn, in Zusammenhang. Die Kindschaft Gottes ist auch bei Johannes sowohl eine Eigenschaft als ein Zustand: Gottverwandtschaft und Liebe. Aber Beides hat bei ihm eine höhere Bedeutung, als sich diese sonst in der apostolischen Sprache darstellt. Die Kindschaft Gottes ist bei Johannes eine wirkliche Nähe und Theilnahme an dem Göttlichen, die θείας φύσεως κοινωνία 2 Petr. 1, 4: vgl. 1 Joh. 3, 9. Ešovota kann nur Vollmacht oder Möglichkeit bedeuten 1), nicht Würde, Rang 2): auch würde dann τέκνα 9εού γετέσθαι zu äusserlich genommen werden müssen 3). Also ist das Gotteskindwerden von dem Wollen und Mitwirken der Menschen selbst abhängig.

Τοῖς πιστεύουσιν εἰς τὸ ὄνομα αὐτοῦ] Was vorher geschichtlich erwähnt wurde (ὅσοι ἔλαβον α.). tritt in diesen Worten als nothwendig herein: durch den Glauben, durch das Aufnehmen, müssen sie sich

die menschliche Erscheinung Christi anzunehmen: auch nicht blos nebenbei oder vorläufig, sondern ganz eigentlich wird diese vom 9. Verse an dargestellt.

Wie hier steht έξουσία in einer von beiden Bedeutungen, oder beide zusammen gedacht, 5, 27.

<sup>2)</sup> Von der Würde erklärte έξουσία Nonnus (οὐρανίην τιμήν), Erasmus, Beza, Kühnöl. Nicht aber Chrysostomus, bei dem das τιμή mehr auf den Sinn des Ganzen geht: aber er legt vielmehr wie Euthymius in das έξουσίαν mit Recht die Bedeutung von der Freiheit der Menschen (ἐν τῷ ἐξουσία κεῖται τῷ αὐτῶν — Euth.: οὐκ εὐθὑς ἐποίησεν αὐτοὺς τέκνα θεοῦ). Gerade so stellt Luther bei dem Worte zusammen: Ehre, Herrlichkeit, Freiheit und Gewalt. — Aber zum Sinne ist nicht (Lücke) zu vergleichen: ἔδωκεν ἡμῦν διάνοιαν 1 Joh. 5, 20, denn dieser διάνοια entspricht hier das πιστεύειν εἰς τὸ ὄν. α.: wohl aber 1, 3, 1: ἀγάπην δέδωκεν, ἵνα τέκνα θεοῦ κληθώμεν.

<sup>3)</sup> So auch Grotius, welcher das τέκτα θ. γ. (wie die Paulinische νίοθεσία) auf das zukünstige Heil bezieht, dabei έξουσία zu speciell vom Recht zur Erbschaft versteht.

jene Möglichkeit, Vollmacht aneignen 1). Im δreμα ist wohl keine besondere Bedeutung zu suchen, etwa: Glaube an den Namen, Gottessohn. Dieser war ja überdiess bisher noch nicht genannt worden, und voraus würde ihn der Schriftsteller hier wohl nicht gesetzt haben, da in dem Prolog Christus mit so eigenthümlichen Namen eingeführt wird 2). Die Formel: πιστεύειν εἰς τὸ ὅνομα ist überdiess der Johanneischen Sprache geläufig (2, 23. 3, 18. 1, 3, 23. 5, 13): Name bedeutet Persönlichkeit, das als was er gilt und was er sein will.

V. 13 stellt das Wesen dieser Kindschaft Gottes dar: Gotteskinder zu heissen in dem Sinne u. s. w., wiewohl der Form nach der Vers sich nicht auf τέκτα θ., sondern auf οἱ πιστεύοντες bezieht ³). Aber das will der Vers gewiss nicht blos sagen, dass Sohnschaft hier etwas Geistiges bedeute, denn dieses verstand sich von selbst: sondern, dass sie eine vollständige Umbildung sei, dass diese Gotteskinder gar Nichts mehr von ihrer irdischen Abkunft an sich trügen, dass sie nur die Gottesart hätten ¹). In den drei Sätzen: οὐκ ἐξ αίμάτων, οὐδὲ ἐκ θελήματος σαρκός, οὐδὲ ἐκ θελήματος ἀνδρός δ) — hat man oft bald dreierlei Arten von Gottessöhnen, wie nämlich im Heidenthum

Das Glauben ist also nicht, mit Euthymius zu sprechen, das χρήσασθαι τῆ ἐξουσία, sondern es ist die Bedingung dafür, die ἐξουσία zu erlangen. Diese Worte, τοῖς πιστ. — αὐτοῦ, wurden auf gleiche Weise von Luther gegen die Katholischen, von diesen gegen Calvin gebraucht.

<sup>2)</sup> Der Form nach näher, aber dem Sinne nach ferner, würde es liegen, mit Lücke an den Logosnamen zu denken.

<sup>3)</sup> Daher ist der 12. Vers auch in directer, nicht in indirecter Rede aufzufassen: welche es dann geworden sind.

Ganz entsprechend jenem: σπέρμα θεοῦ ἐν αὐτῷ μένει
 Joh. 3, 9. Diesem steht hier also das ἐκ θεοῦ gleich.

<sup>5)</sup> Alle Ausleger, auch die altkirchlichen, stimmen darin überein, dass diese höhere Geburt einer geringeren (Chrysostomus: dem εὐτελές καὶ ταπεινόν) entgegengesetzt werden solle.

von solchen die Rede war 1), oder eine dreifache Sohnschaft überhaupt gefunden 2). Das Erste lässt sich nur auf das Gezwungenste in den drei Formeln finden: das Zweite liesse sich auf diese vielleicht eher anwenden, aber jene Ausführung würde doch völlig nichtssagend sein. Vielmehr geben die drei Sätze Einen Begriff, den von gewöhnlicher Erzeugung 3); aber die drei Formeln schreiten von dem Sinnlichsten zum Edelsten, Würdigsten fort: Natur, Neigung, Willen. (Αίματα, die sinnliche Natur, hier eigenthümlich: die sich überlassene, durch sich wirkende Natur 4), 982. nua σαοκός ist sinnliche Neigung; anders Eph. 2, 3. Im 9έλ. ἀνδρός hat θέλημα eine edlere Bedeutung.) Also: "Hat er dazu gelangen lassen, sich zu Gottes Kindern umzubilden, so dass sie nun in keiner Art mehr, wie man sie auch denken möge, selbst nicht in der edelsten, Menschgeborene sind, sondern nur Gottes Wesen in sich tragen" 5). Viele fassen die drei Sätze, wie wir, als Einen Gegensatz in

<sup>1)</sup> Deyling. Obss. SS. 3, 34. Etwa im physischen — politischen Sinne — durch Apotheose.

<sup>2)</sup> Etwa Sohnschaft durch Geburt, Heirath (Stiefsohnschaft) Adoption (Wetstein), oder die beiden letzten mit Luther so unterschieden: Adoption, und indem man Einen ehrenhalber Vater nennt.

<sup>3)</sup> Nicht, wie z. B. Bucer schlechthin sagt, im hebräischen Pleonasmus zusammengestellt, oder die beiden ersten wenigstens, dasselbe bedeutend, wie Calvin annimmt.

<sup>4)</sup> Der Plural hat keine Schwierigkeit an sich, wenn er auch sonst meist andere Bedeutung hat. (Doch ist es, was unsern Schriftsteller anlangt, zweifelhaft, ob αξματα (Apok. 18, 24. Ezech. 24, 6] wie sonst, Blutschuld, nicht vielmehr das viele vergossene Blut bedeuten solle.) Hier mag er gesetzt sein, nicht sowohl mit Beziehung auf Vater und Mutter (Augustinus zuerst), sondern da ja die Vielheit dieser Gotteskinder hier Bedeutung hatte.

<sup>5)</sup> Auf diese Weise die Worte zu fassen, was wenigstens das δέλημα ἀνδρός anlangt, dass dieses das Edelste bedeute, scheint eine Bemerkung des Theophylaktus zu gehen (τοῦ εὐτελοῦς δηλοτική ἔμφασις, das Drei aber bedeute dasselbe), auch Euthymius deutet sie an (φανερώτερον, τελειώτερον das Zweite und

Steigerung aussprechend 1), aber beziehen sie auf die falsche Kindschaft Gottes im Judenthum (8, 33, 41, vgl. Matth. 3, 9) 2); sprachlich unrichtig ist die Erklärung, nach welcher die beiden letzten den Inhalt des ersten ausführen sollen 3).

Der Text des Verses übrigens ist völlig gesichert so, wie wir den Vers ausgelegt haben. Eins von den Drei (vornehmlich  $o v \kappa - d r \delta \varrho \phi_s$ ) ist bisweilen weggelassen worden. Bedeutender ist die uralte Schreibart:  $\partial s - \partial v \epsilon r r \eta \partial \eta$  für  $o^2 - \partial v \epsilon r r \eta \partial \eta \sigma a r$ , deren Vertreter Irenäus (zweimal so citirend 1)) und Tertullianus sind, welcher zweite die andere als gnostische Auffassung angesehen hat 5). Umgekehrt würde jenes  $\partial s \partial v \epsilon r r \eta \partial \eta$  der gnostischen Abneigung gegen die menschliche Geburt Jesu sehr angemessen sein. Es ist diese Schreibart wohl aus der Vorstellung entstanden, dass die

Dritte). Ferner die Schottische Deutung in der 4. A. der Uebers., und gewiss findet sie sich bei Bleek und Lücke.

<sup>1)</sup> Einen blos sprachlichen Unterschied der drei Formeln nimmt Lücke, wiewohl schwankend, an, so dass auf das allgemeine Wort der hebraisirende, endlich der griechische Ausdruck folgte: De Wette ist nicht dagegen.

Dabei wird θέλ. ἀrδοός auf Abraham's Willen (Gesinnung)
 bezogen von Rup. Tuit., auch von Schleiermacher (Hom. S. 26).

<sup>3)</sup> Es ist hinreichend oft bemerkt worden, dass es dann nach dem gemeinsten Sprachgebrauche οἔτε — οὔτε heissen müsste, und dass σάοξ unmöglich (Augustinus zuerst) das Weib bedeuten könne (natürlich auch nicht Eph. 5, 29. Jnd. 7): und selbst in den Beschränkungen nicht, mit denen Schott noch am angef. O. und Olshausen es behauptet haben.

Besondere Deutungen von Opfer, Beschneidung, Philosophie, als dem, was Menschen ehren solle, bei Origenes in der Cat. (für die ersten beiden Worte so auch Ammonius). Nonnus setzt  $\vartheta \varepsilon \lambda$ .  $\partial x \delta \varrho \dot{\omega}_{S}$  vor  $\vartheta \dot{\varepsilon}_{L}$ .  $\sigma a \varrho \kappa \dot{\omega}_{S}$  (was sich auch in der lateinischen Kirche eingefunden hat), und scheint Natur, Leben, Erzeugung, als falsche Gründe göttlicher Kindschaft anzunehmen, zu verstehen.

<sup>4) 3, 18. 21.</sup> Dagegen 5, 1 die Worte auf den, durch Sohn und Geist (manus Dei) umgebildeten, Menschen (verus homo) bezogen werden.

<sup>5)</sup> Oder vielmehr, wenn er gleich von adulteratores spricht, die Deutung des Singular von den gläubigen Menschen, unter denen sie sich, die Erwählten, verstanden hätten.

Prädicate des Verses über die allgemeine menschliche Natur hinausgingen 1). Aber das Wunder in der Geburt Jesu würde, wenn es überhaupt im 4. Evangelium zur Sprache käme, hier nur störend eintreten. Die Christologie des Prologs ist zu hoch dafür, und was sollte diese Erwähnung mitten in der Erörterung, wie die Menschen Gotteskinder geworden seien?

14 — 18 die unmittelbarste, persönliche Erscheinung des Logos mit ihren Segnungen. Kai zu Anfange führt nicht zu einem neuen Gedanken ein, sondern schärft, verstärkt das im Vorigen Gesagte 2). Die persönliche Gegenwart des Logos steht dem Evangelisten höher als sein allgemeines geistiges Wirken V. 12. 13. Dieses ganz im johanneischen System. Σάρκα γενέσθαι des Johannes, 1, 4, 2. 2 Joh. 7, und mit dem Paulinischen εν σαρκί φανερωθήναι, 1 Tim. 3, 16 3). Έγένετο σάρξ kann nur genommen werden: er ward zu Fleisch (vgl. das γενέσθαι Matth. 4, 3. Luk. 4, 3 und das γεγεννημένον Joh. 2, 9) 4). Die

<sup>1)</sup> Wenn es nicht etwa blos aus einer Anwendung des of iyevv. auf Christum entstanden ist, welcher (so Euthymius) auch als ein Solcher entstanden sei, um uns dahin umzuschaffen.

<sup>2)</sup> Die altgewöhnliche Erklärung (von Chrysostomus an — auch Grotius, Lampe u. A. legten in das kat hier causale Bedeutung: darum erfolge, was V. 13 gesagt war, weil u. s. w.). Man begriff nämlich nicht, wie hier erst die Erscheinung Christieingeführt worden sein könnte, von welcher schon V. 9 ff. gesprochen hatten.

Auch Lücke hält  $\kappa ai$  für steigernd, aber nur in rednerischer Weise, dem  $\tilde{\eta}\lambda \vartheta \varepsilon$  V. 11 gegenüber:

<sup>3)</sup> Weniger gehört her das κατὰ σάφκα des Paulus, Röm. 1, 3. 9, 5, welches mehr Menschenerscheinung, Menschenleben, als Menschennatur, bezeichnet. Gar nicht Hebr. 2, 14 (σώματος καὶ αἴματος κοινωνεῖν), denn dieses bezieht sich auf den Menschen Jesus, nicht auf den Logos, und σω. κ. αἰμα bedeutet nur Leiblichkeit, Sinnlichkeit.

<sup>4)</sup> Die Socinianische Erklärung (F. Soc. zu d. St.: ad exterminandum ex ecclesia Platonismum): er war Mensch. Vgl. Luk. 24, 19.

kirchlichen Scheidungen und Fragen von der Vereinigung von Logos und Mensch in der Person von Christus haben ohne Zweifel den Evangelisten nicht berührt; also liegt in den Worten weder ausgesprochen, dass der Logos verwandelt worden sei in die Menschennatur 1), noch gerade, dass der ganze Logos in die Menschenerscheinung übergegangen sei. Gewiss aber ist, dass hier, wie in allen jenen Stellen von der Fleischerscheinung, σάοξ ein ganzes Menschenwesen, Menschenleben bedeute 2).

 $^{2}Ev \, \dot{\eta} \, \mu \, \bar{\iota} \, v \, (\text{vgl. } \dot{\eta} \mu \epsilon \bar{\iota} \varsigma \, \kappa \dot{\alpha} \nu \tau \epsilon \varsigma \, V. \, 16)$  ist nicht auf die Menschen überhaupt, sondern auf diejenigen zu beziehen, unter denen Christus auftrat: 1, 1 — 3 ³).  $\Sigma \, \kappa \, \eta \, r \, o \, \tilde{v} \, r$  ist nach einem alten Sprachgebrauche der griechisch redenden Juden das gangbare, eigentlichste Wort für irdische Erscheinungen des Göttlichen oder Himmlischen. Ebenso κατασκηνούν und κατασκήνωσις,

<sup>1)</sup> Gegen diesen Gedanken einer Verwandlung erklären sich hier alle Kirchenväter (auch Apollinaris in d. Cat., sie gebrauchen dagegen auch das σκηνούν im fg. Satze) und ältere Theologen. Daher kommt auch ein merkwürdiger Zwang in die Erklärung des σὰοξ ἐγένετο — es soll nur bedeuten: er nahm es an (μοφφήν δούλου ἔλαβε): nach Chrys. ist der starke Ausdruck blos gegen die Doketen gebraucht worden, nach Proklus (Catene), um die vollkommene Vereinigung auszusprechen. Unangemessen gebraucht Chrys. für die kirchliche Deutung das γενόμενος κατάφα Gal. 3, 18. Passender würde mit Lampe ἐγένετο genommen werden: ward geboren, und σάοξ dann nur als Apposition.

<sup>2)</sup> Auf den Unterschied von σάοξ und σῶμα (D. Schulz, Lücke) macht hier schon Luther aufmerksam. Das Erste war im noch bestehenden A. T.lichen Sprachgebrauche ohne alle Zweideutigkeit. Uebrigens ist σὰοξ ἐγέν. allerdings wehl zu verstehen: ward ein Mensch, nicht abstract, ward Mensch (σάρκινος).

<sup>3)</sup> Das in nobis ist in der lat. Kirche uralt. Iren. 3, 22: donans verbum quod habitavit in homine ut adsucsecret hominem percipere Deum, et adsucsecret Deum habitare in homine. Aber so Augustinus (verbum factum est in te) und das Mittelalter, in mannichfacher Deutung. (Rup.: in cunctis naturae humanae legibus). Auch Euthymius schwankt dahin.

Alex. Zach. 2, 10. Ezech. 37, 27. und in jener, der unseren so verwandten. Stelle von der Weisheit, Sir. 24, 8. Das Wort erinnert ja an den alten Tempelnamen,  $\sigma \kappa \eta v \dot{\eta}$  (3 Mos. 26, 11 f.). Die Apokalypse hat Beides oft so,  $\sigma \kappa \eta v \dot{\eta}$  und  $\sigma \kappa \eta v o \ddot{v} v$  (7, 15. 12, 12. 13, 6. 21, 3). Die Vergleichung des  $\sigma \kappa \eta v o \ddot{v} v$  in unserer Stelle mit  $\sigma \ddot{\kappa} \dot{\eta} v o \dot{s}$  (2 Kor. 5, 1. 4) ist unangemessen 1). — Dreierlei Segnungen leitet nun der Schriftsteller her von dieser persönlichen Gegenwart: eine im Anschauen (14. 15), in der Lebenserfahrung (16) und im Lernen (17. 18) 2).

Die Sätze, καὶ ἐθεασάμεθα bis πατοός dürfen nicht um der Unregelmässigkeit des πλήρης willen als Zwischengedanke, Parenthese, angesehen werden. Denn die Sätze machen einen der drei Hauptgedanken aus, und πλήρης χάριτος καὶ ἀληθείας ist nur erklärender Beisatz zum δόξαν αὐτοῦ. Im θεᾶσθαι liegt bei Johannes Viel: fortwährendes, tiefes, segnendes Anschauen (1, 1, 1, 4, 14). So auch θεωρεῖν 7, 3, 8, 51) τ). Αὐτοῦ bezieht sich nicht auf den Logos an sich, sondern auf den erschienenen, σεσαρκωμένος, auf Christus. Denn einestheils bedeutet δόξα bei Johannes,

<sup>1)</sup> Auf 2 Kor. 5 deutet schon Theodorus Mopsu. hin. Ebensowenig bedürfen wir der Vergleichung des Namens der Schechina, um jenen Gebrauch des σκηνοῦν zu erklären (Unzählige seit Grotius. Tholuck dagegen). Die alttheologische Meinung (auch bei Erasmus, gegen sie Beza), dass ἐσκήνωσε sich nur auf die Menschwerdung beziehe, entstand aus sprachlichem Irrthum.

Uebrigens auch (de Wette dagegen) liegt weder im σάρξ noch im σκηνοῦν der Begriff des Niedrigen, Hinfälligen. Es wird ja im Folg. gerade die Herrlichkeit in dieser Erscheinung dargestellt.

<sup>2)</sup> Έθεασάμεθα - ελάβομεν - εξηγήσατο.

<sup>3)</sup> Es findet hierbei weniger ein mystischer als ein antiker Wortgebrauch Statt. Auch Lücke erwähnt die Neuplatoniker (Jamblich. de myster. p. 23 und Gale das.: ἐν τῷ θεωφεῖν τὰ μακάφια θεάματα, ἡ ψυχὴ ἄλλην ζωὴν ἀλλάττεται): aber diese meinen doch kein höheres Anschauen sinnlich gegebener Gegenstände, wie Johannes das Anschauen Christi meint.

wenn es von etwas Anschaubarem gebraucht wird, nie die Herrlichkeit des göttlichen Subjectes in Christus, (anders die  $\delta \delta \xi a$  des himmlischen Lebens, welche sich an ihm erneuern soll von der Präexistenz her, 12,41. 17, 5. 22. 24), sondern die, aus dem Menschen Jesus hervorleuchtende, Herrlichkeit (2, 11. 11, 40) \(^1\)). Anderntheils ist der  $\mu o \nu o \gamma \varepsilon \nu \dot{\eta} \varsigma \quad \pi a \varrho \dot{a} \quad \pi a \tau \varrho \dot{\sigma} \varsigma$ , wie immer bei Johannes, nicht, wie ihn die Kirche deutete, der Logos, sondern der Mensch Christus, der Erste von den Gotteskindern (V. 12), und die apostolische Sprache überhaupt fasst ja den Begriff vom Gottessohne eigentlich nur so \(^2\)). Das  $\pi a \varrho \dot{a} \quad \pi a \tau \varrho \dot{\sigma} \varsigma$  mag wohl nur des Wohlklangs wegen neben den Genitiv  $\mu o \nu o \gamma \varepsilon \nu o \dot{\sigma} \varsigma$  gesetzt worden sein \(^3\)). Denn völlig unstatthaft ist die Verbindung dieser Worte mit  $\delta \dot{\sigma} \dot{\varsigma} a \nu \,^4$ ).

Der μονογενής gehört bekanntlich nur der Johanneischen Sprache an (18. 3, 16. 18. 1, 4, 9). Es ist ein Prädicat, in welchem sich die Begriffe des ἀγαπητός der drei Ev., und des Paulinischen πρωτότοκος (Kol. 1, 15. Hebr. 1, 6) und ἴδιος (Röm. 8, 32) darstellen, aber gesteigert: doch ist es, wie diese, ganz genau zu nehmen: unter den Kindern Gottes der eigentlichste Gottessohn. Hier allein steht es ohne νίος, welches bedeutsamer durch den Beisatz ausgedrückt wird παρὰ πατρός. Τὴν δόξαν ὡς — Herrlichkeit angemessen, gehörig dem —  $^5$ ).

<sup>1)</sup> Euthymius: δύναμις τῆς θεότητος ἐκ τὴς σαρκὸς λάμψασα.

<sup>2)</sup> Auch der älteste kirchliche Sprachgebrauch. Im N. T. ist hierbei nur der Anfang des Br. an die Hebräer auszunehmen. Olshausen vertheidigt die alte Vorstellung, dass der Gottessohn hier der Logos sei, namentlich gegen Schleiermacher.

<sup>3)</sup> Origenes in d. Cat. und Euthymius (ὁ μονογενής ἀπό, so steht dort, πατρός bedeute den φύσει νίὸς τοῦ θεοῦ. Zu wenig wieder legt Beza hinein, indem er bei παρὰ π. supplirt: ἐξελθόντος (Joh. 7, 29).

<sup>4)</sup> Theophylaktus, Valla, Erasmus. Auch F. Socinus.

<sup>5)</sup> Etwas Anderes meinten auch die KVV. nicht, wenn sie das ως durch ὅττως erklärten (Eathymius. Chrysost.: τὸ ως βε

Es versteht sich, dass nicht bloss von Einem Ereignisse, Einer Scene die Rede sein solle, in welcher sich diese Herrlichkeit dargestellt habe (Matth. 17, 1 ff. u. Parall.; vgl. 2 Petr. 1, 16 ff.) 1), sondern von der gesammten Lebenserscheinung Christi.

Im  $\pi\lambda\dot{\eta}\varrho\eta s$   $\chi\dot{\alpha}\varrho\iota\tau os$   $\kappa a l$   $\dot{\alpha}\lambda\eta\vartheta s\iota\alpha s$  soll also diese erschienene Gottesherrlichkeit ausgedrückt werden. Es ist gewiss schon ein Zug aus dem Charakter dieses Evangelium, dass hierin, nicht im Wunderwerk, jene Herrlichkeit angeschaut worden sei. Die Unverbundenheit im  $\pi\lambda\dot{\eta}\varrho\eta s$  (denn die Schreibart  $\pi\lambda\dot{\eta}\varrho\eta s$  ist völlig sicher, und ganz unpassend würde man  $\pi\lambda\dot{\eta}\varrho\eta s$   $\chi a\varrho$ .  $\kappa$ .  $\dot{\alpha}\lambda$ . mit dem Folgenden verbinden; gegen die Annahme einer Parenthese ist schon gesprochen worden 2)) erinnert an manche Paulinische Stellen (wie Eph. 4, 2) und an viele der Apokalypse (wie 1, 5). Sie lag der hebräisch gefärbten Sprache nahe, aber keinem, auch nicht dem classischen, Sprachgebrauche fern, und man dachte bei ihr immer darauf,

βειώσεως έστι και ἀναμφισβητήτου διορισμοῦ): sie wollten damit nur verhüten, wie die älteren Ausleger auch sonst dagegen sprechen, dass das ώς durch quasi übersetzt würde.

<sup>1)</sup> An die Transfiguration dachten die KVV. nur neben der  $\delta \delta \xi a$  im gesammten Leben: Wetstein nur an jene. Auch Tittmann.

<sup>2)</sup> Handschriftlich bezeugt ist nur  $\pi\lambda\eta\varrho\eta$ , aber schwach, und gewiss nur durch Abänderung des ursprünglichen  $\pi\lambda\eta\varrho\eta\varsigma$ . Das lateinische plenum (schon bei Iren. 5, 18) darf nicht unter den verschiedenen Lesarten aufgeführt werden, da es eben der  $\lambda\delta$ γος  $\pi\lambda\eta\varrho\eta\varsigma$  u. s. w. ist. Pleni kann nur Uebersetzung sein.

Zum 15. Verse zogen es Erasmus und Paulus: jener mit mehr Recht, da er im 16. V. den Täufer sprechen lässt, welcher denn erklärte, dass er die χάρις und ἀλήθεια doch von Christus empfangen hätte. Schlechthin aber konnte diese dem Täufer nicht beigelegt werden.

Die Parenthese ist nicht entschieden bei denen in der alten Kirche und älteren Auslegung, welche, ohne sich über die Construction der Sätze zu erklären, nur  $\pi\lambda\eta\varrho\eta\varsigma$  u. s. w. auf den Logos beziehen. Denn, wie oben bemerkt, bedeuten ja in der früheren Auslegung Logos und Monogenes dasselbe.

die Sätze im Sinne hervorzuheben, welche man auf selche Weise aus dem formellen Zusammenhange herausstellte 1). Xdois kal ahn geia sind nicht als Eigenschaften, sondern, dem 17. Verse gemäss, als Segnungen aufzufassen, doch hier als dargebotene, dort als empfangene. Sie bezeichnen das durch Gott befriedigte Gemüth und den durch Gott befriedigten Geist. Xáous hat Johannes hier allein, weil er Etwas dem Gesetze entgegenstellen will. Im Sinne ist es dasselbe, was bei ihm sonst dydan heisst (3, 16, 17, 23. 1, 4, 11). Aber Wahrheit ist hier die Verkündigung der rechten Gotteslehre (14, 6). Die Zusammenstellung von Gnade und Wahrheit, als göttlicher Prädicate, im A. T., mag dem Vf. vorgeschwebt haben (wie ia 2 Mos. 34, 6 f. [vgl. Ps. 25, 10, 36, 6] dieselben auch bei einer Offenbarung der Gottheit genannt wurden): aber die Prädicate selbst haben dort andere Bedeutung 2). Natürlich aber können die Worte nicht nach der altbeliebten Redesigur in Einen Begriff zusammengezogen werden: άληθινή γάρις, oder ή έν γάριτι άλήθεια 3).

V. 15 darf wieder nicht als Parenthese genommen werden. Er gehört vielmehr genau zu V. 14. Wie Johannes diese Logoserscheinung angekündigt habe (vgl. 6-8), so habe er dieselbe auch zuerst wahrgenommen, anerkannt. Auch die Geschichte V. 19 ff. beginnt ja mit einem solchen zwiefachen Zeugnisse des Täufers, auch 3,28 weist auf dasselbe zwiefache hin. Aber dieses Zeugniss wird hier hereingestellt, weil die folgenden Segnungen von dem Täufer nicht er-

Bernhardy Syntax 462 f. — Ausdrücklich hat die abgebrochene Construction Iren. I, 1, 18 plena — auf gloria bezogen. Aber wahrscheinlich auch Nonnus, welcher die Worte πλήρης χ. κ. άλ. als eigenen Satz nimmt: και χάριτος πέπληθε και ἀτρεκής γενετήρος. Grotius erneute diese Erklärung: jetzt Tholuck.

<sup>2)</sup> Auch von den Alex. έλεος και αλήθεια übersetzt.

<sup>3)</sup> Άληθής χάρις Ι Petr. 5, 12. Χάρις ἐν ἀληθεία Kol. 1, 6. Das Erste Cyrill (ὡς ἐν τελείφ τελείαν καὶ ἀληθή) und Kühnöl.

fahren werden konnten; nur die im unmittelbaren Anschauen.

Μαρτυρεί περί αὐτοῦ. Das Präsens (dessen Bedeutung liegt auch im κέκραγε 1)) steht ohne Enallage: das Zeugniss besteht, liegt vor. Das κράζειν bedeutendes Wort (7, 37. Röm. 9, 27. Gal. 4, 6) weniger vom lauten, als vom vollen, entschiedenen Bekenntnisse. Ο τος η ν u. s. w. aus der Erzählung (V. 30) voraufgenommen (dort ἐστί): "Diesen meinte ich." Eoyóuevos in der gewöhnlichen Bedeutung, auf Auftreten, Erscheinung bezogen (4, 25. 10, 8): also nicht wie es Einige nahmen 2), von der Geburt nach dem Täufer zu verstehen. Diese Sätze: ἔμποοσθέν μου γέγονεν, ὅτι πρῶτός μου ἦν sind darnach verschieden aufgefasst worden, ob man Euπροσθεν und πρώτος als gleichbedeutend nahm oder unterschied. Wenn jenes, so legte man den Unterschied der Sätze blos in répovev und no, das zweite würde dann durch gri als steigernd bezeichnet worden sein 3): und jene beiden Worte fasste man entweder von Existenz oder vom Range vor ihm, dem Täufer 1). Aber es ist natürlicher, die Sätze im Sinne zu scheiden, und zwar den ersten auf Existenz, den zweiten

<sup>1)</sup> Das Perfectum hat die Bedeutung des bleibenden Erfolgs oder verstärkt die des Wortes.

<sup>2)</sup> Die Erklärung von der Geburt wurde in der alten Kirche mit der vom Auftreten meist verbunden: Chrysostomus erklärt sich entschieden gegen sie.

<sup>3)</sup> Apollinaris i. d. Cat. meint, es sei beigesetzt worden, um dem γέγονε die rechte Bedeutung zu geben, die des Seins, nicht des Werdens. Die Socinianer unterschieden Beides, ἔμπφ., und πρῶτος, wie Person und Amt. Schlichting: digniorem dicit (πρῶτος) quia multo dignius adeptus esset officium. Aehnlich Grotius.

<sup>4)</sup> Auf die Existenz scheint Nonnus Beides zu beziehen: πρῶτος ἐμεῖο βέβηκεν — ὅττι μεν ἦν πρώτιστος. Auf den Rang haben Beides die Meisten von denen bezogen, welche ἔμπρ. ἐ. y. auf diesen deuteten.

auf den Rang vor ihm, dem Täuser, zu beziehen 1), sür welche Deutung theils die Ausdrücke ἔμαροσθεν und πρώτος am meisten passen, theils, was das πρώτος μου anlangt, das spricht, dass V. 30 diese Formel an die Stelle der im 27. V. tritt: οὖ οἔκ εἰμι u.s. w. auch eine Bezeichnung des höheren Ranges. Unter dem Vorherdasein ist hier wohl die im göttlichen Rathe zu verstehen 2); sonst würde das ὅτι πρ. μ. ἡν keinen recht passenden Grund des Vorhergehenden angeben. "Der nach mir auftreten wird, war vor mir da (von ihm war vor mir die Rede 8,58. 12,41): denn er steht höher als ich." Hier nun hat allerdings das ἡν, dem γέγονεν entgegengesetzt, verstärkende Bedeutung: er war da, in dauernder Existenz. Πρῶτος drückt verstärkend das πρότερος aus (15. 18. 1, 4, 19) 3).

Unser Evangelist lässt den Täufer in zwei Sätzen das aussprechen, was bei den Drei in der Formel liegt: λσχυρότερός μου έστι. Viele Ausleger haben in gleicher allgemeiner Ansicht der Stelle dem έμπρ. μου die Bedeutung geben wollen vom Forrange, was we-

Origenes allein scheint in der alten Kirche so erklärt zu haben. Luther, Calvin, Bucer deuten auch das Eine auf Dasein. das Zweite auf Rang.

<sup>2)</sup> Dem Dasein in göttlicher Präexistenz widerspricht das γέγονε. Daher die grosse Uebereinstimmung der alten Kirche in
der Erklärung des ἔμπρ. μου vom Range. Auf das γέγονε machen auch Tholuck und Olshausen aufmerksam. Dass es auf die
προφορά des Logos sich beziehen könne (Meyer), halten wir
nach dem, hier öfters bezeichneten, Charakter des Logos, für
unangemessen.

Die Beziehung des ἔμπρ. μου γέγονε auf den Sendenden bei Mal. 3, 1 (Hengstenberg Christologie III. 489 f.) ist unwahrscheinlich, da jener Sendende ja entschieden Gott ist, und dem Täufer eine Vermischung von Gott und Messias gewiss nicht beigelegt werden kann. Lebrigens passen für jene Beziehung beide Erklärungen von Vorherdasein und von Vorrang.

<sup>3)</sup> Zu Luk. 2, 2 hat davon Bornemann vor Scholia in Luc. XXVI gehandelt. Dorville zu Chariton S. 478, Leipz. A., erinnert sich (zu: πρῶτον τῶν λόγων) unserer Stelle nnd der des Lukas.

nigstens dem Gegensatze von δπίσω μου nicht angemessen sein würde, dem πρῶτος die Beziehung auf Existenz 1). Nach der gegebenen Deutung des ἔμπροσθέν μου γέγονε hat man hier wenigstens nicht nöthig anzunehmen, dass das Zeugniss des Täufers von Christus beim Evangelisten idealisirt worden sei. Wir können dergleichen auch im Folgenden nicht finden: selbst nicht 3, 27 ff. Nur höheren Messianismus: aber wir kennen die Formen viel zu wenig, in welche alle sich im Zeitalter Jesu der Messiasglaube gekleidet haben mag: und höhere, übersinnliche Bilder hat es gewiss dabei schon im Judenthum hie und da gegeben, solche, wie sie gerade dem Täufer in seiner Begeisterung am meisten nahe treten konntep.

Der, in der alten Kirche sehr gangbaren, Annahme, dass entweder 16—18, oder doch 16. 17 noch zur Rede des Täufers gehörten 2), steht sowohl die Form der Stelle entgegen (ἐλάβομεν und ἡμεῖς πάττες), als der Sinn: denn, wie gesagt, es hängt in der Entwickelung des Evangelisten V. 16—18, Alles genan

<sup>1)</sup> Fast alle KVV. deuten es so: unter uns wollen wir nur Lücke nennen. Chrysost. und Euth. finden das ἔμπρ. μ. γέγονεν als prophetische Sprechweise (νόμος προσητείας): es gehe auf die spätere Verherrlichung Christi. Es mag möglich sein, dass ἔμπροσθεν auf die vordere Stelle sich beziehe (Gen. 48, 20 wird hier schon von Wolzogen erwähnt); wiewohl das Wort doch immer die Bedeutung hat von Etwas oder Einem, das sich vorweg bewegt, geht: aber hier passt das Wort gewiss nicht.

<sup>2)</sup> Origenes zuerst legt 16—18 dem Tänfer bei, to. 6 c. 2: Αυτη — 19 — δευτέρα, της πυοτέρας ἀρξαμένης ἀπὸ τοῦ · οὐτος ην — καὶ ληγούσης εἰς τό — ἐξηγήσατο. Το. 2 c. 29 ausdrücklich dasselbe. Er nimmt sechs Zeugnisse des Täufers im 1. Kapdes Joh. an. Nach Origenes erst Theophylakt wieder. Die Verse 16. 17 theilte Herakleon dem Täufer, den 18. dem Jünger zu. Origenes fand in der entgegengesetzten Meinung Feindschaft gegen die Propheten. Chrysostomus und Cyrill finden durch alle diese Verse nur den Evangelisten: auch Augustinus, anders Rupert u. A. Seit Erasmus hat sich die richtige Auffassung immer mehr befestigt.

zusammen. Es werden jetzt jene beiden anderen Arten der Segnung dargestellt, welche der Logos in seiner Gegenwart verliehen habe.

Vor V. 16 giebt der gewöhnliche Text kal, statt dessen die neuere Kritik das sehr beglaubigte ort gesetzt hat. Aber es scheint dieses ort eben durch jene Annahme entstanden zu sein, dass sich die Rede des Täufers fortsetze 1): oder wenn man den 15. Vers in Parenthese fasste, fand man im 16. den Grund, Beweis für das Letzte im 14 2). Vielmehr führt kai angemessen in einen anderen Gedanken herüber. Ila ijowna die Fülle des Göttlichen in ihm 3). Es ist die δόξα V. 14, als sich mittheilend aufgefasst. Der Ausdruck braucht nicht aus dem damaligen speculativen Sprachgebrauche 1) entlehnt worden zu sein (ebenso wenig wie Kol. 2, 9): er lag hier schon nahe durch das πλήρης V. 14. Aber και γάριν άντι γάριτος soll nichts Anderes bedeuten als was im πλήρουμα liegt, wiewohl dieses nur von Einer Seite, der der gaois dargestellt, weil V. 16 ja von Segnungen des Lebens handeln sollte. Für diese Formel, yapır arti yapıtos, giebt es keine passendere Erklärung, als die: eine Gnadenerweisung um die andere, also Gnade, welche durch das ganze Leben geht (etwas Aehnliches im Sinne ist die ποικίλη γάοις 1 Petr. 4, 10), und gewiss

<sup>1)</sup> So Origenes (6, 3): πρώτός μου καὶ τιμιώτερος παρὰ τῷ πατρὶ ὅτι u. s. w. Nonnus: ὅτιι μὲν ἢν πρώτιστος, ὅτι ξύμταντες u. s. w.

<sup>2)</sup> Euthymius: εἰπὰν ὅτι πλήρης χάριτος — φησὶν ὅτι ἐκ τοιούτου πληρώματος u. s. w. Man könnte zwar mit Lücke das ὅτι für Bestätigung nehmen für das, was der Täufer für sich wahrgenommen hatte: jedoch ganz dieses hatte ja der Täufer nicht gesagt.

<sup>3)</sup> Der Wortgebrauch am meisten wie Römer 15, 29.

<sup>4)</sup> Doch ist dieser zweifelhaft. Dies Valentinianische πλήφωμα mag eher aus der Sprache N. T. herzuleiten sein. Dagegen sind die πληφώματα θεῶν des Jamblich, Myst. 1, 8, nicht dorther gekommen, wie Lampe annimmt, sondern der gnostischen Sprache accommodirt. Sie bedeuten den Inbegriß der Naturkräfte.

lässt sich diese Erklärung sprachlich rechtfertigen 1). Weder kann ἀντὶ χάριτος einen Begriff für sich ausmachen (umsonst) 2), noch kann der Sinn sein: an der Stelle Einer Gnade eine andere. Denn es könnte nur eine Gnade der Mosaischen Anstalt gemeint sein 3): aber dieser Anstalt wird ja eben sogleich V. 17 die Gnadensache abgesprochen.

V. 17. Das Neuverliehene aus V. 14, im Gegensatze zu dem bisher Besessenen und zugleich auf die  $\dot{a}\lambda\dot{\eta}\vartheta\varepsilon\iota a$  wieder hingewendet, welche V. 14 neben  $\chi\dot{a}$ - $\varrho\iota s$  stand, und von welcher V. 18 eigens handelt. Merkwürdig ist der Gegensatz vom Gesetze <sup>4</sup>), wie er in den beiden,  $\chi\dot{a}\varrho\iota s$  und  $\dot{a}\lambda\dot{\eta}\vartheta\varepsilon\iota a$ , ausgesprochen wird, mehr noch dem Briefe an die Hebräer (12, 18 – 22)

<sup>1)</sup> An der alten Deutung nahmen schon Calvin und Beza Anstoss, und deuteten auf die richtige hin (Calvin: quas in nos Deus dotes cumulat, peraeque ex hoc fonte) und Luther stellte diese auf. Die meisten Beispiele, welche von Lampe an für diese aufgeführt worden sind, haben freilich im  $dv\tau t$  mehr die Bedeutung, an der Stelle des Einen, als die, welche hier Statt findet, im Wechsel Eins um's Andere.

<sup>2)</sup> H. Grotius: "Per àvri effertur, quia continct in se negationem pretii."

<sup>3)</sup> Dieses ist die durchgängige Deutung der alten Kirche. (Nonnus: δψιμον ἄλλην ἀντίθετον προτέρης χάριτος χάριν). Man täuschte sich damit, dass ja auch die Mosaische Anstalt von der Gnade Gottes hergekommen sei (χάριτι καὶ Ἰονδαῖοι σώζονται), und dass die neue Gnade ja immer höher stehe als die vorige. Aber es würde ja bei Joh. nicht von einer Anstalt aus Gnade, sondern der Gnade, die Rede sein. Jene alte Erklärung noch bei Paulus und Meyer.

Andere Deutungen: Origenes χάριν την θειοτέραν κ. προφητικήν ἀντί χάριτος τῷ κατὰ την προαίρεσιν ήμῶν, Offenbarungsgnade — Gnade in der Vernunft). Augustinus: Gnade der Seligkeit (vitae aeternac) für die Gnade des Glaubens. Diese wieder bei Schleiermacher: Gnade dafür, dass wir eine Gnade annehmen. Rupert unter anderen Erkll.: Gnade im irdischen Leben Christi statt der im vorzeitlichen. Lightfoot: gratiam progratia propaganda.

Immer wird aber doch das Gesetz allein erwähnt, als die einzige Offenbarung neben dem Evangelium.

entsprechend, als der Paulinischen Denkart 1). Dem Mosaischen Gesetze, als einer Anstalt, welche von Gott geschieden habe, steht die Huld und die Wahrheit entgegen, in welchen so Gemüth als Geist sich wieder der Gottheit nahe fühlt. Wie zágis, so hat auch  $\partial \lambda \eta \partial u a$  hier eine andere, mehr subjective, Bedeutung als V. 14: das Wahrheit erkennen.  $E\delta \delta \eta$  und  $\delta y \acute{e}v \acute{e} \tau o$  stehen sich angemessen gegenüber 2);  $\delta y \acute{e} v \acute{e} \tau o$  ist vielleicht nicht blos: ward uns zu Theil, sondern überhaupt: sie wurden, sie erschienen zuerst.

V. 18 soll also die Ausführung des ἀλήθεια εγένετο sein. Åber es versteht sich von selbst, dass die Stelle im Sinne des N. T. weder von Offenbarung göttlicher Geheimnisse, noch von eigentlicher Belehrung durch das Wort nur, zu verstehen sei: es ist der Weg zur geistigen Gemeinschaft Gottes zu gelangen, welchen Christus uns gezeigt habe ³).

Das θεὸν οὐδεὶς ἐώρακε πώποτε kehrt 6, 46 und 1, 4, 12. 20 wieder, und ist entweder als religiöses Axiom überhaupt, oder als der alte heilige Gedanke (2 Mos. 33, 20), freilich dann in idealem Sinne, angewendet worden. Doch bedeutet der Gedanke

<sup>1)</sup> Die Bezeichnungen des Gesetzes als Schattens des Wahren (Kol. 2, 17. Hebr. 10, 1) gehören nicht hierher. Es liegen hier zwei ganz verschiedene Begriffe der Wahrheit vor.

<sup>2)</sup> Den Gegensatz hat man immer gefühlt, aber verschieden erklärt. Έχένετο ist kurzweg eine geistigere Bezeichnung als εδόθη, und Lücke hat wohl Recht, wenn er sagt, vom Gesetze habe εγένετο gesagt werden können (Gal. 3, 17), aber nicht εδόθη von Gnade und Wahrheit. Die alten kirchl. Ausleger schwanken zwischen den Annahmen: εγένετο habe einen volleren Begriff (ist geworden, nach V. 2: Clemens Al. Päd. 1, 7. εφγον αἰώνιον τοῦ λόγου. Orig. 6, 9: οὐ δεδόσθαι μόνον, ἀλλὰ καὶ γεγονέναι), oder den Begriff von Freiheit (αὐθεντικὸν τὸ εγέν. Theophyl.), oder von Unmittelbarkeit (μηδενὸς μεσολαβήσαντος Euthymius). De Wette deutet auf den Unterschied hin vom Positiven und Geschichtlichen.

Vgl. das γrῶναι und κοινωνίαν ἔχειν abwechselnd 1 Joh.
 3. 2, 3.

hier 1) nicht blos die Unsichtbarkeit, Uebersinnlichkeit, sondern die Unerkennbarkeit Gottes überhaupt: aber diese nicht im absoluten Sinne, denn das Folgende hebt ja den Zustand des Nicherkennens auf, sondern nur, dass der Mensch für sich, d. i. der Mensch ausser der Verbindung mit dem höheren Princip, es nicht vermöge. "Nur der Gottvertraute konnte es uns sagen." Wie das μονογενής νίος die höhere Würde des Wesens vom Sohne, so bezeichnet das & ών είς τὸν κόλπον τοῦ πατοός die höhere Befähigung in seiner geistigen Eigenschaft. Die grosse Verschiedenheit der Lesart nach ὁ μονογενής (τοῦ θεοῦ, νίὸς, θεός, oder viòς θεός) macht es wahrscheinlich, dass ursprünglich nur & μονογενής gestanden habe 2). 'O ών είς τὸν κόλπον τοῦ πατρός kann schon darum keine Bezeichnung eines vergangenen Zustandes sein 3), weil ja der Sohnesname auch bei Johannes immer die menschlich erschienene Person Christi bedeutet (vgl. zu 14): wenn auch die Sprache jene Auffassung gestatten mag (vgl. 9, 25). Doch auch 3, 13.

Beiläusig, dass zwei angebliche Stellen der Orphika bei Olshausen zu d. St. (sie sollen sich auf den göttlichen Logos beziehen) gar nicht hierher gehören. In der Einen ist der αὐτογενής die Gottheit selbst, in der anderen bedeutet der μονογενής einen Uebriggebliebenen von den chaldäischen Orakelsprechern.

<sup>1)</sup> In den zwei Stellen der Briefe ist Unsichtbarkeit zu verstehen.

<sup>2)</sup> Das τοῦ πατρός lag ja in dem: ὁ τον είς τ. κ. τ. π.

<sup>3)</sup> Doch schwankt die kirchliche Auslegung des  $\delta$   $\delta v$  — zwischen der Bedeutung als Imperfect, als Präsens, ja auch als Futurum: oder gar, und selbst bei Chrysostomus, wird  $\kappa\delta\lambda\pi\sigma_{\delta}$  für Wesen genommen. Unbestimmt Augustinus: secretum patris. Auch die, im Ganzen immer vorherrschende, Erklärung des  $\epsilon l_{\delta}$   $\kappa\delta\lambda\pi\sigma_{\delta}$  von Vertrautheit (Euth.: å $\epsilon l_{\delta}$   $\delta\rho\tilde{\omega}v$   $\tau\delta v$   $\vartheta\epsilon\delta v$ ) zog die metaphysische Bedeutung an sich. Chrysost.:  $\pi\delta\lambda\lambda\eta$   $\tau\eta_{\delta}$   $\delta v\delta\sigma t_{\delta}$   $\ell v p v \tau \eta_{\delta}$  kal å $\pi\alpha\rho\dot{\alpha}\lambda\lambda\alpha\kappa\tau\sigma_{\delta}$   $\eta$   $v p v \sigma t_{\delta}$ . Olshausen: die innigste Gemeinschaft setze das ewige Sein des Sohnes bei dem Vater voraus. Eigenthümlich Rupert: in sinu, in custodia Patris — ut tentator Diabolus non inveniat.

6, 46 ist das  $\delta v$  wohl nicht auf Vergangenheit zu beziehen. Aber auch der Sinn ist gegen jene Auffassung von einem himmlischen Zustande. Die Worte,  $\delta \delta v = \pi \alpha \tau \rho \delta s$ , würden dann eine blosse Verstärkung des vorhergehenden Prädicates sein, während sie nach unserer Fassung einen neuen Gedanken enthalten. Die Formel  $\epsilon ls \tau \delta v \kappa \delta \lambda \pi o v^{-1}$ ) ist wohl nicht aus dem Sprachgebrauche des gemeinen Lebens zu erklären (selbst 13, 23, ja auch Luk. 16, 22 ist dieser zweifelhaft): sie ist der natürliche Ausdruck für innige Vertrautheit 2). Hier also jener, zum Himmel aufsteigen (3, 13. vgl. 6, 46) entsprechend. "Der um das Göttliche weiss."

Die Formel nimmt also Christum von Denen aus, welche Gott nicht geschaut hätten (vgl. 6, 46. 8, 38). Ob das  $\xi \xi \eta y \dot{\eta} \sigma a \tau o$  in der besonderen Bedeutung gesetzt sei, in welcher es 3) von der Orakeldeutung gebraucht worden ist 1), oder in der gewöhnlichen, populären (wie ganz verwandt Sirach 43, 35:  $\tau i s \dot{\epsilon} \dot{\omega} \varrho a \kappa \epsilon \nu \ a \dot{\nu} \tau \dot{\sigma} \nu \ \kappa a \dot{\epsilon} \dot{\kappa} \delta \iota \eta y \dot{\eta} \sigma \epsilon \tau a \iota;$ ) darauf kommt es nicht an. "Durch ihn ist uns das Göttliche 5) klar geworden" (Matth. 11, 27. Luk. 10, 22).

<sup>1)</sup> Beim  $\varepsilon ls$   $\tau \delta v$   $\kappa \delta \lambda \pi \sigma v$  ist ohne dogmatische Geheimnisse, jedoch auch ohne das  $\varepsilon ls$  nur sprachlich, materiell in der Bedeutung von  $\dot{\varepsilon} v$  zu nehmen, dasselbe anzunehmen, was beim  $\pi \varrho \delta s$   $\tau \delta v$   $\vartheta \varepsilon \delta v$  V. 1 bemerkt worden. Es bezeichnet ein lebendiges Verhältniss zum Vater.

Das classisch gewöhnlichere ἐν τοῖς πόλποις gieht Caesarius Dial. 1, 4.

<sup>2)</sup> So die meisten Neueren. Luther: der dem Vater liegt in den Armen.

<sup>3)</sup> Erasmus interpungirt nach πατρός, und supplirt έώρακε.

Ygl. Wetstein u. A., und z. B. Ruhnken zu Timäus Lex. Plat. W. ἐξηγητής p. 119.

<sup>5)</sup> Gleichgültig, ob man hinzuverstehe zum έξηγήσατο — τὰ τοῦ θεοῦ (Kühn.), oder, was er geschaut hat (was, wie gesagt, im ὁ οὖν εἰς τ. κ. τ. π. liegt). Nur nicht χάριν καὶ ἀλήθειαν — vielmehr dann blos ἀλήθειαν. Natürlich am wenigsten mit Euthymius, der es doch nur beiläufig (ἔστι καὶ ἑτέρως εἰπεῖν) aufführt: ὅτι τὸν θεὸν οὐδεὶς ἑώρακε πώποτε.

Dieses der Johanneische Prolog. "Das höhere Leben in Christus 1) gehört dem göttlichen Geiste an. welcher von Anbeginn in der Welt, schaffend und erleuchtend, gewirkt hat. Die menschliche Erscheinung dieses Geistes wurde angekündigt - sie erfolgte, geistig wirksam, persönlich gegenwärtig: bildend, Leben verleihend, erleuchtend." Die folgenden Erzählungen, in welche der Schriftsteller schnell und mitten hinein (ganz wie Markus, die Person des Täufers, wie die von Christus selbst voraussetzend) übergeht, knüpfen sich in sofern genau an den Prolog an, als Zeugnisse und eigene Anschauung (die μαοτυρίαι und die θεάματα) den Hauptinhalt in allen Berichten und Reden dieses Evangelium, so auch den nächsten sogleich vom 1. Capitel ausmacht. Bis V. 34. die Zeugnisse, und in deren Folge die frühesten persönlichen Erfahrungen der Jünger.

Καὶ αθτη ἐστι] gangbare Johanneische Formel, sowohl, um Geschichtliches auszuführen, als, um den Grund von etwas Gesagtem darzustellen. Hier findet jenes Statt. Das Zeugniss des Täufers tritt erst (27) allgemein ein, gemäss V. 6-8 (er sei nicht der Christus, aber dieser werde erscheinen), dann persönlich, gemäss dem 15. Verse: dieses mit V. 29 beginnend, V. 36 wiederholt. Ein drittes, alles Vorige steigernd, folgt 3, 27-36. Die Darstellung geht offenbar dahin, dass der Tag des zuerst erwähnten Zeugnisses der Tauftag Jesu gewesen sei. Denn nach dem unbestimmten Zeugnisse tritt V. 29 das persönliche am folgenden Tage ein. Für die Versuchungsgeschichte hat unser Evangelium also keinen Raum. Denn vom Tauftage an erzählt der Evangelist genau nach der Tagefolge (29, 35, 44, 2, 1): doch die ganze Vorstellung einer

<sup>1)</sup> Gewiss kommt es bei den Fragen über die Präexistenz des Johanneischen Logos weniger darauf an (vgl. Lückens Abh., 1. 365 ff.), ob derselbe persönlich zu denken sei, als, ob der ganze in den Menschen Jesus übergegangen sei.

menschlichen Entscheidung Christi (so bedeutend sie auch gedacht ist, indem sie das, was wir den Plan Jesu zu nennen pflegen, vom Anfang an bei ihm vollzogen, bestimmt sein lässt) liegt nicht im Geiste dieses Evangelium. Die Tradition von dieser Versuchung ist dem Evangelisten wohl nicht fremd gewesen: er mag sie aber wohl erkannt haben als das, was sie war, als die Umkleidung einer Allegorie.

Hier nun schon in dieser Erzählung zeigt sich die, der Johanneischen Darstellung eigenthümliche, Ausführlichkeit, dieses Sichgehenlassen, vornehmlich nach Stellen sehr concentrirten Geistes. Der Evangelist hat dabei immer die Absicht zu charakterisiren, Christus, die Seinen, oder das Volk und seine Oberen.

Mit ὅτε ist ein neuer Satz zu beginnen 1): zum Vorigen gezogen, ὅτε - σὸ τίς εἶ; würde das Zeugniss des Täufers auf die Zeit und den Act der jüdischen Sendung beschränkt werden; aber es soll ja nun die ganze Reihe von Zeugnissen des Täufers aufgeführt werden. Das καί vor ωμολόγησε, wenn es minder gewöhnlich stehen sollte, ist doch ganz natürlich, da der Vordersatz, durch die eingeführte Rede, σύ τίς εί; etwas lang gezogen worden war: der Nachsatz tritt also wie eine neue Periode ein. Bei dasστειλαν 2) ist der Zusatz πρὸς αὐτόν sehr beglaubigt: und er ist eben jener sich gehen lassenden Erzählungsweise des Evangelisten ganz angemessen. Hier aber zuerst finden wir jene Johanneischen 'Iov Sator 3). Gewiss deutet, wie oben gesagt, der Name auf ein anderes Wesen und Leben hin, als das jüdisch-palästinensische. Drei Bedeutungen des Namens finden

Diese Verbindung hat Origenes gemacht (tom. 6, 6), wo freilich gewöhnlich τότε gelesen wird, auch Cyrill (S. 108 Aucher.). Zuletzt hat Paulus die Verbindung angenommen.

<sup>2)</sup> Oder auch nach Asviras.

Abhandlung über die Johanneischen Ἰουδαῖοι von Fischer, Tüb. Zeitschr. f. Th. 1840. 2. mit Zweifeln an dem vierten Evanlium.

sich bei Johannes. Die Menschen von jüdischem Geist, wer und welche auch immer, dann die aoyovtes. endlich (vornehmlich Kap. 11) die Männer von Jerusalem. Aehnlich, und auf demselben freieren Boden. gebraucht den Namen Lukas, AG. 23, 12, 20, 27, Wir haben in den einzelnen Stellen die Wahl zwischen ienen Bedeutungen: aber hier sind es gewiss Archonten, es ist das Synedrium gemeint. - Das ίερεῖς καὶ Λευΐτας ist aus dem ältesten Sprachgebrauche hergenommen, in welchen diese die einzigen geistlichen Volkshäupter waren. Hier sind es wohl untergeordnete Männer, wenn auch von eigentlichem Priestercharakter, und es ist zu glauben, dass dieser Gebrauch jener Namen damals bestanden habe, also die alten Hauptnamen an niedere Stellen vertheilt worden seien 1). Doch diese Verhältnisse zwischen Synedrium, Secten, Priestern, wie sie damals bestanden, sind uns zu wenig bekannt. Έξ Ίερόσ, gehört gewiss zum ἀπέστειλαν. "Ihn zu fragen, wer er wäre?" Dieses ist der Antwort zufolge, und nach V. 25, in einem bestimmteren Sinne gemeint, als welchen die Worte aussprechen.

Ist nämlich diese Absendung auch von unserem Evangelisten allein berichtet worden (denn das Kommen vieler Pharisäer und Sadducäer zu Johannes, Matth. 3, 7, lässt sich ebenso wenig hieher beziehen,

<sup>1)</sup> Doch hat die Johanneische Sprache überhaupt die jüdischen Namen und Titel frei gebraucht: wie eben beim Ἰουδαῖοι zu bemerken war: 18, 3, wahrscheinlich bei σπεῖφα und χιλίαφχος. In solchen Eigenthümlichkeiten liegt, wie hier auch Lücke andeutet, eher ein authentischer Zug. — Indessen könnten diese Priester auch Solche sein, welche im Wissen über dem damaligen Synedrium standen, wie der Tractat Joma c. 1, 3 (vgl. (Sheringham zu d. St.) Gelehrte, hier Alte des Synedrium genannt, erwähnt, welche den Hohenpriester unterweisen sollten.

Eigenthümlich Origenes: Priester seien gesendet worden, als Stammesgenossen des Täufers. Το. 6. c. 4: ώς συγγενεῖς ὄντες (wohl ὄντας) τοῦ Βαπτ. ἀπὸ γένους ἱερατικοῦ τυγχάνοντος.

als die Erzählung bei Lukas 3, 15, welche die Frage in das Volk legt, gegen den Johanneischen Bericht ist), so hat sie doch so wenig Unwahrscheinliches, dass wir dieser Erzählung sogar einen ganz geschichtlichen Charakter beilegen möchten. Selbst wenn das Taufen des Johannes nur eine ungewöhnliche Handlung, oder ein neuer Ritus gewesen wäre, oder nur, wie das ganze Auftreten des Täufers, eine prophetische Darstellung; würde es dem Synedrium angemessen gewesen sein, Kenntniss davon zu nehmen (gemäss 5 Mos. 18, 21 f., und vgl. das ganz Aehnliche, Matth. 21, 23. Mark. 11. Luk. 20) 1). Aber es ist hier bestimmt gesagt worden (V. 25), und das gesammte Taufwerk des Johannes würde ausserdem unbegreislich sein: dass jenes Taufen in Beziehung auf die Messiaserwartung gestanden habe 2). Die prophetischen Stellen von dem Sühnwasser in der Messianischen Zeit (Ezech. 36, 25 f. 37, 23. Zach. 13, 1) erklären diese Beziehung hinlänglich. Also die Frage war: in welches Verhältniss der Täufer sich zum Messias setzen wolle? 3) und sie gründete sich auf sein Taufen.

Dem betonenden:  $\kappa \alpha l \delta \mu$ .  $\kappa$ .  $o \delta \kappa \eta \varrho v$ . steht zur Seite ein zweites  $\kappa \alpha l \delta \mu o \lambda \delta y \eta \sigma \varepsilon$ , welches die Rede selbst einführt, also nur die Bedeutung von  $o \delta \tau \omega s$  hat. "Der Christus bin ich nicht" (Lachm.:  $\delta \tau \iota \delta y \delta o \delta \kappa \varepsilon l \mu l \delta X \varrho$ ., auch innerlich angemessener als die gewöhnliche Schreibart) 1). Ganz mit unserem Evang. stimmt die Erzählung des Paulus: AG. 13, 25. "Wie nun?

<sup>1)</sup> Lightf. harmonia evv., Opp. 1. 384.

Lücke gegen Weisse für die Möglichkeit, dass das Taufen für Messianisch gehalten worden sei.

Nonnus V. 66: τίς σὰ πέλεις; μὴ Χριστὸς ἔφυς; Euthymius: τὴν διάνοιαν αὐτῶν ἀπιδών.

Luc.: ὅτι οὐκ εἰμὶ ἐγὰ ὁ Χρ. Jene lässt die Antwort hindurchschauen, dass allerdings dieses Taufen eine Messianische Beziehung habe.

Was kann sonst sein ? ((1) "Elias der Prophet? Ich bin es nicht." Beide Namen, freilich nicht im jüdischen Sinne (Eliasartia, wie Luk. 1, 17 - ein Prophet) legte Christus seinem Vorgänger bei (Matth. 11, 14. 17, 10-13. Mark. 9, 12) 2) und die christliche Tradition liess dann, wie Markus 1, 1 f., beide prophetische Verkündigungen in einander fliessen, aus Jesaia und Maleachi, von denen der Täufer nur die erstere auf sich beziehen mochte (hier V. 23). Die Erscheinung des Elias, nicht durch Seelenwanderung, sondern in persönlicher Rückkehr, wie er ja dem Hades nicht zugefallen sein sollte, sondern Himmelsbürger geworden; war vielleicht schon vor Maleachi (4, 5 vgl. Sir. 48, 10 f.) Volkslegende gewesen 3), und sie ist es im Judenthum geblieben in den buntesten Ausschmückungen 4).

"Der Prophet" <sup>5</sup>) hier, und 25, wie 7, 40 f., vom Messias unterschieden, welcher anderwärts denselben

Die falsche Erklärung des τί οὖν — was denn sonst?
 zeigt sich bei Nonnus V. το: εἰπὲ, τίς οὐν σὐ πέλεις;

<sup>2)</sup> Ein Widerspruch kommt in die evangelische Geschichte nicht, wenn man auch annehmen wollte, dass der Täufer sich selbst das Eliasprädicat in keinem Sinne habe beilegen wollen, dass er also von sich geleugnet habe, was Christus ihm zugeschrieben hätte. (So schon die jüdischen Gegner dieser Geschichte: vgl. Chisuk Emunah in Wagenseil. tela ign. II. 317. 432.) Indessen hat man von Altersher die Rede des Täufers hier nur als Gegensatz gegen die materiellen Vorstellungen von Elias Wiederkehr verstehen wollen. Unter Anderen auch Nonnus V.71 f.: οὐ μετανάστης ὄψιμος Ἡλ. παλινόστιμος εἰς χθόνα βαίνω — und die meisten Neueren.

<sup>3)</sup> Vielleicht wenig später dann die von Henoch, dem Manne gleichen Geschicks, welchen aber eine mehr geistige Bedeutung und Wirksamkeit, vornehmlich Wanderungen im Geisterreiche, zugeschrieben wurden.

Zu den späteren j\u00fcdischen Eliassagen u. A. Wagenseil a.
 I. 540 ff.

<sup>5) &#</sup>x27;O vor προφήτης scheint nicht gelesen zu haben der Syrer -- auch Augustinus erklärt: aliquis praeveniens praece.

Namen führt  $(6, 14)^{1}$ ): ein anderer Vorläuser des Messias. Ob nun in einer bestimmten Person (Jeremia, weil vornehmlich Er um das Geschiek seines Volks geklagt hatte, vielleicht auch, weil er im heidnischen Lande, in Aegypten, begraben sein sollte, also an einer Stätte, da er keine Ruhe fand: Matth. 16, 14. Luk. 9, 19 vgl. 2 Makk. 2, 7 f. 15, 13) oder überhaupt ein Prophet, wie ja in einigen Evangelienstellen die Volksmeinung selbst nicht bestimmt erscheint —  $\mathring{\eta}$  Eva  $\mathring{\tau}\mathring{o}v$   $\pi \varrho o \varphi \eta \mathring{\tau}\mathring{o}v$ . Die Rückkehr eines Propheten vor der Messianischen Zeit mag nach 5 Mos. 18, 15 erwartet worden sein; vielleicht wurde diese Stelle erst im Urchristenthum für eine Ankündigung des Messias selbst gehalten (AG. 3, 22. 7, 37)  $^2$ ).

V. 22, ganz in der raschen, unverbundenen Sprache des gewöhnlichen Lebens gefasst. "Sage, wer du seiest: damit wir Antwort geben können unseren Sendern." Τί λέγεις περί σεαυτού; soll wohl nicht gleichbedeutend sein dem tis el; Mit den erwarteten Personen waren sie zu Ende: sie konnten ihn nur noch um eine Erklärung über sich fragen. Und diese giebt ihnen der Täufer, die Volkssagen von sich weisend, rein aus dem prophetischen Wort. Jene Stelle, Jes. 40, 3, wird denn in unserem Evangelium allein dem Täufer selbst in den Mund gelegt, doch nicht eigentlich als Citat ( $\kappa \alpha \vartheta \dot{\vartheta} \varsigma - \pi \varrho \circ \varphi$ .) und die proph. Worte abgekürzt; das εὐθύνατε fasst den Begriff von den beiden zusammen: έτοιμάσατε und εθθείας ποιείτε. "Eine gewöhnliche Erscheinung, aber einem Gewaltigen den Weg bahnend." Im êyê gorî 3) liegt ge-

<sup>1)</sup> Erasmus verstand  $\delta$   $\pi \varrho$ , vom Messias: gegen ihn Calvin zu d. St.

<sup>2)</sup> Die ganze alte Kirche, und viele Neuere (auch Bleek und Lücke) beziehen auch das  $\delta$   $\pi \rho \sigma q \dot{\eta} \tau \eta s$  unmittelbar auf die Stelle im Deuteronomion.

Φωνή βοώντος natürlich nicht die Stimme eines Anderen (vox clamantis, selbst von Calvin gepresst), sondern: ich bin der, von dessen Stimme es heisst —

wiss keine besondere Bedeutung, φωνή dem λόγος entgegengesetzt, wie es die alte Kirche oft annahm, schon darum nicht, weil ja für Johannes im Logosnamen gar nicht der Sprecherbegriff gelegen hatte, und, da der Prolog ja überhaupt ohne Nachwirkung im 4. Evangelium ist. Wie die Worte stehen, antworten sie zugleich auf die Frage: Τίς εῖ; und τί λέγεις περί σεωντοῦ;

'Eν τῆ ἐρήμφ gehört im Original zu dem folgenden Satze: es ist gewiss ²), dass diese Worte bei allen vier Evangelisten zum ersten Satze gehören, wie bei dem Alexandriner. Natürlicherweise, da ja die folgenden hier in uneigentlicher Bedeutung gebraucht werden, für welche das ἐν τῆ ἐρήμφ nicht passte. Dem Alexandriner war vielleicht nur das in der Wüste Verweilen dunkel. Dem Herrn, zweideutig, ob Gott (wie Luk. 1, 16.76), oder dem Messias (schlechthin so genannt nach Mal. 3, 1).

V. 24. Die Lesart of ἀπεσταλμένοι ist sehr sicher: bei einigen Alexandrinern 3) ohne of — so dass dieses hier andere Abgesandte gewesen seien. Aber es soll durch diese Bemerkung: jene Abgesandten hätten zu den Pharisäern gehört, das Genaue 4), oder auch das Dringende der Frage erklärt werden. Daraus, dass sie V. 25 in dem Gebrauche der prophetischen Stelle noch keinen Anspruch finden, mit dem Messias im Ver-

Origenes findet den Begriff des Vorläufers im Worte φωνή (caten.: ἀνάγκη πρό λόγου φωνήν γίγνεσθαι. So auch Theophylakt). Freilich Jener gegen Herakleons Entgegensetzung von λόγος, φωνή und ήχος.

<sup>2)</sup> Lampe und Paulus ziehen έν τῆ ἐρήμ $\phi$  zum folgenden Satze.

<sup>3)</sup> Origenes tom. 6, 5. 13. Er findet sogar einen Unterschied des Betragens bei den Priestern und diesen Pharisäern (ein ὑβριστικόν bei diesen). Nonnus V. 88: καὶ χουὸς ἄλλος ἄπιστος — πέμπετο — Auch Cyrill scheint Beide zu trennen.

<sup>4)</sup> Ammonius Caten.: ἀκριβέστεροι περί την γνώσιν τών γραφών —

hältniss zu stehen ("mit welchem Recht taufst Du, wenn Du weder Messias, noch Einer seiner Vorläufer") sein willst?"), ist es klar, dass der Evangelist diese Juden die Stelle Jes. 40 nicht für Messianisch nehmen lasse: was sonst immer die gangbarste Judenmeinung gewesen ist <sup>2</sup>).

Die Antwort des Täufers V. 26. 27 geht auf Beides ein, was in der jüdischen Frage lag, dass er sich keine Beziehung auf den Messias beilege, und, warum er taufe. Nämlich: er schreibe sich allerdings eine solche Beziehung, ein solches Verhältniss zu, aber keines wie in jenen glänzenden Volksbildern, sondern lediglich das eines Dieners; und, seine Taufe sei keine Krafthandlung, wie in ihrer Meinung eine zur Messianischen Epoche erscheinen sollte, sondern ein sittliches Symbol <sup>3</sup>).

Dass der Täufer auch dem Messias keine äusserliche Taufe jener höheren Art beilegen möge, sondern nur eine Taufe im uneigentlichen Sinne des Worts, einen geistigen Act 1): dieses wird hier noch

Das richtige οὐδέ — οὐδέ hat der Lachmann'sche Text.

<sup>2)</sup> Es bleibt unbestimmt, ob die Juden nach Johannes bei allen Drei auf gleiche Weise das Taufen, wenigstens für möglich gehalten haben. Wohl nicht: wenigstens vom Messias (vgl. zu V. 31) und vom Propheten sind solche Meinungen unwahrscheinlich: nur für eine Sache der Messianischen Zeit hielten sie das Taufen. Von Elia freilich haben die Juden von Altersher ein Taufen angenommen, entweder für das Volk (Lightf. hor. zu V. 25), oder für den Messias (s. zu V. 31).

<sup>3)</sup> Origenes, welcher sich gegen Herakleon zu beweisen bemüht, dass die Antwort ganz passend sei (μάλιστα πφὸς ἔπος), trifft im Gesammtgedanken mit dem Obigen überein (to. 6, 15): seine Taufe, sage der Tänfer, sei σωματικώτεψον, und der Messias πφοηγουμένης οὐσίας, was er freilich sonderbar genug im μέσος ὑ. ἐστ. finden will, als welches auf ein übermenschliches Allenthalben hindeute, verstärkt dann durch ôν οὐκ οἴδατε. In dem Letzten finden auch die späteren Griechen etwas Göttliches bezeichnet.

<sup>4)</sup> Daher ἐν εδατι nicht dem ἐν πνεύματι entgegensteht, wie die Auslegung gewöhnlich annimmt, sondern beide Taufen sind

nicht erwähnt, es tritt erst V. 33 hervor. Hier kam es nur auf seine, des Täufers, Stellung an.

Έν βδατι braucht nicht den Sinn zu haben von εν θδατι μόνον, sondern in prophetischer Verachtung des Aeusserlichen, Sinnlichen, legt er in die Bezeichnung seiner Taufe als einer nur äusserlichen, schon den Begriff des Kraftlosen, Unmächtigen. Sie sei, sagt er, nur ein sittliches Symbol 1). Μέσος ύμῶν ξστηκε hat, wie oben gesagt, gewiss noch keine persönliche Beziehung auf Jesus: denn persönlich ist dieses Zeugniss des Täufers ja noch nicht. Am wenigsten sollen die Worte bedeuten, dass Christus sich schon in diesem Volkskreise befinde 2). Es soll vielmehr auch dadurch, dass der Höhere schnell, jetzt sogleich erscheinen werde, auf das Untergeordnete seiner, des Täufers Bestimmung hingedeutet werden: "Ον ύμεῖς οὐκ οἴδατε — wenn es nicht innerliche Bedeutung hat: welcher über euer Wissen, Begreifen hinausgeht; schliesst es den Täufer mit ein: es bedeutet den überhaupt noch Unbekannten. Ο δπίσω γένονε wie V. 15: nach mir kommend, aber Mehr als ich. An die Stelle des πρῶτός μου ην V. 15 und wieder 30, tritt hier (vgl. S. 32) die Formel: οὖ ἐγὸ - ὑποδήματος, welche die feststehendste ist in den Traditionen über Johannes den Täufer. Ganz dieselbe geben Markus und Lukas: bei Matthäus steht die, nach Bild und Sinn gleiche: βαστάζειν τὰ ύποδήματα 3). Der Sklavendienst, welchen die Formeln bezeichnen, ist übrigens wohl ganz eigentlich

jener Messianischen Taufe entgegengesetzt, an welche das Judenthum glaubte.

 <sup>1) 1</sup>m βάπτισμα εἰς μετάνοιαν (Matth.) und μετανοίας (Markus und Lukas, zweimal) liegt derselbe Sinn.

<sup>2)</sup> Σήμερον ύμείων μέσος ισταται. Nonnus.

<sup>3)</sup> Alle Drei haben iκανός, wo Johannes ἄξιος giebt. Origenes (to. 6, 20) will diese Begriffe unterscheiden. Es liegt derselbe Sinn in Beidem, im iκανός nur stärker.

gemeint, kein blosser Ausdruck für Unterordnung: auch nicht ihm in seinem Werke zu *dienen* sei er geeignet.

Die beiden Sätze des Verses: aitos Ester, und, ος εμπροσθέν μου γέγονε, haben oft gefehlt, oder sind in abweichender Form oder Stellung gelesen worden. Die neuere Kritik hat sich daher meist 1) entschieden für: (im Zusammenhange mit dem Vorigen) δ δαίσω μου ξογόμενος ου έγω (oder auch dieses weggelassen) ούκ u. s. w. Es würde dieses an sich ganz angemessen sein, da dieses Zeugniss, wie gesagt, noch allgemein sein sollte, und oben V. 15 auf das bestimmtere, V. 30, gewiesen wird. Doch eben V. 30 wiederholt mit περί οὖ εγώ εἶπον, ausdrücklich unsere Stelle, welche denn also nicht gekürzt werden darf. .. Nach mir kommend, und früher doch auch als ich: dem ich kaum zu dienen würdig bin." Wiewohl die übereinstimmende Weglassung jener Sätze in so vielen und wichtigen Zeugen schwer zu erklären ist 2).

Bei der historischen Bemerkung V. 23 findet wohl keine besondere Absicht Statt. Johannes liebt dieses Befestigen, Veranschaulichen von dem, was er erzählt: wie hier mit dem Orte geschieht, so anderwärts mit der Zeit da Dinge geschehen 3). "Dieses geschahe in — wo Johannes taufend sich aufhielt." Aber die Schreibung des Ortsnamens war bekanntlich von Al-

tersher zweifelhaft.

<sup>1)</sup> Die Griesbachischen Texte lassen die beiden ersten Sätze weg, Lachmann hat sie eingeklammert: die Lateinische Kirche ist weniger bestimmt gegen dieselben. Beibehalten haben sie Knapp (auch in der Hahn'schen Ausgabe), Scholz, auch Matthäi.

<sup>2)</sup> Bei Nonnus fehlt jenes Beides: aber auch das δν ύμεῖς οὐκ οἴδατε.

Aus den Evangelienharmonie'n ging auch hier in Handschriften über der Beisatz: ἐκεῖνος ὑμᾶς βαπτίσει ἐν πνεύματι ἀρίφ. (Matth. 3, 11. Luk. 3, 6).

<sup>3)</sup> So auch das dreimalige  $\tau \tilde{\eta}$  έπαύριον (29. 35. 44), und wieder die Dreizaht ( $\tau \tilde{\eta}$  ήμέρα  $\tau \tilde{\eta}$  τρίτη) Cap. 2. V. 1. Irren wir nicht, so hat man darin neuerlich etwas Künstliches gefunden.

Er Bydadaoa war sonst die gangbare Schreibart. wiewohl von den Kritikern längst bezweifelt. Seit Griesbach haben alle Texte: Er Bngaria. Es ist entschieden. dass Origenes auch in diesem Ortsnamen 1) die damals anerkannte 2) Schreibung Bygaria in Bygagaga verändert hat, weil er kein Bethanien jenseits des Jordan kannte, aber ein Bethabara, und dort die Sage von dem Taufen des Johannes. Origenes selbst und viele Neuere halten es für dasselbe mit Beth Bara. Richter 7, 24 3). Für den Namen Bethanien spricht schon, dass man ihn nicht hereingebracht haben würde neben das πέφαν τοῦ Ἰορδάνου, da die evangelische Tradition ja nur das diesseitige kannte. Der Meinung, dass Ein Ort mit beiden Namen genannt worden sei. vielleicht zu verschiedener Zeit, bedürfen wir nicht 1). Gewiss aber ist, wenn Bethanien gelesen wird, nicht ein diesseitiges zu verstehen 5). Paulus und Kühnoel

<sup>1)</sup> Des anderen bekannten Beispiels bei den "Gergesenern" gedenkt Or. selbst bei d. St.

<sup>2)</sup> Origenes erkennt dieses an: auch der Syrer hat Bethanien und Nonnus (vielleicht aber vom diesseitigen: ἐγγύς — ἀντιπέρηθεν Ἰορδανίου), wiewohl auch bei diesem (V. 100) Βηθαβάρας als Variante da ist. In der lateinischen Kirche (Avgustinus, Mittelalter) ist Bethanien stehen geblieben: freilich als jenseitiges und zugleich als das bei Jerusalem.

<sup>3)</sup> Auch Gesenius im Thes. (Lightf. chorogr. 575 ff.) Wenn dieses Beth Bara nicht diesseits des Jordan zu suchen ist.

<sup>4)</sup> Ueberdiess scheint Orig. seinen Ortsnamen vielmehr Beth habbara (οἴκος κατασκευῆς erklärt er), nicht — abara (Ueberfahrt) ausgesprochen zu haben: und für den Namen Bethanien passt die hier beliebte Ableitung (Schiffsplatz) gar nicht. Es brauchen nicht einmal dieselben Gegenden gewesen zu sein, die von diesem Bethanien und von Bethabara. Nach Robinson (II. 498. vgl. 508) ist der Jordan, vornehmlich in gewisser Jahreszeit, reich an Fuhrten, und sind die Annahmen von der Oertlichkeit der Johannestaufe dort noch jetzt sehr verschieden.

<sup>5)</sup> Es ist sogar der ganze Zusatz: πέραν τοῦ Ἰορδ., und dann ὅπου ἡν u. s. w. (mit πέραν τ. I. zu verbinden) wohl nur darum gemacht worden, um dieses Bethanien von dem bekannten zu trennen.

behaupteten dieses <sup>1</sup>), und suchten es mit 3, 26. 10, 40 zu vereinigen. Andere fanden dasselbe in der Stelle, aber sie meinten, darin einen topographischen Fehler eines Nichtpalästinensers zu erkennen <sup>2</sup>). Aber auch bei einem solchen halten wir eine solche Unwissenheit über einen, in der evangelischen Geschichte classischen, Ort für ungedenkbar.

V. 29 — 34 folgt das zweite, bestimmtere, persönliche Zeugniss des Täufers. Also ist auf das τὸν Ἰησοῦν V. 29 der Ton zu legen. Ἐρχόμενον πρὸς αὐτόν nicht zur Taufe (vgl. V. 33: zweifelhaft ist dieselbe Formel Matth. 3, 33), sondern den Prediger der Wüste zu hören: denn noch war ja der Täufer der Mittelpunct für alle diese Gruppen (daher das ὁ Ἰωάννης, welches die neuere Kritik weglässt, auch innerlich Nichts für sich hat). Aber er hört es hier eben in der Erzählung auf zu sein.

Diese Rede beginnt mit berühmten Worten V. 29. Auf die ausführlichen Erörterungen hinweisend 3), be-

gnügen wir uns mit Folgendem.

Was das Verhältniss der beiden Sätze (ἴδε ὁ ἀμνὸς τοῦ θεοῦ — ὁ αἴρων τὴν ἁμαρτίαν τοῦ κόσμου) zu einander anlangt, so darf man sie gewiss nicht im Sinne von einander trennen, wie auch diejenigen gethan haben, welche vor dem zweiten ein neues ἴδε lasen oder dachten 4). Ὁ αἴρ. τ. α. τ. κ. ist

<sup>1)</sup> Paulus so, dass diese Scene gar nicht der Taufplatz gewesen sei:  $\delta \pi o v$  nur auf  ${}^{\prime}Io \psi \delta \dot{a} v o v$  bezogen. Kühn. denkt nur ein diesseitiges B., nicht das bei Jerusalem.

<sup>2)</sup> Mit diesen neuerlichst auch Ammon, Leben Jesu 1.260 ff., "Bethanien" könne sich vom Redactor des Johanneischen Evan gelium herschreiben.

<sup>3)</sup> Aus alter Zeit vgl. Deyling. Obss. SS. III. 325 ss. Das Ausführlichste aus neuerer Zeit: J. Ph. Gabler meletemata IV. etc. (1808 — 811). Opusce. 518 ss.

<sup>4)</sup> So in der lateinischen Kirche sogar gewöhnlich, nachdem Augustinus (tr. 4, 10) durch das wiederholte ecce nur die beiden Gedanken heben gewollt hatte. Denn im Sinne verbindet A. die beiden Sätze genau: "Qui non assumsit de nostra massa pecca-

nur Ausführung von dem, was im Bilde des Gotteslammes liegen sollte. Dieses erhellt schon daraus, dass V. 36 der zweite Satz wegbleibt: (freilich, besonders im abendl. Text, oft beigesetzt).

Aber in der Worterklärung ist Alles hier verschieden aufgefasst worden. O åµvós kann an sich sowohl ein gewisses Subject in heiliger Schrift oder Geschichte bedeuten, das so genannt gewesen sei (jenes G. L.) 1), oder nur auf die Person Jesu hinweisen sollen (das Gotteslamm). Doch gewiss ist es im ersteren Sinne gemeint. Tov θεον oft eine vieldeutige, auch wohl mit Absicht doppelsinnige, Formel (vgl. nebst Ps. 51, 18 ἔργα θεον 6, 29. Eph. 4, 18): doch blos erhebend, verherrlichend, ("göttlich") ist sie wohl niemals 2). Aber sie kann bedeuten: von Gott geordnet, oder, für Gott bestimmt, oder ihm gefällig, in seinem Sinn. Auch dieses macht für den Sinn keinen bedeutenden Unterschied.

Doch die grösste Dissernz hat sich in jenes Prädicat gelegt:  $\delta$  alowv u. s. w. Das Particip scheint nicht sowohl ein fortwährendes 3) Hinwegnehmen, als die Bestimmung das  $\delta$  anzuzeigen. O  $\kappa \delta \sigma \mu \sigma \sigma$  im

tum, ipse est qui tollit peccatum." Unter den Neueren trennt nur Kühnoel den Gedanken der beiden Sätze.

<sup>1)</sup> Auf die Stelle in Jesaia, von welcher sogleich, beziehen das ὁ ἀμνός die griechischen Väter von Chrysostomus an (nicht Origenes, dem es die Catena beilegt: vgl. Lücke zu d. St.) insgesammt. Die Parallelen bei Lücke des ὁ νίὸς τοῦ ἀνθφώπου, und ἡ ῥίζα, ὁ λέων Röm. 15, 12. Apok. 5, 5 sind ganz angemessen.

<sup>2)</sup> Diese Erklärung, welcher selbst Lücke sich nähert, kann nicht Statt finden: Euthymius giebt sie: und seinem οὐ μόνον λογικός, ἀλλὰ παὶ θεῖος scheint Nonnus nahe zu kommen, welcher, indem er, der Einzige im Alterthum, den Satz ὁ αἴρων τ. α. τοῦ κ. weglässt, hier dem ἀμνός das Prädicat ἐχέφρων, V. 36 λάλος beisetzt: wenn diese Prädicate nicht nur den uneigentlichen Gebrauch des ἀμνός bezeichnen sollen (wie im ἔμφων παλμός von d. Taube bei V. 32).

<sup>3)</sup> So ačowv, im Unterschied von čous, von O., Ammonius (Cat.) und Chrysostomus erklärt. Auch Erasmus legt den Ton auf das Wort.

<sup>4)</sup> Dem ὁ ἐρχόμενος und Achulichem entsprechend.

Sinne des Prologs: Menschenwelt, doch hier auch wohl mit der Bedeutung des Hülfsbedürftigen, Mangelhaften 1). Aber von der Deutung der Formel atotik the ånagtiar hängt die Auffassung des Sinnes vom ånrö; tor deor ab: denn die Sätze gehören, wie gesagt, zusammen.

Drei Deutungen jener Formel stehen einander gegenüber. 1. Die altgewöhnliche der Kirche <sup>2</sup>), wiederum der meisten Neueren: Sündenschuld auf sich oder hinwegnehmen, Sünde büssen, versöhnen <sup>3</sup>). Dann muss das Bild des Lammes ein Sühnopfer bezeichnen.

2. Die Socinianische <sup>1</sup>), welche immer ihre Freunde gehabt hat <sup>5</sup>): Sünde, Sündhaftigkeit hinwegnehmen. (1 Br. 3, 5 giebt nur eine scheinbare Stütze dieser Erklärung <sup>6</sup>): umgekehrt haben Andere <sup>7</sup>) auch dort den Begriff von Sündenbüssung finden wollen). Das Lammesbild müsste dann Unschuld bedeuten, als die Bedingung davon, bessernd auf Menschen einzuwirken (wie allerdings 1 Br. a. O. neben einander steht: ενα ἄοη u. s. w. καὶ ἁμαρτία ἐν αὐτῶ οὔκ ἐστι) <sup>8</sup>). 3. Die

Wenn wir auch in das Wort κόσμος hier nicht gerade die stärkste Bedeutung legen mögen (vgl. zu 4, 42), so ist es doch auch gewiss nicht auf Judenthum oder auf Heidenthum zu be schränken.

<sup>2)</sup> Vgl. Suicer unter ἀμνός. Wenn Origenes den Begriff von καθάρστον in der Formel findet (c. 35), meint er auch ein Versöhnendes.

<sup>3)</sup> Nur diese beiden Bedeutungen (suscipere, auferre) kann αἴρειν haben: die von βαστάζειν (hier beim Syrer, vgl. βαστάζειν τὸ πρίμα Gal. 5, 10) kann es nicht haben. Ἡ άμαρτία wird dabei am natürlichsten von Zustand, Schuld des Sünders erklärt, anders z. B. Bretschneider: ut non sit peccatum i. e. ut non puniatur.

Doch schwankt die Socinianische Erklärung sehr, sowohl lm ἀμνός als im αἴψειν.

Die ältere rationalistische Tradition und Paulus, Kühnoel, Meyer.

<sup>6)</sup> Der Plural τὰς άμαρτίας legt eine andere Auffassung nahe.

<sup>7)</sup> So auch De Wette zu jener Stelle.

<sup>8)</sup> Anders verbindet Paulus diese Erklärung des aigew r. a.

Auslegung nur Weniger 1): die Sünde, den Frevel Anderer auf sich nehmen, zu tragen haben, erfahren. Das Bild des Lammes bedeutete dann Milde, Geduld. Aber wir können diese letzte wohl sogleich zurückweisen: die Sprache gestattet sie kaum, weder im atgew, noch im apaorta.

Der zweiten steht die Unangemessenheit des Lammesbildes entgegen, welche durch keine Deutung beseitigt wird. Es lenkt uns vielmehr Alles auf die erste hin: auch in dem ἀμνὸς τοῦ θεοῦ liegt schon der Opferbegriff. Dieser nun ist Dreierlei entgegengesetzt worden. Der alexandrinisch-jüdische Sprachgebrauch für das Büssen, Sühnen der Sünde (freilich ist αἴρειν τὴν ἁμαρτίαν nicht der gewöhnliche Ausdruck dafür)²) — der israelitisch-jüdische Opferritus (das Lamm war nicht das gewöhnliche Sühnopfer) — das Unpassende der Darstellung Jesu als Sühnopfers für den Täufer Johannes. Aber diese Schwierigkeiten sind alle zu überwinden: und es liegt eine Beziehung in der Stelle, welche unbedingt für jene Deutung entscheidet.

Denn was den Sprachgebrauch anlangt, so ist die Formel, αἴοειν τὴν ἀμαρτίαν bei den Alexandrinern in

mit dem Lammesbilde. "Wiewohl schwach, bescheiden u. s. w." aber gewiss unstatthaft.

<sup>1)</sup> Eigentlich ist es nur Gabler's Erklärung (a. O. 554. 59. 62), wiewohl viele Andere an sie herangekommen waren. Doch schwankt G. selbst zwischen "erfahren" und "geduldig tragen," was verschiedene Bedeutungen für das αἴψειν τ. α. voraussetzt. Der Grund war die (von Storr [grammat. Bemerkk. über Joh. 1, 29: Flatt Mag. 2. 193 ff.] für die kirchliche Erklärung gebrauchte) Stelle, 1 Makk. 13, 17. Aber ἔχθψαν αἴψειν αψὸς τὸν λαόν ist ganz etwas Anderes: im ἔχθψα liegt die Vorstellung eines Zustandes, welchen man hinwegnimmt.

<sup>2)</sup> Sowohl vom Priester (3 Mos. 10, 17) als vom Opfer, sowie auch von den, für sich selbst Gestraften, sind dort andern Formeln herrschend (obschon αἴρειν das entsprechende und sonst gewöhnliche Wort für das κω) des Originals ist): ἀφαιρίν, ἐξαιρεῖν, ἀναφέρειν, λαμβάνειν, ὑπέχειν.

jener Sühnbedeutung nicht völlig ungewöhnlich 1): wohl aber war das alosiv sonst in der alten Opfersprache im Gebrauche 2). Ferner gehörte zwar das Lamm im Gesetz nicht zu den gewöhnlichen Sühnopfern, sondern zu den Dank- und Reinigungsopfern. Aber, auch abgesehen davon, dass in alten Zeiten auch hierin, wie überhaupt im Cultus, nicht Alles so gleichartig und fest gewesen war, dass es also von dorther auch, vom gegenwärtigen Ritus abweichende, Traditionen gegeben haben könnte; abgesehen auch davon, dass das spätere Judenthum in Opfer aller Art sühnende Bedeutung gelegt hat, dass auch das Pascha sogar, sofern es Opfer hiess, auch als versöhnend (1 Kor. 5, 7) gedeutet worden ist 3): (und in der That legte sich auch in die gesetzlichen Opferbräuche allenthalben etwas Expiatorisches) 4): unsere Stelle, oder das Wort des Täufers, braucht überhaupt gar

<sup>1)</sup> Die Alex. Uebersetzung von 1 Sam. (schon Bengel Gnom. zu Röm. 9, 29, bemerkt einen eigenthümlichen Charakter jener Uebers. in den Bb. Sam.) hat αἴοειν άμαοτίαν in den Bedeutungen, versöhnen, 15, 25, und vergeben, 25, 28.

<sup>2)</sup> Val. Henr. Maius, Obss. ss. 53 ss. (ein mit vielfach freiem Wissen und Erwägen geschriebenes Buch). Auch lag das verwandte, in der alten Opfersprache sehr bedeutende, καθαίψειν (καθ. ἐκκλησίαν, πόλιν) nahe.

<sup>3)</sup> An das Paschalamm dachten daher geradezu Viele bei dem ἀμνὸς τοῦ θεοῦ unserer Stelle: vornehmlich Grotius. Die Veranlassung zu dem Bilde, welche der Täufer nach Lampe gehabt haben soll, in den vorbeiziehenden Paschaheerden, möchten wir wenigstens nicht "sinnreich" (seite Gabler) gefunden nennen.

Dagegen ist das tägliche Morgen- und Abendopfer (θυσίαι τοῦ ἐνδελεχισμοῦ 2 Mos. 29. 4 M. 28), welches Wetstein (nach Aelteren: entfernter auch Origenes to. 6, 33 — zunächst die Worte auf die Jes. Stelle beziehend) hierher bezieht, niemals für versöhnend gehalten worden: es war reines Bet- und Dankopfer.

<sup>4)</sup> In der That finden wir das Lammesopfer bei Reinigungen zugleich als Sühnopfer erwähnt, 3 Mos. 14, 13. 4 Mos. 6, 14; und in die Holokautomata, welche auch zugleich Sühnopfer waren (für die Herzenssünden, sagen die Rabbinen, Outram de sacriff. p. 103, gewiss nach einer falschen Deutung der hebr.

nicht auf einen bestehenden Gebrauch Rücksicht genommen zu haben, der Täufer könnte das Lammesbild frei aufgestellt, etwa schon von der Persönlichkeit Jesu hergenommen haben.

Doch hier tritt nun das hervor, was oben das Entscheidende für jene erste Auslegung genannt wurde. Beides, das Bild des Lammes und das Sündetragen, ist offenbar aus Jes. 53, 7 vgl. 4 f. 6. 12, entlehnt: und auf jene Stelle weisen auch die vielen Stellen sonst hin, welche vom versöhnenden Opferlamm gesprochen haben (ob nun zugleich mit Rücksicht auf ein traditionelles Wort des Täufers oder nicht): 1 Petr. 1, 20, aber vornehmlich der Apokalypse: 5, 6 ff. 7, 14. 12, 11. 13, 8 1), und ausdrücklich die Jesaianische Stelle deutend: AGesch. 8, 32. Dass in der prophetischen Stelle das Bild des Lammes eine andere Bedeutung hat, darauf kommt am wenigsten hier an, wo aus jener Stelle nur eine Gesammtanschauung gebildet wird; aber auch in jenen übrigen apostolischen Reden findet sich das Bild anders als im Original.

Nun ist aber in dieser Beziehung, welche vom Evangelisten dem Täufer in den Mund gelegt wird, nichts der Person des Täufers Unangemessenes zu finden. Man konnte dieses nur dann darin finden, wenn man den ganzen dogmatischen Begriff von Satisfaction im Tode Jesu<sup>2</sup>) oder auch nur die apostolischen Auffassungen dieses Todes hereinzog. Das Bild von Sün-

Worte) gehörten auch Lämmer. Weniger ist bei der Unbestimmtheit des Wortes im Original auf 3 Mos. 4, 32 zu geben.

Ueberhaupt hat Lasaulx in gewissem Sinne damit Recht, dass jedes Opfer ein Sühnopfer sei: Die Sühnopfer der Griechen und Römer u. s. w. Würzburg 841. S. 5.

Nach der Annahme, dass die Apokalypse dem Ap. Johannes angehöre, ist Herder's sinnvoller Gedanke gefasst: dass Johannes das Bild vor allen liebgewonnen habe, unter welchem ihm Jesus zuerst bekannt geworden.

<sup>2)</sup> Dieses gilt vornehmlich für Gabler's Bestreitung der, hier vertheidigten, Erklärung,

denvergebung durch den Messias (Luk. 1, 77), aber auch das von Messianischem Leiden (Luk. 2, 35) 1), waren Volksbilder. Und eben jene prophetische Rede trug ja die Vorstellung in sich von dem Gerechten 2), welcher durch das Volk, und doch auch anstatt desselben, und für die Sühne desselben, litte. Ja es liegt gerade etwas ganz von ursprünglichem, authentischem Charakter 3) darin, dass der Täufer nicht nach Messianischem Volksglauben, sondern im altprophetischen Messiasstyl redet, und in diesem gerade einen solchen Ausdruck aufgreift, welcher den Messias als sittliche Erscheinung und als den darstellte, welcher leiden sollte und um der Sünde des Volks willen. Denn in solchen Gedanken, in dem Wehe über die Sünde des Volks, bewegt sich ja das ganze Leben des Täufers. Aber auch die Sündenvergebung ist im altprophetischen Sinne aufzufassen, wo sie immer die Bedingung einer neuen grossen und heitern Zeit ist 4).

<sup>1)</sup> Ein anderes Leiden des Messias als jenen innerlichen Schmerz über sein Volk, oder auch Kämpfe, innerliche und änsserliche, jedoch stets siegreiche, hat auch das spätere Judenthum nie angenommen (Schoettgen. hor. hebr. II. 550 und De Wette de morte J. C. expiat. (1813) Opusce. 1830. S. Bennet Israel's Beständigkeit. D. von Wagner. 1835). Etwas modificiet erscheint jenes Leiden nur in der Lehrform vom zwiefachen Messias (Ant. Hulsii theol. jud. 430 ss. u. A.) und in Phantasie'n, wie 4. Esr. 7, 29 s.

Die Messianischen Vorstellungen des Täufers bei Matthäus 11, 1 ff. Luk. 7, vertrugen sich sehr wohl mit dieser Leidenserwartung; denn dieses Leiden fand ja nur Statt zur Verherrlichung. De Wette nimmt an, um unsere Stelle zu halten, müsse man hier eine, später versunkene, Ahndung bei dem Täufer annehmen.

Wie wir es ansehen, ist im Original das ideale Volk im Gegensatze gegen das wirkliche gemeint.

<sup>3)</sup> Vielleicht ist es auch nicht ohne Sinn, dass eine Messiasbezeichnung aus demjenigen prophet. Abschnitte (Jes. 40 fgg.) gebraucht wird, aus welchem (V. 23) der Täufer seinen Beruf dargestellt hatte.

<sup>4)</sup> Wir sehen daher keinen Grund, in eine der beiden Annahmen der sogenannten höheren Kritik (vgl. Gabler's vierte

Jetzt aber wird V. 30 das, vorher 27 allgemein ausgesprochene, Zeugniss bestimmt auf die Person Jesu angewendet (οὖτος dem αὐτός oben gegenüber). Der Sinn des Verses oben bei 15.

V. 31 — 34: wodurch der Täuser diese Ueberzeugung empfangen: in der Tause Jesu sei ihm eine Erscheinung zu Theil geworden, ihm vorher angekündigt als Messianisches Zeichen. Die drei Ersten haben bekanntlich dieselbe Geisteserscheinung bei der Tause, aber nicht als Erkennungszeichen für den Täuser; auch hat der Gottesgeist bei Johannes eine andere Bedeutung als bei Jenen 1). — Dem 32. Verse, welcher den 30. begründen soll, setzt der Schriftsteller das betonende: καὶ ἐμαρτύρησεν Ἰωάννης λέγων voran.

Das vielbesprochene:  $\kappa \partial_t \gamma \partial_t \sigma \partial_t \kappa \partial_t \delta \varepsilon \iota \nu$  a  $\partial_t \tau \partial_t \nu$  wiederholt sich V. 33. Es ist keine Frage, dass es dem Zusammenhange nach nur 2) bedeuten könne: und (nicht anch) ich wusste von diesem nicht, dass Er der  $\xi \mu \pi \varrho \sigma \sigma \partial \varepsilon \nu$  und  $\pi \varrho \partial_t \tau \sigma \delta \varepsilon$  sei. Damit scheint nun Matth. 3, 14 zu streiten, die Abwehr des Täufers, weil Jesus der Würdigere sei 3). Wenig käme es darauf an, in der evangelischen Tradition eine verschie-

Abh.) einzugehen: nach denen der Evangelist entweder dem Ausspruche des Täufers den zweiten Satz,  $\delta$  atowv u. s. w., beigefügt haben soll, oder die Worte überhaupt anders verstanden als jener. Ehr könnte man mit J. Kuhn (Leben Jesu 252 ff.) nur im Abstr.  $\tau \dot{\eta} v$   $\dot{\alpha} \mu$ . und im  $\kappa \dot{\sigma} \sigma \mu \sigma_{\bar{\nu}}$  etwas allein dem Ev. Gehöriges annehmen.

<sup>1)</sup> Vgl. zu V. 33.

<sup>2)</sup> Nur Nonnus im Alterthum (ebenso dann Beza u. A.) versteht die Worte von persönlicher Bekanntschaft (V. 108 f.): ἐγιὰ δέ μιν οὐ πάρος ἔγνων \*Ο μ μ α σ ι ν —

<sup>3)</sup> Das ebionitische Evangelium (Epiph. 30, 13) stellt die Rede des Tänfers nach den glänzenden Erscheinungen der Taufe (der Täufer: κύριε, δέομαι, σύ με βάπτισον u. s. w.). Auch uns scheint dieses eine, natürlich ohne Rücksicht auf die Tradition, wie sie hier bei Johannes gegeben wird, gemachte Veränderung der Angabe, welche Matthäus ursprünglicher giebt. Lücke hält die Verse 14. 15 bei Matthäus für eine unrichtige Einschaltung im "vollständigen Matthäus", nur 16. 17 für ursprünglich.

dene Aussassung des Verhältnisses vom Täuser zur Person Jesu anzunehmen. Aber in der That spricht schon der Text bei Matthäus: ἐγὼ χοείαν ἔχω ὑπὸ σοῦ βαπτισθῆναι, für die alte Ausgleichung, dass dort nur eine höhere Menschlichkeit habe bezeugt werden sollen, nicht die Messianische Würde. Denn ein Taufen wurde ja, soviel wir wissen, dem Messias nicht beigelegt, und die Rede des Täusers will also nur sagen, das Tausgeschäft, das Werk des Vorläusers, gebühre ihm als dem Würdigeren. Ueberhaupt erscheint uns die Persönlichkeit und das Werk des Täusers in der evangelischen Tradition weit bestimmter und gehaltener, als die gewöhnliche Meinung annimmt.

Was die Worte übrigens anlangt, so ist es angemessener, das  $a \vec{v} \tau \vec{o} v$  nicht auf die Person Jesu zu beziehen, sondern (dasselbe Subject ist ja im  $\varphi a v \varepsilon \varrho \omega \vartheta \tilde{\eta}$ ): den nach mir Kommenden, wer es sei, kannte ich

nicht.

"Aber ich kam, trat auf, taufend im Wasser," äusserlich.  $T\tilde{\varphi}$  ' $I\sigma\varrho\alpha\eta\lambda$ , sich mit einschliessend. Aber der Evangelist lässt den Täufer mit Absicht den altheiligen Volksnamen gebrauchen.  $\Phi\alpha\nu\epsilon\varrho\omega\vartheta\tilde{\eta}$  dem Folg. gemäss, durch ein göttliches Zeichen bekannt, dargestellt würde (vgl. 1 Br. 3, 2).

Dieser Zweck der Johanneischen Taufe (denn als Zweck wird dieses φανεροῦσθαι ja bestimmt eingeführt, nicht blos als ein Nebenerfolg jener Taufe) 1) scheint nicht zu dem V. 23 erwähnten zu stimmen. Aber,

<sup>1)</sup> Bekanntlich hat auch der Jude bei Just. dial. c. Tryph. 8 die ähnliche Tradition: der Messlas unbekannt, sich selbst nicht kennend, unmächtig, μέχρις ἄν ἐλθῶν Ἡλίας χρίση αὐτόν (dasselbe 49), u. φανερὸν πᾶσι ποιήση. Aber, da das Zeichen eben für den Act des Taufens verheissen worden war, hat man die b. Joh. folgende Erzählung ohne Zweifel auf die Taufe Jesu zu beziehen, nicht auf eine andere einzelne Erscheinung. So die drei ersten Evangelien, so wurde es auch hier immer augenommen: und Lücke so gegen Usteri (Nachrt. über den Täufer Joh., die Taufe und Versuchung Christi: th. St. u. Kr. II. 3. 448)

will man nicht den Evangelisten einen göttlichen Zweck dem menschlichen, dem des Täufers, an die Seite stellen lassen: so liegt ja wirklich in diesem zweiten Erfolge nur die Durchführung des ersteren 1).

V. 32. "Und nun sprach er sein Zeugniss so aus: Ich habe geschaut den Geist taubenartig vom Himmel herabsteigen, und er blieb auf ihm." Auch beim καταβαῖνον ist dem 33. V. zufolge das ἐπ' αὐτόν hinzuzudenken ²). Der 34. V. giebt den Schluss, zu dem 33 und 32 den Ober- und Untersatz darstellen.

Das Schauen des Geistes wird bei unserem Evangelisten bestimmt nur dem Täufer beigelegt, bei Matthäus und Markus Jesu. Lukas stellt es, wie er pflegt, schlechthin als eine Thatsache, Erscheinung hin 3). Die Himmelsstimme fehlt bei unserem Evangelisten allein: ist es mit Absicht geschehen, so hat er vielleicht den Sinn jener Darstellung, nämlich dass die Ueberzeugung auch dem Volke nahe gelegt worden sei, eben in diese Rede des Täufers an das Volk legen wollen. Das μένειν ἐπ' αὐτόν 4) war die Hauptsache: deswegen wird der Satz hier auch in der Form hervorgehoben: καὶ ἔμεινεν ἐπ' αὐτόν. Das Bleiben, wie das Ruhen und Sein des Geistes (Jes. 11, 2. 61, 1), bedeutet bleibende Aus-

Sofern die Johannestaufe eine Verkündigung, und sofern es eine Aufforderung sein sollte, musste sich schon menschlicher Weise in ihr der Messias darstellen.

<sup>2)</sup> Darum auch das minder gewöhnliche ἐπ' αὐτόν, welches zwar nicht ohne Beispiel ist (Lücke vgl. Apok. 7, 15. σκηνώσει ἐπ' αὐτούς): hier aber sollte es eben auf Beides gehen, καταβ. und ἔμεινε.

<sup>3)</sup> Joh. τεθέαμαι — Matth. ἀνέβη ὁ I., καὶ ἀνεφχθησαν αὐτῷ οἱ οὐρ. καὶ εἰδε. (Unmöglich lässt sich εἶδεν auf dem Täufer beziehen.) Mark. ἀναβαίνων εἶδε — Luk. ἐγένετο — ἀνεφχθῆναι — καὶ καταβῆναι —.

<sup>4)</sup> Bei Markus und Johannes hat die neuere Kritik vor περιστεράν ὁς statt ὁσεί in den Text gebracht: bei Matthäus und Lukas ist ὡσεί unbestritten, ὡς selten. Doch tritt bei Markus und Johannes gerade die materielle Erscheinung am wenigsten hervor.

rüstung. Von einer anderen Seite (der des Reichthums) wird die Erhabenheit dieser Ausrüstung 3,34 dargestellt.

Aber Zweierlei drängt sich hier zur Erwägung vor. Was dieses Angeschaute, das, was dem Täufer die Ueberzeugung gegeben, gewesen sei? und jenes räthselhafte ὡς περιστεράν, das, wie es den Vier gemeinsam ist, fast mit Sicherheit als ein authentisches Wort des Täufers angesehen werden kann.

Eine nur äusserliche Erscheinung ist es nun wohl nicht gewesen, dazu war doch auch bei Hebräern und Juden die Vorstellung vom Geiste Gottes zu unsinnlich: auch gewisse sinnliche Anzeigen des gegenwärtigen, mitgetheilten Geistes gab es nicht im Volksglauben: wenigstens würde es Blitz und Donner nicht gewesen sein. Vielmehr soll eine geistige Erscheinung beschrieben werden, und in der That liegt dieses schon im Θεᾶσθαι, wenigstens in der Sprache unseres Evangelisten 1): die Offenbarung des Geistes in der Person Christi, überhaupt oder in bestimmten Aeusserungen. Demnach macht das ὡς περιστεράν einen Nebenbegriff aus: was denn auch schon daraus hervorgeht, dass die Formel im 33. Verse fehlt 2).

Die Meinungen nun, welche diese Formel entweder aus dem falschen Lesen eines Originalworts haben erklären wollen, oder eine Verbesserung derselben aus Conjectur versucht haben 3), müssen wir vor Allem

<sup>1)</sup> Dieses wird von Theodor von Mopsuh. (Catena zu d. St.) fälschlich so verstanden, als solle nur ein Sehen im Geist (πνευματική θεωρία — ὀπτασία) erzählt werden: wobei das ώς περιστερών ganz unbegreißich sein würde. (Man müsste es denn mit Neander, Leben Jesu 81. 3. A., in dem Sinne auffassen: als eine sanft wirkende, nicht gewaltsame, Offenbarung sei dem Täufer dieser Geist erschlenen.) Θεᾶσθαι und Aehnliches (zu V. 14) bedeutet vielmehr immer ein äusserliches Sehen, aber von Erscheinungen höheren Charakters, höherer Bedeutung.

<sup>2)</sup> Latelnische Texte, wie der b. Rup. Tuit., haben es auch dort wieder ohne Auctorität.

Einiges der Art wurde aufgeführt in d. Grundzügen d. bibl. Theol. S. 310.

zurückweisen: es steht denselben unbedingt entgegen, dass sich die Formel ja in allen Berichten, muthmasslich aus den verschiedensten Quellen, findet.

Zwei der gangbarsten Ansichten aber 1) (neben der gewöhnlich kirchlichen, welche hier nur eine Incarnation des Geistes fand 2)) haben an sich, die eine etwas Unangemessenes, die andere gar etwas Spielendes: sie können vollends gar nicht Statt haben, wenn, wie im Vorigen behauptet wurde, die Erzählung keine äusserliche Erscheinung gemeint hat. Jene zwei sind: 1) dass ώς περιστ. nur die Art der Erscheinung habe bedeuten sollen, Schwebendes oder Schnelligkeit, oder was sonst 3): da dann die Erscheinung selbst als irgend ein Meteor vorgestellt wird 4). 2) Dass eine wirkliche Taubenerscheinung gemeint sei, welche vom Täufer so gedeutet worden sei! 5) Schon das ώς — περιστεράν beweist, dass so etwas nicht der Gegenstand des Schauens habe sein sollen.

<sup>1)</sup> Wir können für Literatur und Material der Auslegungen der Stelle auf Hase (L. J. 84. 3. A.) und die Ausleger der früheren Evangelien verweisen, namentlich zu Matthäus, auf Kühnoel und Fritzsche.

<sup>2)</sup> Vgl. Suicer. unter περιστερά II. 689 ss. Durchaus gewöhnlich war es hierbei in der alten Kirche, die Taube in der Noachischen Fluth zu vergleichen: gemäss der typischen Auffassung jener Geschichte, von welcher 1 Petr. 3, 20 f. Eine Seite darstellt. Ausführlich behandelt diese Vorstellung Chrysostomus 12. Homilie z. Matthäus. Nur hielt die kirchliche Vorstellung das είδει des Lukas fest (nicht φύσει): es sei eine einmalige Erscheinung des Geistes gewesen: daher auch keine natürliche Taube (Nonnus: ἀντίτνπον μίμημα πελειάδος). Wie denn jenes σωματικώ είδει diese kirchliche Vorstellung eigentlich begründet hat.

<sup>3)</sup> Seit Valla und Erasmus, vornehmlich von den Socinianern u. Armin. ausgeführt: Einige (wie Sam. Crell) fanden sogar im ως περιστ. die Figur des Meteors.

<sup>4)</sup> Dass es feurig gewesen, dafür gebraucht Grotius die apokr. Stellen b. Just. M. und im Ev. der Hebr. vom Feuer, das über dem Jordan geleuchtet habe.

<sup>5)</sup> Am Ausführlichsten von Schulthess dargestellt: der Geist Gottes wie e. Taube, Engelhardt u. Winer krit. J. IV. 257 ff.

Vielmehr ist es ein (wie gesagt, aus der prophetisch-bildlichen Sprache des Täufers stehen gebliebenes) Bild 1): doch nicht blos des Reinen, Zarten, sondern ein, gerade dem, was hier geschahe, nämlich der Taufe, sehr nahe liegendes, Bild. Das Wasser weihend, über ihm schwebend wie der mütterliche Vogel über seiner Brut, war ja der Geist Gottes im Anbeginn der Dinge gewesen 2). So auch hier: über dem Wasser des Flusses, über dem Getauften schwebend, jenes weihend, diesem höhere Kräfte verleihend: so

Solche könnten dagegen bei den Samaritanern gewirkt haben, wenn die Taube bei ihnen ein heiliges Symbol gewesen wäre, wie es die alte jüdische Sage angab (Friedrich, de columba Dea Samaritanorum, an s. Christolog. Sam. 1821): und es ist neuerlich oft, nur gemässigter, wiederholt worden (Gregoire hist. des sectes, V. 253 ss.); während z. B. Robinson (III. 326) Nichts davon bei dem Reste der Sam. bemerkt hat.

<sup>1)</sup> Dieselbe Ansicht scheint auch Origenes genommen zu haben. 27. Hom. zu Lukas - mehr allgemein c. Cels. I. 43-48: und dahin (nicht auf Vision, wie Th. Mopsu., sondern auf bildliche Darstellung) beziehen sich wohl seine Worte (Cat. zu d. St.) οἰκονομίας τρόπφ γέγραπται, οὐχ Ιστορικήν διήγησιν έγοντα, άλλά θεωρίαν νοητικήν (geistige Schilderung). Deutlicher Severus cat.: πρώς την ήμετέραν έννοιαν καί συγκατάβασιν ολκονομίας διεσκεύασται δ εύαγγελικός λόγος.

<sup>2)</sup> In Gen. 1, 2 wurde dieses Bild von jeher mit Recht gefunden (Hottinger. hist. creat. 42. hist. or. 272. 348. Gesenius Thes. Auch Basilius z. Hexaem. erwähnt, ohne Zweifel mit Rücksicht auf Ephraem, als gangbare Deutung die von ἐπωάζουσα vorts. Auf Taubenflug oder Brüten wird nun jenes Wort sonst in der Sprache des A. T. (Deut. 32, 11) nicht bezogen; dennoch hat eine alte Darstellung der Juden das Taubenbild in jene Stelle gelegt. Das Buch Sohar (Schöttgen hor, zu Matth. 3, 16: anderwarts, vgl. Cabb. denud. II. appar. unter , wird dort Metatron in diesem Bilde dargestellt, dieses in mystischer Deutung des Hohenliedes) findet in Gen. 1, 2, Taubenflug und Messiasgeist: es wird aus Chagiga c. 2 (im Tractat selbst steht es nicht) von Heid. u. A. citirt, wie das Wort der Genesis die zarte Pflege der Taube für ihre Brut bedeute. Gewiss nur nach dem sprüchwörtlichen Gebrauche des Taubenbildes vom Zarten, Milden: ohne dass hierbei fremde, etwa Syrische, Bilder und Mythen eingewirkt hätten (Lücke).

hatte sich der göttliche Geist dem Täufer dargestellt: und man behielt gern das Bild seiner begeisterten Sprache bei, wie vielleicht auch die Bilder des Gotteslammes und (3, 29) des Bräutigams 1).

V. 33: Das sei ihm geoffenbart gewesen: Messias könne nur sein, in wem sich die Geisteskraft am sichtbar-mächtigsten darlegen werde. Der letzte Satz:  $o\vec{v}\tau os - \vec{\epsilon}v \pi v \epsilon \psi \mu a\tau \iota$  ist eigentlich zusammengezogen aus denen: er ist es (Messias) als solcher, welcher — er ist es, darum weil dieser mit Geist taufen soll. Der Mittheilende muss die Fülle des Geistes in sich empfangen.

Hier möge denn die Bemerkung stehen, in Beziehung auf, neuerlich viel besprochene, Begriffe 2):

<sup>1)</sup> Auch De Wette findet die "prophetische Symbolik des Täufers" in der Formel.

<sup>2)</sup> Ausführlich hat über das Verhältniss des λόγος zum πνεῦμα bei Joh. von Neuem Lücke gehandelt, Excurs zu dieser St., 432-443. 3. A.

Wir bemerken Folgendes (bibl. Theologie und Dogmengeschichte haben das Genauere und Ausführlichere zu geben): 1. Die Frage ist zwiefach: ob Namen und Begriff von λόγ, und πν. bei Joh. dasselbe bedeuten? - und, sollte dieses sein oder nicht, ob sich die Vorstellungen vom menschgewordenen Logos und vom Ueberkommen des Geistes in der Taufe mit einander vertragen? 2. Logos und Pneuma sind bei Joh. verschiedene Begriffe, so wie es hier im Texte genauer bestimmt worden, und wie es sich Jedem schon damit fühlbar macht, dass es unmöglich gewesen wäre, vom Geiste zu sagen, σάρκα γενέσθαι. Hätte übrigens Joh. dasselbe unter Beidem gedacht, so wäre dieses nicht in alexandrinischer Sprechweise geschehen (bei Philo ist ανεθμα stets nur die Wirkung, Erscheinung des Logos, vorzugsweise die im geistigen Gebiet und Leben), sondern man müsste mit Eichhorn u. A. annehmen, der Logos sei alexandrinisch das, was, palästinensisch ausgesprochen, Pneuma, und Joh. habe im historischen Style Pneuma gebraucht, im theologischen Logos. Aber das, was im Logos des Joh. liegt, dieser Begriff einer höheren Persönlichkeit, hat nie im paläst. Pneuma gelegen: etwa nur, höheres Dasein, Leben (Röm. 1, 4. Hebr. 9, 14). Auch bei den ältesten KVV. bedeuten die Begriffe nie dasselbe: immer ist πνεθμα das Zweite, die Erscheinung. 3. Wäre πνεθμα bei Joh.

dass das Verhältniss zwischen dem Logos, welcher in Jesu gewohnt haben (V. 14), und dem Geiste, welchen er (unserer Stelle zufolge) empfangen haben soll, ohne Zweifel von unserem Evangelisten so gedacht worden sei, dass dieser nicht für ihn (nirgends sagt Johannes, dass Jesus gesprochen oder gethan haben solle im h. Geiste), sondern zur Mittheilung an die Menschen, also als eine Gabe für Menschen, bestimmt gewesen sei. Wieder aber ist zu bemerken, wie der Evangelist den Täufer unter den Messianischen Attributen dieses geistigste gerade auswählen lässt 1).

O πέμψας με — εν εδατι, εκετνος Derselbe, welcher mir den untergeordneten Beruf gegeben hat, gab mir auch die Weisung, wer den höheren habe. Dem εν εδατι gemäss muss auch εν πνεύματι genommen werden, mit ihm taufen, den Geist reichlich verleihen 2).

auch nur, wie bei den KVV., die Erscheinung des Göttlichen, so würde die Mittheilung desselben, auch nur als Erregung, (denn was Lücke von der Nothwendigkeit bedeutender Anregungen für geistig tiefe und reiche Naturen vortrefflich gesagt hat, gehört eben nicht für die Idee des Logos), es würde unsere Stelle hier sich allerdings nicht mit dem Prolog vereinigen lassen. Wohl aber die Mittheilung dessen, was die Menschen von ihm geistig empfangen sollten. Anders bei den drei ersten Evangelien, welche ohne die Logoslehre beginnen: und wir können die Meinung nicht theilen, dass das Wunder der Geburt bei Matthäus und Lukas dasselbe sei mit dem σὰρξ ἐγένετο.

Eigenthümlich fasst Schleiermacher's Homilie z. uns. St. jenes Verhältniss von Logos und Pneuma: der Täufer nämlich seinicht über dieses Zweite hinausgekommen.

- 1) Wie unser Evangelist nämlich das Ueberkommen des Geistes auffasst. Aber das Wort von der Geistestaufe, wie es uns ja auch bei den drei Ersten entgegenkommt, ist gewiss auch als eine authentische Rede des Täufers zu nehmen: und vielleicht hängt hiermit zusammen, dass den Johannesjüngern zu Ephesus (AGesch. 19, 2) das Geistempfangen ganz besonders als Attribut der Messiasgläubigen vorgehalten wird.
- Nonnus hat auch hier (auch Orig. dreimal: Griesb. symbb.
   405): ἐν πυ ψὶ βαπτίζων καὶ πνεύματι V. 125 (vorher von Joh.

34. Έφρακα, μεμαρτύρηκα] eben weil, oder: sobald wie ich dieses gesehen, habe ich bezeugt 1). Der Name, Gottessohn, hat hier gewiss die Messianische Bedeutung, wie weiterhin auch im jüdischen Munde: 50. 6, 69. Doch mag der Evangelist immer dem Täufer dabei eine besondere, höhere, Aussaung des Namens beigelegt haben (3, 35 f.), wie derselbe auch wohl im jüdischen Gebrauche bald weitere, bald engere Bedeutung gehabt hat.

Jetzt lenkt die Erzählung bis zu 3, 22 ff., wo sie noch einmal zum Täufer zurückkehrt, auf Jesum selbst ein. Die lebendige Darstellung in diesem Theile des 1. und im 2. Cap. bewegt sich, wie Vieles im Johanneischen Evangelium, in Gegensätzen: wie Jesus das Gute und das Schlimme in den Menschen erkannt habe (1, 49. 2, 25), wie er wunderbar in Freundlichkeit und im Zorn gewesen sei (die Geschichten des 2. Cap.), endlich, in wie verschiedenem Sinne man an ihn geglaubt habe (1 und 2). Durchaus aber hat schon in diesen Capiteln das Judäische höhere Bedeutung als das Galiläische.

35. Das Stehen des Täufers gehört in das Bild des Predigers. Das περιπατεῖν V. 36 ist im Fortgange des Ev. das stehende Wort für das Lebensgeschäft Jesu. Daher wird es hier vielleicht schon so gebraucht. Die μαθηταί des Täufers werden in den Evangelien und hier schon vom Volke unterschieden, welches sich um

βαπτίζειν ἀπύροισι καὶ ἀπνεύστοισι λοετροῖς. Bekanntlich ist καὶ πυρί nur bei Lukas kritisch entschieden: bei Matthäus hat ursprünglich wohl nur die Erklärung der Formel gestanden 2, 12.

<sup>1)</sup> Hier steht dieses "geschen haben und bezeugen" anders beisammen als 3, 11. 32. 19, 35. 1 Br. 1,2 f. 4, 14, wo Beides denselben Gegenstand hat. In unserer Stelle bezieht sich das Bezeugen auf etwas aus dem Geschauten Entnommenes, Gefolgertes: daher denn natürlich das  $\delta\tau\iota$   $o\dot{v}\tau o\dot{s} \rightarrow \vartheta\epsilon o\ddot{v}$  sich nur auf  $\mu\epsilon\,\mu\,\alpha\,\varrho\,\tau$ . bezieht. Dieses Präteritum dann, wie man will, genommen vom vorherigen Zeugen, oder dem fortanigen, oder, dass er Bezeugender geworden sei (vgl. Lücke zu d. St.).

ihn versammelte (οί διατοίβοντες μετ' αὐτοῦ 3, 22). Einer der beiden Johannesjünger wird genannt V. 41: Andreas. Wie aber in unserem Evangelium die Persönlichkeit der Jünger immer mit Absicht bezeichnet wird, und diese gesammte Erzählung hier darauf geht, einen engeren Jüngerkreis darzustellen, welcher sich hier schon durch das Zeugniss des Täufers zusammengeschlossen habe (bei den drei ersten schliesst er sich durch das eigene, berufende Wort Jesu): 30 würde der Name des anderen Erwählten gewiss genannt worden sein, wenn nicht diese Stelle zu denen gehörte, in welchen der Schriftsteller auf seine eigene Person hindeutet 1). Έμβλέψας (anders 43), ihn genau bezeichnend. "Ιδε ό α. τοῦ θεοῦ, dieses also als die dem Täufer geläufigste Messiasbezeichnung wiederholt 2). 37: Ήκουσαν λαλοῦντος καὶ ἡκολούθησαν, wie das Folgende zeigt, in der Absicht sich selbst von dem zu überzeugen, was der Täufer ausgesprechen hatte. 39. Ti ζητεῖτε - wie.wenn er ihr Suchen noch nicht auf seine Person bezöge. Der Rabbiname mag, wie er für Jesus sogleich gebraucht wird (vgl. 3, 2), keine besondere, äusserliche Veranlassung gehabt haben: es hat ohne Zweisel auch eine weitere Bedeutung desselben gegeben 3), in welcher er überhaupt geistig hervortretenden Personen ertheilt

<sup>1)</sup> Theodor v. Mopsu. i. d. Cat. erwähnt diese Meinung, zieht aber die vor, dass der andere Jünger minder bedeutend gewesen sei, Andreas aber besondere Bedeutung habe. Beides erwähnt Euthymius neben einander.

So hält man Plato für den ungenannten Freund im Anf. des Timäus.

<sup>2)</sup> Die alte Kirche (Ammonius, Chrys., Euth.) legte in das Wiederholen (δευτέρα φωνή Chrys.) den Sinn, dass das frühere Zeugniss unbeachtet geblieben sei. — Uebrigens scheint es nicht nöthig, auch nicht wegen V. 37, mit Vielen (auch u. A. Tholuck) anzunehmen, dass der Täufer noch Mehr gesprochen haben solle, als V. 36 aufführt.

<sup>3)</sup> Ebenso Selden u. A.: dagegen Vitringa (vgl. Lampe zu unserer St.) den Rabbinamen bei Jesu ganz eigentlich nehmen wollte.

wurde 1). Aber das ποῦ μένεις; 2) und was darnach erzählt wird, ist ganz in der Art eines prophetischen Auftretens, wie das des Täufers war: wobei sich Hörer und Pilger in Grotten, Gezelten u. s. w. um den Mann her sammelten. Έρχεσθε κ. ἴδετε. 47. 11, 34. vgl. 4, 29. Aber gewiss darf man im Gebrauch dieser gewöhnlichen Formel 3) ebenso wenig eine Nachahmung der Apokalypse (6, 1 ff.) finden (Weisse, Br. Bauer), als dort eine Reminiscenz aus unserer Stelle 1).

Das ωρα ην ως δεκάτη 5) könnte wohl schlechthin der Johanneischen Genauigkeit oder Lebendigkeit der Darstellung angehören, wie V. 28 und Anderes. Hat

<sup>1)</sup> So erscheint er denn unten selbst aus dem Munde der Jünger, neben dem Messiasglauben, 11, 8.

<sup>2)</sup> Wir sind wohl nicht veranlasst, (mit Lücke) anzunehmen, dass die Jünger in dieser Frage einen späteren Besuch hätten ankundigen wollen. Vielmehr scheint es die Absicht des Schriftstellers, Alles hier in schneller Aufeinanderfolge vorübergehen zu lassen.

<sup>3)</sup> Uebrigens ist V. 40 ὄψεσθε dem ίδετε äusserlich ziemlich gleichgeltend, und sprachlich vielleicht vorzuziehen. (Auch bei Nonnus schwankt der Text zwischen άθρήσαιτε und είζόψεσθε.). In der Vergleichung des jüdischen Lehrstyles zu der Formel hat man theils das "gehe" und siehe (lerne), theils eine ganz andere Bedeutung unserer Formel (merke auf) hereingemischt.

<sup>4)</sup> Wir übergehen die sprachliche Frage über die alexandrinischen Formen  $\eta\lambda \vartheta av$ ,  $\varepsilon l\delta av$  (Sturz. de dial. Alex. p. 61), welche auch hier von Lachmann nur zum Theile aufgenommen worden sind:  $\eta\lambda\vartheta ov$  kal  $\varepsilon l\delta av$ .

<sup>5)</sup> Die Bemerkung, dass es fast Abend gewesen, ist Vielen aufgefallen neben dem την ημέραν εκείνην. Daher die Versuche, entweder an dieser Formel (Credner: sogleich diesen Tag, Frommann wie Rupert. v. Deutz: nur diesen Tag), oder an dem ωρα ην ως δεκ., vornehmlich von Rettig (theol. St. u. Krit. 1830. I. 106 f.), welcher die Römische Tegesabtheilung in der Stelle (und 4, 6. 19, 14) finden wollte. Hiergegen (Tholuck stimmt bei) Lücke mit Recht, und gebraucht dabei treffend 11, 9 von den zwölf Tagesstunden. — Πμέρα ist in unserer Stelle, wie man will: bürgerlicher Tag, oder noch gelegene Zeit zum Gehen und Handeln.

es aber eine Bedeutung, so liegt diese wohl nicht darin, dass die Männer durch die späte Tageszeit veranlasst gewesen seien, bei Jesu zu übernachten, oder Mahl mit ihm zu halten 1), sondern im Zusammenhange mit dem Folgenden. Am sinkenden Tage sei der Eine noch zum Bruder gegangen, und dieser (der drängende Petrus) habe sich jetzt noch beeilt zu Jesu zu kommen. Denn die gewöhnliche Meinung (auch bei Euthymius), dass das Folgende V. 42 f. am folgenden Tage erst geschehen sei, passt nicht zu der Weise dieser Erzählung (vgl. V. 44).

Aber die allmälige Steigerung, Erweiterung der Ueberzeugung von dem Glauben an den Meister zum einfachen Messiasglauben (V. 42), dann zur zwiefachen Steigerung desselben (V. 46.50) ist nicht ohne Absicht geschehen. Sie bedeutet die durch die Person Jesu immer gesichertere Ueberzeugung der Männer. Hogotos oder  $\pi o \tilde{o} \tau o r^2$ ), gleichbedeutend. Entweder sollen Beide gesucht haben, und der Eine gefunden ( $\pi o \tilde{o} \tau o s$ ), oder der Eine, Andreas, Mehre oder unbestimmt gesucht, und diesen, Petrus, zuerst ( $\pi o \tilde{o} \tau o r$ ) gefunden. Die Ehre, welche Andreas aus dieser Stelle als Erst-

<sup>1)</sup> Darauf, dass es die gewöhnliche Zeit der Mahlzeit gewesen, gehen Wetstein's Citate bei d. St. Schleiermacher findet sinnreich darin eine Andentung traulicher Gespräche, welche Jesus geführt habe (S. 93).

<sup>2)</sup> Πυῶτον haben die Lachmannischen Texte aufgenommen. Dass unter den kritischen Zeugen für πυῶτον κου Griesbach, nach seinen eigenen Angaben (Symbolae crit. II. 406) mit Unrecht Origenes angeführt werde (wenn schon mit der Beschränkung, ut videtur), hat Lücke bemerkt, und die auctoritates der jüngsten Lachm. Ausgabe lassen ihn auch weg. Dagegen scheinen die alten, morgenl. und lat., Uebersetzungen allerdings πυῶτον gelesen zu haben, aber wie sie das Wort stellen, wahrscheinlich in adverbialer Bedeutung (die lat. Texte im Mittelalter haben auch primo): er fand zuerst (unter Mehren die er gefunden hat): wie dort Theodor vom Andr. sagt: τὰς ἀρχὰς τῆς πίστεως πυοκατεβάλετο. Die isolirt stehende Schreibart mane (ob nun dabei πρωΐ gelesen worden sei, oder πυῶτον so übersetzt) geht auf denselten Sinn. Auch Nonnus nahm es wohl so: πρώτιστον όδενων.

berusener (πρωτόκλητος) in der griechischen Kirche hat, stellte sich zugleich den Ansprüchen des Petrus in der lateinischen entgegen. Im εύψήκαμεν (ohne Beziehung auf das ξητεῖν V. 39) liegt die Allgemeinheit des Suchens nach dem Messias in jener Epoche.

Selbst dem Messiasnamen (hier und 4, 25 findet sich derselbe allein in den N. T. Schriften) 1), wird die griechische Namensbedeutung beigesetzt (die Formel für die Uebersetzung δ εστι μεθεφμ., hier allein bei Johannes) 2): aber jener, der Originalname des Messias, war unter den Hellenisten vielleicht gerade wenig bekannt.

Die Namengebung V. 43 könnte hier abweichend von der Tradition bei Matthäus (16, 18) erzählt worden sein: doch kann man in der anderen Erzählung nur eine Erinnerung Jesu an Früheres finden, oder einen verschiedenen Sinn des Namens hier und dort (Fels in seiner Natur, Fels für die Gemeine). Auch heisst es dort bestimmt: od et II.

In den Namen  $\Sigma t \mu \omega v \delta v i \delta s i \omega v \bar{a}$  darf man um so weniger eine solche Wortbedeutung suchen, wie im  $K \eta \varphi \tilde{a} s^{3}$ ), als, auch abgesehen von dem Gegensatze  $\tilde{\epsilon} t$  und  $\kappa \lambda \eta \vartheta \dot{\eta} \sigma \eta$ , Beides nicht die eigentlichen, ur-

<sup>1)</sup> Statt Μεσσίας ist Griesb. hier und 4, 25 geneigt, Μεσίας vorzuziehen, eine Form, welche der Alexandrinischen Weise, die hebr. Buchstaben zu übersetzen, nicht gemäss ist. (Jene auctoritates der neuen Lachm. A. haben diese andere Schreibart nicht mehr erwähnt. Hat jene falsche Schreibart vielleicht mit der Ableitung späterer Griechen von μέσος zusammengehangen [Matthäi zu Euth. S. 52]?). Χοιστός statt ὁ Χο. erst in der neueren Kritik: gewiss ursprünglich, denn nicht der Begriff, nur das Wort sollte übertragen werden. Für ὁ Χο. auch hier Gersdorf. Beitr. z. Sprachchar. 40.

<sup>2)</sup> Me ve quyvevóuevor indessen liest Lachm. auch V. 39.

Acteve Theologen, wie Lampe, fanden in allen diesen Uebersetzungen unseres Evangelium etwas Besonderes ("usitatum ipsi est interpretationem addere, quando sub nominibus mysterium ali quod latet").

<sup>3)</sup> Selbst Grotius, neuerlich Paulus, führen dieses aus. Die Alten (ausführlich Nonnus) nahmen an, dass der erste Name

sprünglichen Namen sind, sondern das Livor eine in das Griechische umgebildete Namensform ist, und Iovā eine abgekürzte Form, für welche auch hier Ioārrov (Ioārov Lachm.) gelesen wird, anch in der lat. Kirche Ioarrā, wie zwischen diesen drei Formen die Schreibart auch 21, 15 schwankt.

Fortwährend werden die äusserlichen Verhältnisse Jesu so vorausgesetzt, wie sie bei den Anderen berichtet werden: die galiläische Abkunft 44, die aus Nazaret 46, die Familie 2, 1. Ἡθέλησεν έξελθεῖν ist gewiss nicht blos vom Beschlusse zu verstehn, sondern vom Beginn der Reise 1). Aber im eselbeiv liegt wohl schon das Johanneische, dass der Sache nach Christus nach Judaa gehört habe. Ακολούθει μοι ist hier nicht als eine gewöhnliche Aufforderung zur Begleitung aufzufassen (37, 41), sondern im gewöhnlichen Styl der Evangelisten 2): wie ja der Schriftsteller hiermit sogleich (46) die Erklärung des Philippus von der Messianität Jesu verbindet, eine Erklärung, welche ohne Zweifel auch in Folge eines Beisammenseins mit Jesu vorgestellt werden soll. Ueber Philippus und Nathanael braucht nicht Bekanntes wiederholt zu werden. Im Hervorheben jenes bei Johannes (6, 5. 7.

ganz nun habe aufhören sollen. (Ἐπωνυμίην καλύψει πρεσβυτέρην — ὑπέρτερον οὔνομα.)

<sup>1)</sup> Doch ist alles Folgende im 1. Cap. im Sinne des Schriftstellers gewiss noch nach Judäa zu versetzen, nicht (auch Lücke) schon nach Galiläa. Reise und Ankunft fällt in die Zeit, deren Schluss durch τῆ ἡμέψα τῆ τρίτη 2, 1 bezeichnet wird. Lightfoot verlegt die vorigen Scenen schon nach Galiläa: wofür dann passen würde, was Einige meinten, ἐξέλθεῖν V. 44, auf ein galiläisches Wegreisen zu beziehen. — Uebrigens, wenn Joh. hier auch noch nicht das öffentliche Leben Jesu hat beginnen lassen, warum soll dieses Hinweggehen nach Gal. sich gerade auf die Hochzeit v. Kana beziehen? (De Wette u. A.)

Die KVV. legen wieder zuviel in dieses ἀκολουθεῖν (Chrys., Aug. u. A.): seines Sinnes sein. Richtig Nonnus: εἶπε γενέσθαι τιστὸν ἐὸν συνάεθλον —.

12, 12 f. 14, 8) 1) mag etwas Absichtliches liegen: indessen vielleicht nur, sofern die evangelische Tradition gerade den Philippus nur im Allgemeinen erwähnt hatte. Dass Nathanael (21, 2) derselbe mit dem Bartholomäus der Drei gewesen, ist wahrscheinlich: denn gewiss sollen hier nur auserwählte Jünger aufgeführt werden, und in deren Zusammenstellung hat die Tradition wohl nicht geschwankt 2). Uebrigens auch hat Βαρθολομαῖος den Schein Beiname zu sein.

46. Auch dieses vielfach wiederkehrende "Finden" mag seine Bedeutung haben. Es soll die höhere Lenkung dieser äusserlich kleinen Verhältnisse bezeichnen 3). Ον ἔγοαψε (γράφειν hier nur, ankündigen, nicht, beschreiben) 1) — προφήται: die bedeutsame Umschreibung des Messias. Das Gesetz ist auch hier (wie 8, 5. 17) von den Büchern des Moses zu verstehen. Also ist nicht zu fragen, wie der Messias mit dem Mosaischen Gesetze zusammenhänge: doch auch nicht gerade, in welchen Stellen bei Moses der Messias verkündigt sein solle (Gen. 17 u. s. w. 49. 4 Mos. 24. 5 Mos. 18?) 5). Ebensowenig bei den Propheten. Es

<sup>1)</sup> Auch in der Bemerkung V. 35 fanden Chrys, und die Späteren etwas Besonderes. Aber jene ist gewiss hier nur ganz äusserlich, biographisch.

<sup>2)</sup> Bartholomäus wird in den Apostelverzeichnissen der Drei (Luk. 6, 14 führt diejenigen zuerst auf, welche hier berufen werden) auch mit Philippus zusammen genannt, nur AGesch. 1, 13 mit Matthäus. Dass Nath. nicht jener, sondern ein Schriftkundiger gewesen, welcher ebendeswegen nicht habe Apostel heissen sollen, behauptet mit Augustinus die alte lat. Kirche gewöhnlich. Wenigstens für schriftkundiger (auch wegen V. 47) halten ihn auch Chrysostomus und die späteren Griechen.

Rupert: nihil per casum divinae providentiae occurrit u. s.
 w. Er findet diesen Gedanken auch in der Zusammenstellung von ηθέλησεν und εύσίσκει.

<sup>4)</sup> Also nicht wie ôv elaov V. 15.

Und alle diese Stellen geben doch nicht den Messinsbegriff, in welchem diese Jünger Jesum hier kennen gelernt haben sollen.

ist Grundgedanke des Urchristenthums, dass die gesammte Mosaische Sache von der Idee des Messias durchzogen werde. Mit vollem Rechte: und allerdings schon darum, weil eine Religion, in welcher das Element des Glaubens geringer ist, desto mehr von Hoffnung in sich haben muss 1). Ingovv u. s. w.: in diesem sei er gefunden worden. Aber wenn δ ἀπὸ Ναζαρέτ 2) die Abstammung von dort bedeuten soll, dann zeigt sich hier, wie 7, 41 3), das Unbestimmte der Messianischen Erwartung, so dass die Geburt zu Bethlehem nicht durchaus als nothwendig für den Messias gegolten hat. Wie aber die Rede nur als ein Volkswort wiedergegeben wird, so soll das ἀπὸ Nas. ebensowenig der Tradition von der Geburt Jesu in Bethlehem widersprechen, als einer anderen das "Joseph's Sohn.66

Das ohne Zweisel galiläische Sprüchwort 1) über Nazaret V. 47 lässt sich nicht bestimmter deuten: ob es die Kleinheit des Orts oder der Charakter der Menschen, oder Beides zugleich, gewesen sei, was diesen Hohn der Volksgenossen veranlasst haben mag 5). Sonderbar ist die Bemühung der alten Kirche, das Verächtliche aus der Rede hinweg zu deuten: als sei es restectirende Frage, ob von Nazaret wohl so Etwas zu erwarten sei, und åyadór dann in der Bedeutung vom Messias oder Messianischem Heile; oder gar assertorischer Satz: aus Naz. könne das Heil allerdings kommen 6). In der Schmach des Nazarener-

<sup>1)</sup> Bemerkung von Strauss, chr. Glaubensl. I. 31.

<sup>2)</sup> Naζαοέθ, die sonst gewöhnliche Schreibart, gehörte wohl vorzugsweise der lat. Kirche an.

<sup>3)</sup> Hier sogar, wo die Messianische Ueberzeugung ausdrück lich mit auf Prophetenwort gegründet wird.

<sup>4)</sup> Gewöhnlich wird es für einen, dem Nath. eigenen, Gedanken gehalten.

<sup>5)</sup> Gewiss soll es im Munde des Galiläers nicht, wie wenn er sich selbst vergässe, ein Spott auf Galiläa überhaupt sein, wie 7, 52. (Theod. Mopsu.)

<sup>6)</sup> Das Erstere Origenes, und mit besonderer Beziehung auf

namens (schon AG. 24, 5) hat sich noch Etwas von jener Verachtung des Orts Nazaret erhalten 1).

48. "Wahrhafter Israelit, in welchem kein Falsch ist," darum, weil es nicht ist. Ohne Zweifel liegt diese Eigenschaft (μή είναι δόλον εν αὐτῶ) 2) nicht in dem Namen, welchen ja die heilige Tradition anders erklärte (Gen. 32, 28), sondern in dem Volkscharakter wie er sein sollte (αληθώς 6, 55): offen, redlich, dieses als die äusserste Bedingung aller nationalen Tugend, oder es ist die Stelle Gen. 25, 27 gemeint. (Röm. 9, 4. 2 Kor. 11, 22 steht, Ioganhitys als Ehrenname in etwas anderem Sinne). Gewiss aber soll sich Rede und Lob Jesu eben auf die freie Erklärung Nathanael's beziehen. Ob dieser nun in den Worten V. 49 das Lob annehme, oder, ob er sich nur wundere, dass Jesus ein Urtheil über ihn fällen wolle, welchen er nicht kenne, so viel er wusste: ist ungewiss. Aber die Antwort Jesu: "ehe Philippus dich rief, habe ich dich gesehn, wie du unter dem Feigenbaume warest, "3) mögen wir auf kein anderes Ereigniss, als das eben beschriebene, beziehen 1), die Worte

Bethlehem (nicht vielmehr dorther?) Chrysostomus und die Späteren: das Zweite Cyrill v. Alex. und Augustinus (tr. 7, 17), dieser jedoch zweifelnd, und so auch das MA.

Nonnus nach Passow's (metrisch richtiger Lesart: vgl. dort V. 183) 185: Ναζαρέθ (ohne ἐκ) δύν. καλὸν ἔμμεναι;

<sup>1)</sup> So-auch Robinson, Paläst. III. 1. 433.

Im moralischen Sinne, nicht von Frömmigkeit zu verstehn, wie es oft nach einer Deutung des 49. V. genommen worden.

<sup>3)</sup> Dass das ὅντα ὑπὸ τὴν συκῆν mit εἰδόν σε zu verbinden sei, nicht mit φωνῆσαι, erhellt schon aus V. 51 (εἰδόν σε ὑποκάτω τῆς συκῆς): überdiess würden sonst entweder jene Worte ganz müssig sein, oder der Evangelist hätte ein zwiefaches Wunder des Sehens aufgeführt: was doch störend sein würde.

Es versteht sich übrigens, dass είδον weder vom wirklichen sinnlichen Sehen zu verstehen sei (dieses ist γνῶναι V. 49), noch die Bedeutung von erkennen haben könne.

<sup>4)</sup> Wie wir, so fassen es die griech. KVV. Anders diejenigen Auslegungen (bei den meisten Neueren), nach denen Nath einsam unter dem Feigenbanme (dieser galt sprüchwörtlich für stilles

würden ausserdem etwas Gesuchtes haben; vielmehr eben unter dem Feigenbaume hatte Nathanael Jenes gesprochen, und er soll auf jene Scene, deren er sich gerade V. 49 nicht erinnert hatte, hingewiesen werden. Das "Rufen" also geht nicht auf die Anrede des Philippus (V. 46), diese ist eben das vor dem Rufen (πρό τοῦ σ. Φ. φ.): vielmehr auf das ἔρχου καὶ ἴδε (V. 47).

Wieder ist es zweideutig, ob das Alleswissen dem Messias überhaupt beigelegt worden sei im Glauben des Volks (noch vgl. 4,16—19) 1), oder ob es nur hier, da der Messianische Anspruch schon vorlag (V. 46), als Kennzeichen desselben gegolten habe. Aber das Bekenntniss von der Messianität Jesu steigert sich bei Nathanael durch die Bezeichnungen, Gottessohn (vgl. V. 32), und, König von Israel, beide aus dem Volksgebrauche: die zweite, auch 12, 15 vgl. Matth. 25, 34 sprach allerdings das Messianische in seiner nationalen Bedeutung aus, doch braucht diese hier nicht gerade im gewöhnlichen, nur äusserlichen Sinne verstanden worden zu sein. Hier soll es vielleicht auch dem Ἰσομηλίτης gegenüber stehen. 51. Πιστεύεις (wie 16,

Dasein, Mich. 4, 4. Zach. 3, 10, und sinnendes Dastehn, Wetst. z. uns. St.) gebetet, gelesen, gesonnen haben soll, oder auch sonst Etwas von ächtisraelitischer Art gethan (auch Nonnus, der die vorige Scene V. 46 unter eine Eiche setzt: μοῦνον ἔειπον lδεῖν—) Luther: "da du vor deiner Thüre unter deinem Feigenbaume sassest."

Den Einfall Augustins, welcher an den Feigenbaum nach dem Sündenfall (Gen. 3, 7) denkt (sub ficu i. e. sub umbra mortis), spricht das lat. Mittelalter nach.

1) Theodor von Mopsu.: ταῦτα περὶ τοῦ Χριστοῦ περιεδόκου — wobei die Messianische Deutung des Namens, Gottessohn, zu bemerken. Chrys. (vgl. Hom. 55 zu Matth.) und Euthym. setzen ausdrücklich bei, Nath. habe ihn als Gottessohn erkannt, θέσει οὐ φύσει. Sonst legt die alte Kirche in diesen Namen, vornehmlich auch in unserer Stelle, den Begriff des Uebermenschlichen. (Nonnus: νίὸς ἀτιζώοιο θεοῦ λόγος ἀμφότερον u. s. w.)

31. 20, 29, als Frage oder als einfacher Satz) 1). Es hat im Folgenden sowohl das εἶπον als das εἶδον Bedeutung. Denn das μείζω τούτων (5, 20) 2) besteht theils in Solchem, was mehr unmittelbar überzeugen soll, theils in Erscheinungen höherer Art. 52. Kat λέγει erklärend (nicht weiter) setzte er hinzu: "Von jetzt an werdet ihr schauen den Himmel geöffnet, und die Engel Gottes hinauf - (von) und herabsteigend auf des Menschen Sohn." Die Stelle als authentisches Wort Jesu genommen, und davon hat sie ganz den Charakter (selbst Br. Bauer hat diesen anerkannt), ist bedeutend dafür, wie sich Jesus die jüdische Art zu sprechen, die jüdischen Bilder angeeignet habe. Nicht blos in Anbequemung, da man das Gegebene gänzlich fallen zu lassen hätte, sondern als Allegorie, die Bilder sogleich für einen höheren Sinn anwendend. Bleibende Verbindung, ununterbrochenes Verhältniss mit Gott und dem Uebersinnlichen: dieses ist der Sinn des Bildes. Zu wenig findet man in ihm, wenn sein Sinn nur auf wirkende, göttliche Kräfte gehen soll 3): etwas Fremdartiges nimmt man in ihm an, wenn es auf Versöhnung zwischen Himmel und Erde gedeutet wird; dieses nicht, denn es kann ja in dem Bilde nur Etwas liegen, was ihm, Jesu, zu Theil geworden sei, nicht, was der Welt durch ihm 1).

<sup>1)</sup> Immer ist das nur und häufige Johanneische: ἀμήν α. λέγω ὑμῖν — merkwürdig, bei der sonst so hellenistischen Form dieses Evangelium. Man hat darin gewiss nicht sowohl eine liturgische Formel der Urgemeinen, als eine authentische Tradition zu suchen. (Ναὶ, ἀμήν Αροκ. 1, 7.)

<sup>2)</sup> Im μείζω του. ὅψη liegt wiederum (Lücke mit Enthymins, auch Nonnus: ὅμμασι πιστοτέφοισι), dem Johanneischen Begriffe des Glaubens gemäss (zu Cap. 2 Anf.): dass dann der Glaube des Nath. entweder höherer Art oder tiefer, besser begründet sein werde.

Nonnus: υίἐος ἀνθρώποιο διάκτορον. Es ist die ältere, dogmatische Auslegung der Stelle, sie bezieht es auf die Wunder Jesu, und wieder so bei Tholuck, De Wette u. A.

<sup>4)</sup> Luther und die gewöhnl. Ausl. des MA., indem sie das

Agricott (13, 19, 14, 7, Mt. 26, 64) gewiss, fortan. Man hat es oft weggelassen 1), wahrscheinlich weil man es unpassend fand, indem das Folgende mit Recht vom Erdenleben Jesu verstanden, aber zu eigentlich genommen wurde 2). Der offene Himmel (Matth. 3, 16. AG. 7, 55. 10, 11) hat keine besondere Bedeutung, sondern führt nur das Folgende, das Hauptbild, ein 3). Auf- und absteigen 4) ohne speciellen Bezug auf die Geschichte Gen. 28, 12 (dort geschieht es ja auch nicht auf den Menschen herab, wenn gleich der Sinn des Bildes auch dort wars zu bezeichnen, wie Schleiermacher hier sagt: "dass der Ort, wo er liege, ein heiliger sei"): nur die Formel stammt dorther. Ob es ein Messianisches Bild gewesen (vielleicht nach Dan. 7, 10)? ist ungewiss. Aber verwandt ist der Engeldienst, Matth. 4, 11. Mark. 1, 13. - Hier und

Bild von der Versöhnung deuten, führen die Stelle an, als wenn es hiesse: auf Euch, nicht, auf den Menschensohn. Wenn sie nicht den Menschensohn vom Menschen überhaupt verstanden haben, haben sie sich geholfen wie Rupert v. D.: in hom. filium — habitantem per fidem in cordibus nostris. Oder wie Luther: "schwebt Chr. über uns unsichtbarer Weise."

1) Paulus dagegen: in den Lachmannischen Texten ist es weggelassen.

2) Man konnte dergleichen Himmelserscheinungen an Christus erst weit später auf Erden erwarten, bei Auferstehung und Himmelfahrt (Chrys.), oder bei der Parusie.

3) Wie Grot.: pracparatio ad ἀπτασίας — Ders dichterische Ausdruck vom offenen Himmel in der classischen Sprache (Wetstein zu Matth. 3, 16) gehört nicht hierher: er bezeichnet mächtige Erscheinungen am sichtbaren Himmel, zerrissene Wolken durch Blitz oder Gewitterstürme. Dahin gehören eher Darstellungen wie Jes. 64, 1. Anders auch das Bild 5 Mos. 28, 12. Ps. 78, 23 f. Wie hier Ezech. 1, 1.

In keinem Falle sind die beiden Bilder (Himmel - Engel) in ihrer Bedeutung zu trennen (Olshausen).

4) Im "Auf- und absteigen" kann entweder noch besondere Bedeutung liegen (die von fortwährender Bewegung), oder es soll nur das stets Zugängliche des Himmlischen für den geweihten Menschen bezeichnen.

3, 14 allein erscheint bei Johannes der Menschensohn (ὁ νίὸς τοῦ ἀνθρώπου), später einmal aus dem Munde des Volks 12, 34 (anders νίὸς τ. α. 5, 27): dieser, wie man aus der grossen Beständigkeit der Drei im Gebrauche desselben schliessen muss, wohl von Jesu selbst vornehmlich gebrauchte, Messiasname 1), da man denn muthmassen kann, es habe Jesus eine eigenthümlich ideale Bedeutung in denselben gelegt 2). Hier mag er auch dazu dienen sollen, die Vorstellung der Erde gegen den Himmel im Bilde hervorzuheben.

Nun beschreibt die Erzählung Nichts von Reise und Ankunft in Galiläa: Jesus ist dort (Cap. 2 V. 1) am dritten Tage, nämlich ohne Zweifel, nach dem zu-

<sup>1)</sup> Die beiden Namen, Gottes- und der Menschensohn, erweisen sich in den Evangelien gegenseitig als Messianische, da sie mit einander abwechseln: Matth. 26, 63 f. Luk. 22, 67-70. Mit ὁ Χριστός wechselt ὁ υι. τ. a. im Munde des Volks ab, unten 12, 34. Diese Stellen reichen für die Messianische Deutung dieses Namens aus: und wir bedürfen dazu weder des Nachweises aus Apokryphen, wie dem Buche Henoch (C. 45 - 55, und 61, 9, des Weibes Sohn), noch des späteren jüdischen Sprachgebrauches. Der alten Kirche verschloss sich in dem Namen zwar nicht die Beziehung auf das Buch Daniel (sie lag zu deutlich vor, z. B. Matth. 24, 30. 26 und Luk. 22 aa. OO .: Apok. 1, 13. 14, 14.), wohl aber die Messianische Bedeutung. Diese findet übrigens durchaus in den Evangelien Statt, wo sie den Namen haben. Dass die Apostelschriften ihn nicht haben, ist daraus zu erklären, dass die Messiasnamen bei ihnen Anwendungen auf Uebermenschliches erhielten, wozu dieser gerade sich weniger eignen konnte, wenn man nicht das Ganze der Stellen im Buche Daniel im Sinne hatte. In diesem Ganzen liegt (auch sowohl nach Hävernik als nach Lengerke) das Bild eines Himmelswesens.

<sup>2)</sup> Doch ohne den Messiasbegriff in dem Namen aufzugeben (wie u. A. Tholuk will). Neben Weisse ev. Gesch. I. 319, haben wir für diesen idealen Begriff zu erwähnen: C. F. Böhme: Versuch, das Geheimniss des Menschensohns zu enthüllen. Neust. 839, und Gu. Gass.: de utroque J. C. nomine in N. T. obvio, Dei filli et hominis — Vrat. 840. (Es ist im Allgemeinen wahr, was hier ausgeführt wird, dass in den Namen Gottessohn im N. T. eine menschliche, in den des Menschensohns eine höhere Bedeutung gelegt werde).

letzt erwähnten ἐπαύριον (1. 44), nicht, nach seiner Ankunft in Galiläa (Origenes), welche ja eben nicht erwähnt wird 1). Auch diese Reise, vor den galiläischen Geschichten der drei Evangelisten, mag denn, wie die erste, welche diese haben (4, 3), auf dem kurzen Wege durch Samaria geschehen sein.

V. 1. Της Γαλιλαίας weist nicht gerade nothwendig auf ein zweites Kana ausserhalb Gal. hin 2): es soll vielleicht nur eben die Ankunft Jesu in Gal. andeuten. V. 11, wie 4, 46 und 21, 2, wird dieses της Γαλ. wohl ohne besondere Bedeutung wiederholt 3). Έκεὶ versteht sich wohl eher von Kana, als von der Hochzeit. Aber hier, wie V. 12, leben Jesus und die Jünger (dieser Name hier zuerst und noch ganz unbestimmt 4)) in voller Familienvereinigung: und eben darum hat die evangelische Tradition wohl diese Zeiten übergangen.

Was nun das Wunder der folgenden Erzählung anlangt, so beschränken wir uns auf einige, allgemeine

und specielle, Bemerkungen.

Euthymius rechnet auch diesen dritten Tag μετὰ τὴν ἀπὸ τῆς ἐρήμου κάθοδον τοῦ Χρ.

<sup>2)</sup> Das Kana im Stamm Asser, Jos. 19, 28, würde auch zu Galiläa gehört haben, wenn es noch bestanden hätte: das Joseph. vit. 10 (Euseb. und Hier. halten es für eines) ist wohl das galiläische, das auf der Heer- (Karavanen-) Strasse nach Damaskus gelegen haben mag ("auf dem Weg, der nach Kana führt": sonst bei Josephus noch zweimal erwähnt).

Für unser Kana hat Robinson III. 1. 443, eine andere Stelle, als die bisher gewöhnlich angenommene, nachgewiesen in einer Ruine, welche jetzt noch diesen Namen (nicht Kenna) führt.

<sup>3)</sup> Gfrörer Gesch. d. Urchr. III. 309 f.: die Bedeutung liege darin, dass in Galiläa das erste Wunder geschehen sei: und daher sei auch die Wunderdarstellung an das Ereigniss herangekommen.

<sup>4)</sup> Ob die aus Cap. I oder doch diese allein gemeint seien? Die Zwölf erscheinen zuerst beisammen 6, 70.  $E \kappa \lambda \dot{\eta} \partial \eta$  muss in der Bedeutung von Plusquamperfect nur von denen genommen werden, welche diese Festlichkeit als den Grund der Rückkehr nach Gal. ansehn (s. bei 1, 44). Dieses ist von Olsh. richtig bemerkt.

1. Wir lassen hier die theologische Erörterung des Wunderbegriffes fallen: aber aus dem christlichen Bewusstsein und Leben unserer Zeit können wir wohl als entschieden voraussetzen, theils, dass ein Theil der Wunder in der evangelischen Geschichte auch dem freiesten und gläubigsten Sinne minder zugänglich geworden ist, theils, dass das Wunder aufgehört hat, Ueberzeugungsgrund für die christliche Sache zu sein. Und zwar ist es nicht das Wunder überhaupt, an welches sich eine solche Denkart stösst, sondern diese Art desselben, das sinnliche, das Wunder im kleinen, äusserlichen Menschenleben. Was wir suchen, ja was wir im Leben Christi voraussetzen, das ist das geistige Wunder, das ist die absolute, ob nun mehr oder minder übernatürlich vorgestellte, Macht eines Geistes über die Geister und über die Natur. Aber jener Standpunct, auf welchem man da, wo eine übernatürliche Persönlichkeit aufgetreten ist, nach sinnlichen Wundern fragt, war unleugbar der in der Zeit und bei den Verkündigern der evangelischen Tradition: doch hat er diese nicht unfähig gemacht, das geistig Erhabene in Wort und That Christi wahrzunehmen und sich daran zu halten. 2) Die bestimmte Nachfrage nach dem, was den Wundererzählungen des Evangelium zum Grunde gelegen haben möge, führt, nach welchen Principien sie auch geschehe, in Willkührlichkeiten, oft auch in Unwürdigkeiten 1) hin-

<sup>1)</sup> Wie in dieser unserer Geschichte, wenn, wie selbst jüngst bei Ammon, ein Verbergen, Geheimthun, Ueberraschen Jesu angenommen wird. Richtiger nimmt man auf dem Standpuncte der Wundererklürung mit Gfrörer an, dass das ursprüngliche, einfach bürgerliche Ereigniss in eine Wunderscene umgebildet worden sei. Aber der mythischen Erklärung, wenn sie fremde, heidnische Sagen hereinziehen will, hat (neben Wetst. zu uns. St.) der altchristl. Dichter, Nonnus, hier gut vorgearbeitet, indem er die Erzählung ganz im Sinne, ja selbst im Ausdruck, seiner Dionysiaka gehalten hat (meine Abh. üb. Nonn., Opuscc. 204). Es sprach hierin ohne Zweifel das Gefühl mit, zu welchem sich fast alle gläubige Ausleger bekannt haben: wie wenn man bei dieser

ein. Sicherer und würdiger ist die, welche Gefühle bei denen vorhanden gewesen, welche das Wunder gesehen und erzählt haben. Dasjenige nämlich von der Einwirkung einer unbedingten, menschlichen Grösse, und bei äusserlich Heilsamem, Erfreulichem, das Gefühl, wie in der Nähe von jener 1) Alles überall geborgen, begnügt, erhoben worden sei. Nur in diesem Sinne denn gehören die Wunder der evangelischen Geschichte noch zu den Beweisen für dieselbe. Dabei aber ist es jenen Männern gar nicht beigekommen (und bei allem Wunderglauben war ihnen das Aeussere doch nicht bedeutend genug dazu), über die Thatsache, die Erscheinung, aus welchen solche Gefühle hervorgehen, viel zu restectiren und nachzuforschen. 3. Im Johanneischen Evangelium steht die Wundergeschichte an sich und in Beziehung auf Glanbenserweckung (vgl. hier das Glauben der Jünger mit 11, 15. 13, 19 2)) durchaus zurück. Dieses wird sich im Fortgange dieses Evangelium überall herausstellen.

Aber speciell für diese Erzählung bemerken wir: 1. der Wunderglaube achtet nicht das mehr oder minder Bedeutende eines Stoffes oder Erfolges, an dem und für welchen das Wunder geschehen sein soll: durch das Wunder wird Alles für ihn geheiligt. Ueberdiess (wir werden hierauf oft zurückkommen müssen) liebt es unser Evangelist, Auffallendes an der Person und in

Erzählung nicht auf rein evangelischem Boden stünde. Lücke erwähnt als gleichartige Wundererzählungen noch das Wunder des Stater Matth. 17 (sicher nur eine sprüchwörtliche Formel) und das Gehen auf dem See, von welchem zu Cap. 6.

<sup>1)</sup> Ausdrücklich wird daher auch hier V. 11 nur von den, für die  $\delta \dot{\phi} \xi a$  in ihm Empfänglichen (of  $\mu a \vartheta \eta \tau a \dot{t}$ ) gesagt, dass ihnen das Wunder erschienen sei.

<sup>2)</sup> Es ist dieses hier, sogar noch ein geringerer Glaube, als 1, 52. Johannes nämlich fasst das Glaubensvermögen als Etwas auf, was fortwährender Entwickelung fähig sei, und dieselbe bei den Jüngern Jesu gehabt habe. Br. Bauer (a. O. 49) findet hierin eine Unklarheit des Evangelisten im Glaubensbegriffe.

Handlungen Jesu gerade geflissentlich hervorzuheben 1). 2. Wie die Wundergeschichten bei Johannes sonst gewöhnlich stehen, so kann er bei dieser, an welche sich keine Reden anknüpfen, allerdings irgend eine höhere Beziehung im Sinne gehabt haben: wenn er nicht eben blos den Gedanken dabei gehabt hat, dass die Wunderkräfte Christi jetzt nur noch dem äusseren Menschen wohlgethan hätten. 3. Das erste und das letzte Wunder, welches Johannes erzählt (hier und Cap. 11; (auf diese Ereignisse gerade finden sich auch Zurückweisungen 4, 46. 12, 1), entsprechen sich ohne Zweifel, wie das Geringste dem Höchsten: und nicht ohne Bedeutung scheint es in seiner Erzählung zu sein, dass, je höher die That, desto weniger Widerstreben bei Jesu dargestellt wird sie zu vollziehen. Hat der Evangelist aber besondere Beziehungen in die Erzählung gelegt (nicht also, dass die ganze Erzählung mythisch aus solchen hervorgegangen wäre: dazu hat sie zu viel Substanz und individuelle Lebendigkeit), so würde zu wenig in die Sache gelegt, wollte man in ihr nur einen Gegensatz gegen Geist

Die, von Augustinus und Chrysostomus (Ammonius Cat.) her durch die alte Theologie hindurchgezogene (von Olsh., anscheinend auch von Meyer wiederholte) Hinweisung auf das tägliche Wunder des Weinwerdens aus Thau und Regen, diese Annahme von einem "beschleunigten Naturprocess", stellt uns das Ereigniss noch ferner, als wenn man mit Einem Schlage die Substanz

sich de- und recomponirend vorstellen wollte.

<sup>1)</sup> Diesem gemäss sollte die supernaturale Auffassung des Wunders auch alles Beschränken, Deuten an dem Wundererfolge aufgeben. Es ist dieses eine Inconsequenz, welche, wie alles Inconsequente, auch Nichts ausrichtet: das Wunder bleibt, ob wir z. B. in unserer Erzählung Alles oder nur Etwas verändert werden lassen, oder die Substanz des Wassers verwandelt werden, oder ihm nur eine andere Kraft geliehen. (Dieser letzterwähnten Vorstellung, vgl. Neander L. J. 373. 3. A., kommt ein altkirchl. Dichter nahe, Daniel. thes. hymnolog. 19: vel hydriis plenis aqua Vini saporem infuderis — videres inebriare flumina: vgl. die Erzählung Epiph. 51, 30).

und Art Johannes des Täufers finden 1), und es liegt 2. zu fern, die Erzählung als Gegenstück zu den Mosaischen Wundern 2) zu nehmen, und gar nicht Johanneisch würde eine Beziehung auf das Abendmahl 3) sein. Dagegen möchten wir 3. denen nicht unbedingt widersprechen, welche in der Erzählung eine Beziehung auf die Wandlung des Judenthums zu einem höheren Geiste gefunden haben 4).

Wir bedürfen bei der Erzählung nur weniger Erörterung. Gleichgültig ist es, ob wir das ύστερήσ. οἴνον in eine einmalige Festlichkeit oder in ein Fest mehrer Tage stellen wollen. Die Rede der Mutter 5) ist dem Folgenden gemäss (V. 5) auffordernd 6), und nicht blos für eine gewöhnliche Handlung 7): ob nun gerade für das Wunder einer Verwandlung, können

<sup>1)</sup> Gegen Johannisjünger (Matth. 9, 14. 11, 18): Herder, Flatt in Süsskind. Mag. 14. 73 ff., Olshansen, Schleiermacher.

<sup>2)</sup> Lützelberger a. O. 281. Vgl. 2 Mos. 17. 4 M. 20. Oder zu prophetischen Wundern: 2 Kg. 2, 19 ff.

<sup>3)</sup> In Bretschneider's Prob. und bei Br. Bauer gegen das Geschichtliche der Erzählung angewendet. (Bei diesem bedeutet &a V. 4 die Todeszeit, nach welcher erst das Wunder einer solchen Wandlung geschehen sollte.) Eine Beziehung auf das Abendmahl (das Brodwunder dazu genommen C. 6) nimmt De Wette an.

<sup>4)</sup> Es kann eine Berechtigung hierzu schon darin liegen, wie V. 6 den καθαρισμὸς τῶν Ἰονδαίων hervorhebt, und im Zusammenhange mit der folg. Erz. V. 14 ff., und vgl. Matth. 9, 17 (M. 2, L. 5). In der Rede des ἀρχιτρ. V. 10 würde man dann mit Weisse (II. 200) eine Hauptbedeutung zu suchen haben: die Juden hätten das Mosaische Wesen immer weiter herabgebracht: jener aber wieder sein Element gehoben, veredelt.

Aehnlich allegorisirte hier schon die alte Kirche: vgl. Maximus b. Euthymius S. 75. Auch Cyrill und Augustinus.

Οὐκ ἔχουσι unbestimmt, ob auf die Gastgeber zu beziehen, oder auf die Gesellschaft.

<sup>6)</sup> Bengel's (Paulus) und Calvin's Deutungen der mütterlichen Rede, nach denen dieselbe Jesum zu Anderem hätte nuffordern sollen, zerstören den ganzen Zusammenhang der Erzählung.

<sup>7)</sup> Zu irgend einer gewöhnlichen Hülfsleistung: Kühnoel.

wir nicht sagen. Auch ganz menschlich angesehen, wäre ein solcher Glaube, selbst wenn nichts äusserlich Wunderbares bei Jesu sichtbar geworden wäre 1), bei der Mutter schon im Zusammenhange mit den alten Volkstraditionen (vgl. Luk. 2, 51) nichts Auffallendes gewesen. Spuren von solchen Ansprüchen der Mutter an die Person Jesu sind allerdings Matth. 12, 46 ff. 2). Bei Mark. 3, 32 ff. ist es zweifelhaft (vgl. V. 21), ob dieser Evangelist die Angehörigen Jesu in einer gleichen Absicht habe zu ihm kommen lassen.

V. 4. Weder Tt εμοὶ καὶ σοί, noch γύναι, braucht harte Bedeutung zu haben und hat sie gewiss nicht im Sinne des Schriftstellers. Zu γύναι vgl. 19, 26. 20, 15 3). Jene Formel ist die gewöhnliche, Aufforderungen, wie Störungen, zurückzuweisen: Matth. 8, 29. Mark. 1, 24. Luk. 4, 34 4). Οὔπω ἤκει ἡ ἄρα μου — ist ohne Zweifel davon zu verstehen, dass sein öffentliches Leben noch nicht begonnen habe, wie die verwandte Formel ὁ καιρὸς οὔπω πάρεστι — πεπλήρωται 7, 6. 8. Anders wird ὧρα αὐτοῦ sonst überall bei Jo-

<sup>1)</sup> Frühere Wunder, wenn auch nicht öffentliche, nimmt Tholuck an. Die KVV., im Gegensatze zu den Legenden von der Kindheit Jesu, sprechen hier (besonders beziehen sie V. 4 hierauf) mit besonderer Bedeutung das Gegentheil aus. Aber Chrys. und die Fgg.: die Mutter habe Höheres geahndet, wegen des Zeugnisses Joh. und weil er schon Glauben gefunden hätte.

<sup>2)</sup> Und wenigstens wird nirgends auf einen Unglauben der Mutter hingewiesen, wie auf den der Brüder, 7, 3.

<sup>3)</sup> Bekannte Homerische Anrede. Ein älterer Philolog (J. G. Schneider Anmerkk zu dem Anakr. 317) findet die Anrede sogar liebevoll. Viele fanden zuviel in dem Worte. Wetst.: non poterat dicere: quid mihi tecum, mater? Anders legten nach Augustinus (tr. 8) die Manichäer hierein Bedeutung, und wieder anders Helvidius u. A., und wiederum Euth. (ὅτι θεός).

<sup>4)</sup> Euth. und Beza halten auch die Erklärung für statthaft, als stünde sie für τί πρὸς ἡμᾶς; So Nonnus: τί μοι, γύναι, ἡέ σοι αὐτῆ; Es kam bei dem Gebrauche jener Formel, auch in dem classischen (Valcken. zu Eurip. Hippol. S. 187), wie Flatt bemerkt, immer auf den Ton an, in dem sie gesprochen wurde.

hannes gebraucht 1): 7, 30. 8, 20. 12, 23. 27. 13, 1. 17, 1. Aber jetzt sollte wohl Jenes nur seine &ça sein.

Gewiss nun will der Evangelist im Fortgange der Erzählung keine Aenderung des Willens bei Jesus beschreiben  $^2$ ), sondern ein Verleugnen desselben, ein Verdecken des Wunders: und die Erzählung 7,6-10 (das Verleugnen seines Entschlusses und die geheime Ausführung desselben) hat etwas Analoges mit dieser hier. Will man dann die  $\delta i \acute{a} \kappa o vo\iota$ , welche nach V. 9 gewusst haben sollen, was geschehen, nicht von  $\mu a - 9 \eta \tau a i \varsigma$  verstehn, so muss man den Sinn jener Stelle minder eigentlich, positiv auffassen, wie das Folgende zeigen wird. Unmöglich hätte der Evangelist so durchaus von Eindruck, Erfolg des Wunders schweigen können, wenn er gemeint hätte, dass auch die Anderen Etwas davon wahrgenommen hätten.

V. 6. Die Sechszahl der Gefässe (ist sie nicht etwa für diese Reinigungen im Brauch gewesen) gehört ohne weitere Bedeutung nur jener Johanneischen Art an, die Erzählung belebt, anschaulich zu machen. Καθαφισμός für Gefässe und für Menschen vor und nach dem Mahle (Matth. 15, 2. 23, 25. Mark. 7, 2 ff. Luk. 11, 39). ἀνὰ μετφητάς natürlich (Matth. 20, 9 u.s. w. Apok. 4, 8), jedes einzelne Gefäss soviel fassend, und μετφητής soll in jedem Falle ein grosses Gemäss be-

<sup>1)</sup> So deuteten auch hier schon viele Alte. Nonnus: πυμάτης δυόμος δύης. — Selbst Augustinus, indem er es mit Beziehung auf C. 19 so ausführt: tum te cognoscam, cum infirmitas mea pendebit in cruce. Eine andere Deutung: jetzt sei für das Wunder hier noch nicht die Zeit — giebt schon Iren. 3, 18, δύρα durch aptum tempus perficiendi übertragend. Dieses auch b. Chrys. u. Folgg. Uebrigens sprechen hier Chrys., Aug. u. A. buch gegen die (mathematici), welche aus d. St. die Wunderkraft Jesu unter einem Geschicke dächten.

<sup>2)</sup> Die Erklärung hiervon würde schwierig sein: gewöhnlich geschieht sie ganz menschlich aus einem Nachgeben kindlicher Liebe. Sinnreich, nur zu sehr aus dem gewöhnlichen Leben, lässt Schleiermacher Jesum in der Zwischenzeit den Zustand der Gesellschaft beobachten.

deuten, wenn gleich vielleicht weder Bath der Hebräer, noch der Römischen Amphora entsprechend. Auch liegt es wohl im Sinne der Erzählung, dass nicht blos das geschöpfle, sondern alles dieses Wasser verwandelt worden sei 1). Indessen, so entschieden und gross auch der Evangelist das Wunder vorgestellt hat, ist es doch so dem Inhalte, als der Würde seiner Erzählung angemessen, ihn das Quantum des Verwandelten nicht so ungemessen gross beschreiben zu lassen 2): und Beschränkungen mögen daher hier in der Erklärung an ihrem 3) Orte sein. - Dass übrigens diese Krüge leer gewesen, liegt nicht im 7. Vers 4). Es wird nun weder ein Wirken Jesu erwähnt, noch der Moment des Wunders bezeichnet. Kurz nur V. 9: έδως οίνου γεγενημένου. Ob der αργιτοικλινός Hausmeister (Luther: Speisemeister) sei oder der Ordner des

<sup>1)</sup> Anders Semler und Olshausen: ob. S. 81.

<sup>2)</sup> Die Erzählung 2 Kön. 4 v. Anf., deren sich sowohl die gläubige, als die mythische Auslegung erinnert hat, ist von anderer Art, sie bedurfte doch jenes massenhafteren Erfolgs.

<sup>3)</sup> Man kann sich also wohl verstatten, anzunehmen, das Wort μετρηταί sei entweder ungenau gebraucht worden (für eine solche Erzählungsweise würde auch das δύο ή τρεῖς wohl passen), oder es solle ein geringeres Gemäss bedeuten: das Wort war dem jud. Schriftsteller fremd und hatte im griech. Gebrauche selbst verschiedene Bedeutungen. Freilich 2 Chr. 4, 5 entspricht es bei dem Alex, dem Bath: ebendas, 2, 9 wird dieses durch μέτρου gegeben, welches in unserer Stelle bei Nonnus steht. Eine bestimmtere Hinweisung auf ein kleines Gemäss hat Ammon (Leben J. 304 ff.) in der syrischen Uebersetzung finden wollen: auf diese machen schon Drusius und L. de Dieu aufmerksam. jenes Wort Viertheil (quadrantal von Castellus übersetzt) findet sich nach dessen Nachweis auch 2 Chr. 2, 9, dem Bath entsprechend: im Hebräischen, Exod. 29, 40, steht es für ein kleines Gemäss nicht für sich, sondern neben Hin (als vierter Theil desselben); auch das Römische quadrantal hat verschiedene Bedeutungen, und vorherrschend ist die von einem grösserem Gemäss.

<sup>4)</sup> Nur ganz angefüllt sollen sie werden. Dass sie haben leer gewesen sein sollen, geleert aber auf Jesu Geheiss, nehmen Gfrörer (Gesch. des Urchr. III. 306) und Ammon a. O. an für die natürliche Auslegung.

Mahles, kümmert uns wenig 1). Aber V. 9 sind die Worte: Καὶ οὐκ ἤδει bis τὸ ὕδωρ als Parenthese zu schreiben, wie es auch gewöhnlich geschieht: daher ἀργιτρίκλινος nach ihnen wiederholt wird. Πόθεν ἐστί rel. der Wein, welchen er empfing. Aber dem Vorhingesagten gemäss ist das ol διακ. u. s. w. nicht zu nehmen, als hätten sie um die Entstehung des Weines und überhaupt darum gewusst, dass sie Wein brächten: nur der Ursprung des Weines soll ihnen bekannt gewesen sein, nämlich, dass Wasser dagewesen wäre: nicht aber der Hergang der Wandlung dieses Wassers in Wein. Das ελδέναι im ήδεισαν hat daher, wie eben bemerkt wurde, eine uneigentliche, mehr negative, Bedeutung: wir würden es ganz entsprechend ausdrücken können: sie wussten es wohl, sie wussten es besser, nämlich, dass sie nur Wasser geschöpft hatten. - V. 10 im ersten Satze ist wahrscheinlich eine sprüchwörtliche Rede 2) (dafür auch die Form passend, das πᾶς ἄνθρωπος und μεθύσκεσθαι 3)): das Ganze soll nur das Vollständige des Erfolgs darstellen.

<sup>1)</sup> Der Zweite: Magister convivii, συμποσιάρχος, ήγούμενος bei Sirach 32, 1 f. Bei den Juden, sagt Lightf., sei dieser zugleich Vorbeter gewesen. Nonnus giebt sowohl dieses (ελλαπίνης πομπός), dieses auch der Syrer, als das Andere (ελλαπίνης μεδέων — ταμίης δαιτός). Das Andere ist der tricliniarches der Römer.

<sup>2)</sup> Nicht, als wenn es so sein müsste (das Wechseln des Weins unter Einer Mahlzeit ist wohl gar nichts Morgenländisches), sondern, dass es so oft geschehe, um die Menschen zu täuschen. So in den Stellen b. Wetstein: des älteren Plinius (procedente mensa subjicere) und Martial 1, 27 (a caupone tibi fex Laletana petatur, si plus quam decies — bibis).

In der Rede, welche wir oben zu dieser Erzählung verglichen, vom alten und neuen Wein, findet sich Luk. 5, 39 ein sprüchwörtliches Wort anderer Art.

<sup>3)</sup> Μεθύσκεσθαι wird hier vielleicht in einer eigentlicheren Bedeutung gebraucht, als es senst natürlicherweise haben kann, auch in der Sprache A. T. (Gen. 43, 34. Hagg. 1, 6. Beza affatim bibere); wenn gleich der, wie gesagt, in dieser Erzählung sehr ausmalende, Nonnus, von Heinsius hier gerecht kritisirt,

V. 11. Ev Kava της Γαλ., ob nun durch Interpunction vom Vorigen getrennt oder nicht, aber es gehört zum ganzen Satze, nicht blos zum ἀογήν ἐποίησε. Einige b. Ammon. u. Chrysost. (Paulus), vgl. 4. 54 1). Σημεία auch bei Johannes nur von ausserordentlichen Erscheinungen und Thaten: ĕova hat bei ihm eine weit umfassendere Bedeutung: "So wirkte Jesus zuerst wunderbar in Kana von Galiläa." Jósa wie 1, 14: die Erscheinung des Göttlichen. Doch ist φανεροῦσθαι δόξαν vielleicht weniger als θεᾶσθαι 1, 14: "Glaubten an ihn," an seine Person oder an sein Vermögen. Freilich gläubig eben noch wie die Juden V. 23, θεωρήσαντες τὸ σημεῖον.

Ebenso wie V. 2 stellt sich uns nach V. 12 ein Familienleben Jesu dar: die μαθηταί stehen daher nach den Brüdern 2). (Weil dieses auffiel, sind die Worte, και οί μαθηται αὐτοῦ bisweilen weggelassen, öfter versetzt worden 3)). Von einem Uebersiedeln der Familie Jesu nach Kapernaum 4) sagen die Drei bekanntlich Nichts (wiewohl Luk. 4, 23 wirklich auf diesen früheren Aufenthalt Jesu in Kapernaum hinzudeuten scheint): von Mutter und Geschwistern heisst es fortwährend, sie haben in Nazaret gewohnt: Matth. 13, 55. Will man die Evangelien hier völlig vereinigen (und in der That hat es keine Schwierigkeit), so muss man annehmen, es habe sich der Familienkreis auf-

es zu stark nimmt: βαρυνομένων καρήνων άνδρας ίδων μεθύον-

<sup>1)</sup> The vor agghe wird jetzt in dem herkömmlichen Texte gestrichen. Es ist dieses auch passender, nicht sowohl aus sprachlicher Rücksicht (Lücke), als des Sinnes wegen: denn es würde sonst zuviel im ταύτην liegen: von solcher Art. Vielmehr soll es nur heissen: dieses zuerst.

<sup>2)</sup> Ganz zufällig wohl (Origenes to. 10, c. 7 findet Etwas darin) wurde von den Brüdern V. 2 nicht gesagt, dass sie zu Kana mit geladen gewesen wären.

<sup>3)</sup> Dagegen lässt Nonnus den δυωδεκάριθμος έσμός eraiowy Jesum begleiten.

<sup>4)</sup> Später ist Kapern, die tota nodis Jesu, Matth. 9, 1.

gelöst, nachdem das öffentliche Leben Jesu begonnen; und liest man in der beglaubigtsten und gewöhnlichsten Schreibart εμειναν, so mag dieses εκει – ήμεροας sich eben auf die baldige Rückkehr der Familie nach Nazaret beziehen. Dieser steht dann V. 13 die Reise Jesu gegenüber: daher δ Ἰησοῦς bedeutend wiederholt. Aus V. 17. 22 geht hervor, dass die Jünger ihn dorthin (zur ersten Festreise bei Joh.) begleiteten 1).

Aber die Erzählung V. 14 - 22 von der Tempelsäuberung findet sich bekanntlich bei den drei ersten Evangelisten am Schlusse des öffentlichen Lebens Jesu (Matth. 21. M. 11. Luk. 19), wo Johannes sie nicht hat, wiewohl auch Er Jesum dort in den Vorhöfen verweilen lässt (10, 23, 12, 20). Aber die Drei übergehen ja diese ganze Zeit. Wir würden nun gar Nichts darin finden, wenn die Tradition, welcher die Drei folgen, die That am Pascha in ihr einziges Pascha Jesu zu Jerusalem verlegt hätte 2). Aber was Jesus that, war ja ein blosser Act altisraelitischen Eifers, wenn ihn auch jene Zeit nicht mehr kannte, und (V. 18) die geistlichen Oberen sich darüber verwunderten: eine Messianische Ankündigung 3) (etwa nach Mal. 3, 1-3) sollte es wohl nicht sein. So aber konnte sich dieser Act wohl, mehr oder weniger entschieden hervortretend, oftmals wiederholen 1).

<sup>1)</sup> Origenes (to. 10, 16) meint, es liege im 12. V., dass die Jünger erst später nachgezogen seien: in der Seene im Tempel sei Jesus allein gewesen. Daher ist auch wohl die alexandrin. Schreibart čueurev entstanden.

<sup>2)</sup> So giebt Origenes schon an (to. 10, 15), dass man die Verschiedenheit der Erzählung auffassen müsse, wenn man sie annehme: τῶν τριῶν ἐν μιῷ τῷ αὐτῷ εἰς Ἱεροσόλυμα ἐπιδημία τοῦ πυρίου λιγόντων τὰ νομιζόμενα παρὰ τοῖς πολλοῖς τὰ αὐτὰ εἶναι καὶ τῷ Ἰωάννη γεγραμμένα u. s. w. Er selbst zieht die Allegorie vor. Was Herakleon vom Geisterreiche verstanden hatte, legt Or. von der Kirche aus.

<sup>3)</sup> Oder überhaupt ein reformatorischer Act.

<sup>4)</sup> Am Anfange und beim Schlusse seines Werks hält es Grotius für geschehen.

Das Aeusserliche der Erzählung ist ganz in historischem Styl vorgetragen worden 1). Das icoor absichtlich (wie Mark. 11, 16), nicht rade, wiewohl es Jesus V. 16 zum oikos του πατρός rechnet (umgekehrt hält Herakleon das iegóv für das eigentliche Heiligthum, vaos für den ganzen Tempelbau): - die drei gewöhnlichen Arten von Opferthieren - Diejenigen, welche die Tempelmünze (2 M. 31, 13 ff. Matth. 17, 24 fl.) auswechselten (κερματισταί, κολλυβισταί). Es war eben das Aergerlichste, dass Alles im Zusammenhange mit dem Tempeldienste stehen wollte. was im gemeinen Sinne geschah, und ohne Zweisel begünstigt, ja vielleicht eingerichtet von den Priestern 2). Es kam die Störung des Lehrgeschäfts in den Hallen hinzu. Aber die Schilderung V. 15 führt mit Gestissenheit das Zornige und Gewaltsame aus, mit welchem

<sup>1)</sup> Von diesem Markt im sogenannten Vorhofe der Heiden geben die Evangelien zwar hier die erste Nachricht (nur zu unbestimmt ist in der Rede des Josephus, B. J. 5, 9, 4: εκδογείον πάντων [der jüdischen Gränel] τὸ ἱερόν): aber die späteren Juden sprechen oft davon, als von etwas Geschichtlichem, übrigens ganz Statthaftem. Die Tabernen (Chanijot) an dieser Stelle werden erwähnt (Lightf. descr. templi c. 9) und, darf man einer jüdischen Nachricht trauen (Lightf. zu Matth. 5, 24), so durften Opfer nachgebracht werden, was für die Fremden am Paschafest natürlich am bequemsten geschah: so dass es also an diesem wenigstens nicht an Anlass fehlte, sogleich im Tempel solchen Handel zu treiben. Von Taubenverkauf im Tempel ist die Rede Tr. Schekalim 5, 1. 7, 7, vom Thierverkauf 7, 2. Auch vom κόλλυ-305, der im Tempel bei dem Schekel genommen werde 1, 6 (vgl. Wülfer zu diesen Stt. Ausg. 1680. 4). Das Wort κόλλ. übrigens, aus der phönic. Handelssprache verbreitet, wird dort in der ursprünglichen Bedeutung von Aufgeld genommen. (Dann bedeutete es auch die kleine Münze, τὸ κέρμα, hier auch τὰ κέρματα gelesen, jenes collectiv zu nehmen. Kiona und keonatioths hat Joh. hier ailein: κολλυβιστής haben auch Matth. und Markus, bei Luk. 19, 45 ist es aus Joh. hereingebracht worden - ein Wort nach Phrynichus S. 440, welchen Sturz vertheidigt, de dial. Alex. p. 42, in den Evy. zuerst zu finden.)

<sup>2).</sup> Oder die Wechsler selbst waren Priester. Vgl. Wülfer a. O. S. 18.

Christus gehandelt habe, und wir sind nicht berechtigt, den Ausdruck davon zu schwächen 1); es wird damit wohl auf das ζηλος καταφάγεται V. 17 hingedeutet, im καταφάγεται den hinreissenden, übermächtigen Affect verstanden. Es ist wieder etwas Auffallendes, was der Ev. an der Person Jesu geflissentlich hervorhebt. Auch dieses sind authentische Züge: denn spätere, wie man meint, mythisirende, Zeiten hätten dergleichen nicht einzuweben vermocht. Hat sich der Spott an diese Erzählung gewagt, so hat er sich nur dadurch Boden und Anhalt schaffen können, dass er Alles unter einem modernen, einheimischen Gesichtspuncte aussasste 2). Ob in der Behandlung der Taubenhändler eine grössere Milde hervortreten solle, wissen wir nicht 3). Auch das: μή ποιείτε u. s. w. geht blos diese an. Die Anderen erhalten kein abmahnendes Wort. "Macht meines Vaters Haus nicht zur Kaufstätte." Der οἶκος εμπορίου steht in mehrfacher Bedeutung dem οίκος τοῦ πατρός entgegen: theils, wie Menschengedränge dem Geistigen, Uebersinnlichen, theils wie das Gemeine dem Erhabenen. Sein Vater hier genau in dem Sinne wie Luk. 2, 49. Es hat einen menschlichen, jedoch ungemeinen, Begriff: der, dessen Sache Ihn am eigentlichsten angehe, dessen

<sup>1)</sup> Dieses ist von jeher und in mannichfacher Weise geschehen. Daher auch ός vor φοαγέλλιον schon bei Origenes, wo er die Stelle zuerst aufführt (to. 10, 1), anderwärts nicht, dann bei Cyrill (vielleicht gehört dahin auch Nonnus: νόθην ἰμάσθλην), vorzugsweise aber in der lat. Kirche von Augustinus her: quasi Fulg.; es ist handschriftlich sonst wenig bewährt. Vielleicht sollte dieses ός auch eine Allegorie bezeichnen, auf welche hier selbst Grotius verfällt: von dem geisselnden Worte.

<sup>2)</sup> Die anscheinende, bürgerliche Unbegreiflichkeit des Ereignisses ist übrigens von Origenes (to. 10, 16) gerade so aufgefasst und dargestellt worden, wie neuerlich von Br. Bauer.

<sup>3)</sup> In der alten Vorstellung (auch bei Lücke u. De Wette), dass jene den Armen im Volke gedient hätten, finden wir zwar keine überflüssige "Sentimentalität" (Br. Bauer 74), aber wir würden doch den Grund der Schonung mehr im minder Störenden dieses Handels suchen.

Sache die seine sei. Bei den drei Evv. stehen noch prophetische Stellen in eigenthümlicher Anwendung dabei (Jes. 56, 7, Jer. 7, 11). Johannes lässt selten Jesum sich auf einzelne Stellen prophetischer Art beziehen: auch er selbst thut es selten; die Sache des Evangelium stellt sich ihm dafür zu neu, unmittelbar, einzig dar: nur die yoaqi überhaupt wird hin und wieder erwähnt, dass sie habe erfüllt werden müssen, (wie hier sogleich V. 22). Ob aber die Jünger, welche sofort der Stelle, Psalm 69, 10, gedacht haben sollen 1), diese in einem allgemeinen, menschlichen Sinne 2), oder als eine Messianische genommen haben sollen: lässt sich nicht bestimmen. Dieser 69. Psalm hat im Johanneischen Evangelium vorzugsweise Anwendung gefunden (150, 25. 101, 20). Der ζηλος οἴκου ist im Original ganz derselbe, wie er sich hier in der Erscheinung Jesu hervorthat: zürnender Eifer bei Entweihung des Heiligthums. Aber καταφάνεται (im Original zweideutig 3) hat hier gewiss die angegebene innerliche Bedeutung: wenigstens bezieht es sich nicht auf den Tod Jesu 4).

 <sup>&#</sup>x27;Εμνήσθησαν in der Absicht des Ev. gewiss (so De Wette gegen Lücke): jetzt sogleich; nicht wie V. 22.

<sup>2)</sup> So auch Luther: die Jünger, sagt er, "deuten aus lauter Wohlmeinung, dass sie ihn entschuldigen" auf ihn "den Spruch, den sie insgemein verstehen von allen guten Predigern und Lehrern —." Für diese allgemeine Bedeutung der Stelle spricht auch die freiere Form des Citats in dem, durch die neuere Kritik statt κατέφαγε aufgenommenen, καταφάγεται.

Das θυμοβορεῖσθαι und vieles Andere so bei den Alten, dergleichen Lampe zusammenstellt S. 535. Doch liegt dort in dem Bilde immer mehr die Bedeutung von Gram, überhaupt von gedrücktem Affect.

<sup>4)</sup> So Bengel und Olshausen. Herakleon deutete καταφάγ. auf die Ausgetriebenen.

Auf die Stelle Zachar. 14, 21, nach der in Jonathan's Paraphrase gegebenen Auslegung ("es wird kein Handlungstreibender mehr sein im Haus des Herrn"), von welcher Gfrörer a. O. 148 f. selbst die Handlungsweise Jesu herleitet — konnten die Jünger oder der Evangelist, auch wenn sie ihm so in Gedanken gelegen

18. Es ist dieselbe Frage 1) dieser Tovbatot, wie Matth. 21, 23: ἐν ποία ἐξουσία ταῦτα ποιεῖς; 2) Entweder meinen sie überhaupt die That ungewöhnlichen und stürmischen Eifers aus dem Volke heraus, oder wie dieselbe mit dem Anspruche an ein besonderes Verhältniss zur Gottheit gethan war. Squetor hat auch hier nicht die allgemeine Bedeutung von Erkennungszeichen, Bestätigung (dem späteren, dem jüdischen, Sprachgebrauche, also auch dem N. T. liegt diese fern), sondern es ist Wunder und die Worte sind daher nicht zu nehmen: Zeichen dafür, darüber dass (ὅτι wie 9, 17, vielleicht auch 11, 47), sondern: Zeichen, indem du, der du so handelst 3). Nur ein göttlicher Act konnte nach deren Meinung vom Gehorsam gegen die Priester lossprechen. Jeinvielv hat die Bedeutung von Schaffen, Darstellen (wie 10, 32), nur etwa noch das Grosse, Ossenbare des gesorderten Zeichens anzeigend.

Die Antwort V. 19 und die folgende Reflexion 20 — 22 sind von bekannter Schwierigkeit <sup>1</sup>). Es ist merkwürdig, dass die Juden, indem sie die Rede eigentlich nehmen, den ersten Satz übergehen, und das Ganze

hätte, sehon darum hier nicht hindeuten, weil der Sinn dort offenbar ganz der entgegengesetzte war, der: es werde zur Messianischen Zeit nichts mehr unheilig sein; und weil dort nach jener Uebersetzung für jetzt dieses Handeln im Heiligthum sogar als nothwendig dargestellt würde.

<sup>1)</sup> Hier das ἀποκοίνεσθαι zuerst (wieder 5, 17), wo keine Frage voraugegangen ist. Man hat sich zwischen drei Auffassungen zu entscheiden: dass eine vorangegangene Frage gedacht, nicht aufgeführt worden sei (Fritzsche zu Matth. 11, 25), dass der aramäische Gebrauch des προς, zu sprechen beginnen, dahinter liege (Gesenius thes. u. d. W.), oder, dass es ein Sprechen bedeute mit Rücksicht, Beziehung auf irgend Etwas (Handlung oder Ereigniss), was ich mit Lücke für sprachlich statthaft halte.

<sup>2)</sup> Σημείου περί της αθθευτίας Euthymius.

<sup>3)</sup> In eine hier ganz fremde Vorstellung würde die Uebersetzung: Signal (bei Paulus) hineinführen.

<sup>4)</sup> Die Literatur der Stelle bei Lücke S. 489. Dazu Heyden-

nur als eine Rede des Wahnwitzes aufnehmen. Dagegen halten sich in derselben Rede bei den beiden ersten Evangelisten (Matth. 26, 61. 27, 40. Mark. 14, 57) die Juden an beide Sätze zugleich 1). Der Evangelist nun V. 21 f. findet Tod und Auferstehung Jesu in dem Worte Jesu 2). Weniger das Wort vaós, als das èveloeiv, und, ist auch sie ursprünglich gewesen, die Formel: in drei Tagen, vornehmlich aber der Drang der Jüngerschaft, allenthalben Beziehungen auf jene Ereignisse, als auf den Hintergrund der gesammten Sache Jesu, finden zu wollen, konnten jene Deutung veranlassen 3): gerade wie die Matth. 12, 40 (in welcher der Schriftsteller nur die Rede Jesu und die Deutung der Jünger nicht geschieden hat) 4). Aber der Evan-

reich in Heyd. u. Hüffell Ztschr. f. Predigerwiss. II. 1. 6 ff. und F. V. Kohlschütter comm. in Jo. 2, 19. Dresd. 1839. Vgl. Hase L. J. 102. 3. A.

<sup>1)</sup> Die ψευδομαρτυρία hat übrigens dort einen unbestimmten Begriff: ob sie in die Entstellung des ersten Satzes der Rede gesetzt werde (wie als könne Er den Tempel zerstören), oder auch zugleich dahinein, dass sie der uneigentlichen Rede einen eigentlichen, materiellen Sinn gegeben.

<sup>2)</sup> Die ältere Auslegung, auch bei den Socinianern und bei Grotius, hält an der Johanneischen Auslegung. Blos angedeutet wird die neuere bei Theodor von Mopsu. Cat. p. 76, nur dass er die Rede in einem Doppelsinn versteht: nach seiner Auserstehung, sage Jesus, τὰ πάλαι (θυσιῶν ἔθος) λυθήσεται, καὶ καινή πολιτεία, ἄτε δή καὶ καινοῦ βίου, τοῦ μετὰ τήν ἀνάστ. κατευαγγελλομένου (nämlich des neuen Menschenlebens, nach Jesu Auferstehung). Origenes findet nur in der Handlung Jesu einen Widerspruch gegen das gesammte Mosaische Wesen. So dass nach minder bekannt gewordenen Vorgängern, H. P. C. Henke, wie Kohlsch. bemerkt, der Erste war, welcher den Widerspruch gegen die Deutung des Ev. erhob: Jo. ap., nonnullorum Jesu apophthegmatum in ev. suo et ipse interpres (1798): Pott Syll. Comm. I. p. 8 ff. Die neueste bedeutendere Vertheidigung der alten Auslegung bei Kling (th. St. u. Kr. 1836. I. 127 ff.).

<sup>3)</sup> Herder leitet die Glosse des Ev. daher ab, dass "auch" jetzt noch Jesus nicht habe als Tempelstürmer angesehen werden sollen."

<sup>4)</sup> Deutungen des Evang. Joh., auch 7, 39. 12, 33.

gelist oder die Jünger haben nun eben für sich, in ihrem Gefühle, auf ihrem Standpunct diese Deutung gemacht. Wir wollen nicht ausführen 1), wie fremd jener Sinn 2) dem Anlasse, der Rede der Juden sein würde (schon darin, dass ihnen ein Zeichen späterer Zeiten, und das sie gar nicht sehen sollten, entgegengehalten wird), und wie unaugemessen das ganze Wort als Gedanke. Das Wort: denn, ob man den Tempel, welcher sein Leib sei 3), im allgemeinen Sinne (wie 1 Kor. 6, 19) oder in dem höheren nehme, in welchem das ἐσκήνωσεν ὁ λόγος gedacht ist 1, 14 (man verglich auch Kol. 2, 9) 4): immer bleibt es gezwungen; und in keiner Weise passte zu diesem Tempel das λύειν und λύσατε 5). Auch das ἐν τρισίν ἡμέραις passt nicht

Die Gründe vornehmlich von Bleek (th. St. u. Kr. 1833. 442 ff.) und von Lücke ausgeführt.

<sup>2)</sup> Gewiss aber versteht Joh. unter dem ναὸς τοῦ σώματος eben den Menschenleib Jesu. Origenes scheint (to. 10, 21. 23) wirklich auf die Deutung hinzugehen, welche Henke und Schleiermacher (Homilien S. 145) auch als die von Jesu selbst gewollte entschieden geben: Leib Jesu von der Ekklesia. (Schleierm.: "versucht es, diesen Tempel zu zerstören, in dessen Bau ich begriffen bin." Nach der Auferstehung hätten sich die Jünger erinnert, "weil da der Tempel festgebauet war.") In der lat. Kirche blieb dieser Gedanke seit Augustin nur (auch im Mittelalter) eine allegorische Erweiterung der Rede vom Leib, in welche dann sogar die Judenrede V. 20 hineingezogen wurde: die 46 Jahre sollten die vier Weltgegenden bedeuten (deren griech. Namen innelägen) oder Anderes bei Rupert v. Deutz.

<sup>3)</sup> Die meisten hier gebrauchten Stellen gehören nicht hierher: der Leib, Tempel, Heiligthum des Geistes (auch bei Philo), vollends gar das A. T. Bild von Hütte, Gezelt, und Aehuliches in der platonischen Sprache.

<sup>4)</sup> Die KVV., indem sie richtig bemerken (wie Euth.): Tempel, nicht blos der Seele, sondern auch der Gottheit, wenden unversehens den Begriff des Leibes in den der menschlichen Natur um. Eigenthümlich Luther: die Person Christi sei der Tempel Gottes für uns ("in Christo will sich Gott finden lassen, und sonst nirgends").

Gegen die streng imperative Bedeutung des λύσατε sprechen auch die KVV. von Chrysostomus an.

für diesen 1) Satz. Der Gedanke: denn (auch 10, 17. 18 macht keine Ausnahme) das Auserwecken Jesu gehört überall bei den Aposteln dem Vater 2) und so gleich V. 22  $\eta y \dot{\epsilon} \varrho \vartheta \eta$ . Dagegen kann aber auch der Sinn unmöglich eigentlich gemeint sein: wenn es bedeuten soll, dass ihm die vollste Messianische Macht zustehe, würde dieses doch zu schroff ausgesprochen worden sein 3).

Ein uneigentlicher Sinn findet also gewiss Statt. Aber unter zwei Erklärungen des λύσατε und des ναός, welche von der Deutung des Evangelisten abgehen 1), der: wolltet ihr auch diese Verfassung, Anstalt aufheben, oder impersonal: sollte diess vorgehen, ich kann eine neue schaffen; und der: wie ihr diesen Gottesdienst entweihen möget 5), ich stelle ihn wieder her — unter diesen entscheiden wir uns für die erste. Also: seine Befugniss, sein Recht liege in seinem Geiste, in welchem er selbst über das Tempelwesen, über die gegenwärtige Anstalt 6) hinaus mächtig sei. So steht die Antwort zugleich der Nachfrage nach dem Zeichen und der angemassten Priesterauctorität entgegen, und spricht aus, dass die

<sup>1)</sup> Auf das  $\dot{\epsilon}v$   $\tau \psi \iota \sigma \dot{\iota}v$   $\dot{\eta} \mu$ ., nicht  $\tau \tilde{\eta}$   $\dot{\eta} \mu$ .  $\tau \tilde{\eta}$   $\tau \epsilon \tau \dot{a} \phi \tau \eta$  (dasselbe haben Matth. v. Markus a. O., Mat. an der zweiten Stelle  $\delta \iota \dot{a}$   $\tau \psi \iota \tilde{\omega} v$ ) macht Origenes (to. 10, 21) aufmerksam, sie für seine Deutung benutzend.

<sup>2)</sup> Die Sabellianer benutzten die Stelle, verglichen mit anderen, wie 1 Kor. 15, 15.

<sup>3)</sup> So fasst es Kohlschütter: vielleicht auch De Wette, indem er den Gedanken Matth. 12,8 vom Herrn des Tempels darin findet. Endlich auch Olshausen, welcher Unmögliches neben Unmöglichem gestellt findet, doch mit einem Doppelsinne.

<sup>4)</sup> Die Ausleger dieses Standpunctes scheinen zwischen beiden zu schwanken.

Der Imperativ bei der ersten Auffassung hypothetisch (Matth. 12, 33), bei der zweiten ironisch (Matth. 23, 32. Apok. 22, 11). Auffordernd zur Zerstörung nehmen ihn Herder und Henke.

<sup>6)</sup> Der Tempel in dieser Bedeutung, wie das λύειν τόπον AGesch. a. O. erklärt wird: ἀλλάσσειν τὰ ἔθη.

blosse Tempelreinigung etwas Geringes für ihn sei. ,,Lasst untergehen diesen Tempel: ich baue ihn geistigmächtig wieder auf 1). Αύσατε (5, 18. 7, 23) vgl. λύειν τὸν τόπον ΑG. 6, 13 f. (Beides, λύειν und ἐγείρειν, auch im classischen Sprachgebrauche.) Die drei Tage sind eine sprüchwörtliche Formel, dem heute, gestern und ehegestern entsprechend (Hos. 6, 2 und Luk. 13, 32) ²): hier hat sie die Bedeutung vom schnell und durchdringend wirken; wie es eben der Geistesmacht zusteht.

Die Juden nehmen das Wort also V. 20 nur als Wahnwitz, über das λύσατε wegsehend. Die 46 Jahre sind längst richtig durchgerechnet worden 3), für den damaligen Tempel, von Serubabel gegründet (Esr. 6, 3-15) und jetzt von Herodes 18. Regierungsjahre an ausgebaut 1). Wäre jenes Datum das richtige, so

<sup>1)</sup> Die Idee des Besseren, Edieren (des ἀληθικόν oder nach Mark. 14, 58, ἀχειροποίητον) in dem Aufzubauenden, also das Gleichartige mit 4, 21, liegt zwar nicht in den Worten, aber im Sinne des Gesprochenen: schon in der Möglichkeit, dass Jenes vergehe. Das αὐτόν beweist nicht die Einerleiheit der beiden Tempel, wie es schon Lücke gegen Storr ausgeführt hat: nur das ναός gehört zum zweiten Satze, nicht οὖτος δ ναός.

<sup>2)</sup> In beiden Stellen scheint uns der Sprachgebrauch (für welchen sich auch sonst viel Analoges beibringen lässt) entschieden zu sein. Dort: "nach zwei Tagen, am dritten Tage" schnell, schleunig. In der Stelle des Lukas bedeutet die Formel, heute, morgen, übermorgen, die kurze, ihm noch bestimmte, Zeit und deren Schluss.

<sup>3)</sup> Salomons Tempel wird von Origenes und Nonnus verstanden: jener meint, es seien die Vorbereitungen unter David mit gerechnet (1 Chr. 29, 1—5), doch erwähnt er auch die zweite Meinung. Blos an den Tempel von Serubabel denken die folgenden KVV., Euthymius rechnet die Jahre sogar heraus (die Falschheit der Rechnung z. B. von Lightfoot zu uns. St. erwiesen). Die richtige Erklärung findet sich zuerst bei den Chronologen im 17. Jahrh., von Theologen anfangs mehr im kirchlichen Interesse wegen Haggai aufgenommen: J. A. Ernesti de templo Herodis M., Opusce. phil. crit. 347 fl.

<sup>4)</sup> Die bekannten Stellen: Joseph. 15, 11, 1. B. J. 1, 21, 8,

würde, nach der Bezeichnung der Geburtszeit und des gegenwärtigen Zeitpunctes bei Lukas (3, 1. 23), die Zeit über die 46 Jahre hinaus (bis auf 50 Jahre) laufen: es könnte daher der Bau damals stille gestanden haben, und ἀκοδομήθη heissen: so lange hat man an ihm gebaut. Immer ist diese chronologische Sicherheit eine bedeutende Erscheinung in unserer Schrift.

21. Naòs τοῦ σώματος, Tempel, welcher seinen Leib bedeuten sollte, wie dieser genannt werden konnte: Leib als Tempel 1). 22. Έκ νεκοῶν die gewöhnliche Formel: νεκροί sind das Todtenreich, die Gemeinsamkeit der Todten. Es scheint dieses ein neuer, urchristlicher Sprachgebrauch gewesen zu sein. Έμνήσθησαν, erinnerten sich der Worte als hierher gehöriger. "Glaubten der Schrift und dem Worte Jesu." Eigenthümlilicher Ausdruck für: sahen ein, dass diese Auferstehung nothwendig gewesen sei (vgl. 20, 9) und Jesus sie vorausgesehen habe. Die Schrift ist in allen solchen Stellen nicht sowohl das Schriftbuch, als der ganze, ausgesprochene Gottesplan (Luk. 24, 26. 1 Kor. 15, 4). Glauben aber ist hier, wo es auf erfüllte Sprüche bezogen wird, mehr, sich von Bedeutung, Würde von Etwas überzeugen 2).

23. Die drei Formeln:  $\hat{\epsilon}\nu$  Teo.,  $\hat{\epsilon}\nu$   $\tau\tilde{\phi}$   $\pi d\sigma\chi\alpha$ ,  $\hat{\epsilon}\nu$   $\tau\tilde{\eta}$   $\hat{\epsilon}o\rho\tau\tilde{\eta}$ , haben etwas Auffallendes, aber sie sind volkommen so beglaubigt. Ev  $\tau\tilde{\eta}$   $\hat{\epsilon}o\rho\tau\tilde{\eta}$  wird nicht blos zur Erklärung des Pascha 3) beigesetzt (dann würde

und die Differenz vom 18. und 15. Jahre daselbst. Fernere Geschichte des Baues: dort 15, 14. 20, 8.

<sup>1)</sup> Wie σημείον περιτομής Röm. 4, 11, und ἀπαρχή πνεύματος ebds. 8, 23, nach der richtigen Erklärung, in welcher es dasselbe ist mit ἀδύαβών τοῦ πν. 2 Kor. 1, 22. 5, 5. Eph. 1, 14.

<sup>2)</sup> Andere verstehen  $\gamma \varrho a \varphi \dot{\eta}$  von den Schriftweissagungen überhaupt, an welche sie gläubig geworden seien durch die Erfüllung dieser Einen Art.

Origenes bezieht das Glauben V. 22 auf etwas Zukünftiges: τὸ τέλειον δοθήσεσθαι ἐν τῆ μεγάλη ἀναστάσει τοῦ παντὸς Ι. σώματος.

<sup>3)</sup> Auch ist es nicht als Erweiterung der Vorstellung vom I. Th.

blosse Tempelreinigung etwas Geringes für ihn sei. ,,Lasst untergehen diesen Tempel: ich baue ihn geistigmächtig wieder auf. 1). Λύσατε (5, 18. 7, 23) vgl. λύειν τὸν τόπον AG. 6, 13 f. (Beides, λίειν und ἐγείρειν, auch im classischen Sprachgebrauche.) Die drei Tage sind eine sprüchwörtliche Formel, dem heute, gestern und ehegestern entsprechend (Hos. 6, 2 und Luk. 13, 32) ²): hier hat sie die Bedeutung vom schnell und durchdringend wirken; wie es eben der Geistesmacht zusteht.

Die Juden nehmen das Wort also V. 20 nur als Wahnwitz, über das  $\lambda \dot{\epsilon} \sigma a \tau \varepsilon$  wegsehend. Die 46 Jahre sind längst richtig durchgerechnet worden 3), für den damaligen Tempel, von Serubabel gegründet (Esr. 6, 3-15) und jetzt von Herodes 18. Regierungsjahre an ausgebaut 1). Wäre jenes Datum das richtige, so

<sup>1)</sup> Die Idee des Besseren, Edieren (des ἀληθινόν oder nach Mark. 14, 58, ἀχειφοποίητον) in dem Aufzubauenden, also das Gleichartige mit 4, 21, liegt zwar nicht in den Worten, aber im Sinne des Gesprochenen: schon in der Möglichkeit, dass Jenes vergehe. Das αὐτόν beweist nicht die Einerleiheit der beiden Tempel, wie es schon Lücke gegen Storr ausgeführt hat: nur das ναός gehört zum zweiten Satze, nicht οὐτος ὁ ναός.

<sup>2)</sup> In beiden Stellen scheint uns der Sprachgebrauch (für welchen sich auch sonst viel Analoges beibringen lässt) entschieden zu sein. Dort: "nach zwei Tagen, am dritten Tage" schnell, schleunig. In der Stelle des Lukas bedeutet die Formel, heute, morgen, übermorgen, die kurze, ihm noch bestimmte, Zeit und deren Schluss.

<sup>3)</sup> Salomons Tempel wird von Origenes und Nonnus verstanden: jener meint, es seien die Vorbereitungen unter David mit gerechnet (1 Chr. 29, 1—5), doch erwähnt er auch die zweite Meinung. Blos an den Tempel von Serubabel denken die folgenden KVV., Euthymius rechnet die Jahre sogar heraus (die Falschheit der Rechnung z. B. von Lightfoot zu uns. St. erwiesen). Die richtige Erklärung findet sich zuerst bei den Chronologen im 17. Jahrh., von Theologen anfangs mehr im kirchlichen Interesse wegen Haggai aufgenommen: J. A. Ernesti de templo Herodis M., Opusce. phil. crit. 347 ff.

<sup>4)</sup> Die bekannten Stellen: Joseph. 15, 11, 1. B. J. 1, 21, 8,

würde, nach der Bezeichnung der Geburtszeit und des gegenwärtigen Zeitpunctes bei Lukas (3, 1. 23), die Zeit über die 46 Jahre hinaus (bis auf 50 Jahre) laufen: es könnte daher der Bau damals stille gestanden haben, und δκοδομήθη heissen: so lange hat man an ihm gebaut. Immer ist diese chronologische Sicherheit eine bedeutende Erscheinung in unserer Schrift.

21. Naòs τοῦ σώματος, Tempel, welcher seinen Leib bedeuten sollte, wie dieser genannt werden konnte: Leib als Tempel 1). 22. En venoov die gewöhnliche Formel: νεκροί sind das Todtenreich, die Gemeinsamkeit der Todten. Es scheint dieses ein neuer, urchristlicher Sprachgebrauch gewesen zu sein. Έμνήσθησαν, erinnerten sich der Worte als hierher gehöriger. "Glaubten der Schrift und dem Worte Jesu." Eigenthümlilicher Ausdruck für; sahen ein, dass diese Auferstehung nothwendig gewesen sei (vgl. 20, 9) und Jesus sie vorausgesehen habe. Die Schrift ist in allen solchen Stellen nicht sowohl das Schriftbuch, als der ganze, ausgesprochene Gottesplan (Luk. 24, 26. 1 Kor. 15, 4). Glauben aber ist hier, wo es auf erfüllte Sprüche bezogen wird, mehr, sich von Bedeutung, Würde von Etwas überzeugen 2).

23. Die drei Formeln:  $\hat{\epsilon}v$  Te $\varrho$ .,  $\hat{\epsilon}v$   $\tau\tilde{\varrho}$   $\pi\acute{a}\sigma\chi a$ ,  $\hat{\epsilon}v$   $\tau\tilde{\eta}$   $\acute{\epsilon}o\varrho\tau\tilde{\eta}$ , haben etwas Auffallendes, aber sie sind volkommen so beglaubigt. Ev  $\tau\tilde{\eta}$   $\acute{\epsilon}o\varrho\tau\tilde{\eta}$  wird nicht blos zur Erklärung des Pascha 3) beigesetzt (dann würde

und die Differenz vom 18. und 15. Jahre daselbst. Fernere Geschichte des Baues: dort 15, 14. 20, 8.

<sup>1)</sup> Wie σημεῖον περιτομῆς Röm. 4, 11, und ἀπαρχὴ πνεύματος ebds. 8, 23, nach der richtigen Erklärung, in welcher es dasselbe ist mit ἀξἡαβὼν τοῦ πν. 2 Kor. 1, 22. 5, 5. Eph. 1, 14.

<sup>2)</sup> Andere verstehen γραφή von den Schriftweissagungen überhaupt, an welche sie gläubig geworden seien durch die Erfüllung dieser Einen Art.

Origenes bezieht das Glauben V. 22 auf etwas Zukünftiges: τὸ τέλειον δοθήσεσθαι ἐν τῷ μεγάλη ἀναστάσει τοῦ παντὸς Ι. σώματος.

<sup>3)</sup> Auch ist es nicht als Erweiterung der Vorstellung vom I. Th.

das tor 'Iovdalor dabeistehn, wie V. 13. 6, 4) oder man müsste wenigstens dann mit Vatic. Ev weglassen: (sondern die ξορτή ist die Festfeier, die im Tempel vornehmlich (12, 56, die dorta leghov sagt Nonnus). Das Glauben an seinen Namen ist hier weniger als 1, 12. (wenn gleich nicht mit Origenes vom Glauben an ihn unterschieden). Und ebendarum findet neben diesem Glauben um der Wunder willen 1) (vgl. 4, 48.8, 30.11, 45) ein innerliches Fremdbleiben Statt. V. 24. Οὐκ ἐπίστ. έ. α. (Luk. 16, 18) allerdings ein Wortanklang an ἐπίστευσαν 23. Sich vertraute er ihnen nicht an (nicht seine Lehre, έον νόον, Nonnus 2), sondern seine Person). Πάντας das gangbare, ist auch wohl angemessener als πάντα. das sonst sehr beglaubigte: denn πάντας, die Menschenerscheinung 3), wird durch den letzten Satz des Verses gesteigert 4). Maotvosiv geht wohl auf Beides, schlimmes (18, 23) und gutes Zeugniss über Einen. Acros er von sich selbst (Nonnus: αὐτοδίδακτος). Τί ἡν ἐν

Pascha zu nehmen: ἐορτή die ganze Festfeier (Lightf., Grot.); dann würden die beiden Worte nicht so neben einander gesetzt sein.

<sup>1)</sup> Diese Wunder werden so wenig aufgeführt, als 3, 2. Aber aus der Stelle V. 23 nahm z. B. Origenes, dass die hier vorausgehende Scene ein Wunder gewesen.

<sup>2)</sup> Ueberhaupt ist dieses die gewöhnliche ältere Auslegung. Nur Enthymius richtig: οὐκ ἐθάψψει ώς γνησίως μαθηταῖς. Auch Schleiermacher (S. 151): "vertraute ihnen sein Geheimniss nicht an, d. i. es wurde ihnen nicht klar."

<sup>3)</sup> Wiewohl πάν und πάντα in einem, vornehmlich Johanneischen, Gebrauch dieses Neutrum (6, 37, 39, 17, 2, 1, 5, 4) nur das verstärkte πάντας sein könnte.

<sup>4)</sup> In der Uebersetzung des Nonnus: ἔργα δὲ φωτῶν ἢδεεν αὐτοδίδακτος, ὅσα φρενὸς ἔνδοθεν ἀνὴρ είχεν — wird nicht διὰ τὸ γιν. π. übergangen (Gersdorf Btr. z. Spachchar. 1. 218, dieses gutheissend, weil das διὰ τό mit Infinitiv hier allein b. Jo. stehe), sondern die Sätze werden etwas umgestellt: ἔργα φ. sind πάντας oder πάντα, und ὅσα φρενός u. s. w. τί ἦν ἐν τῷ ἀνθρ. Wenigstens würde dann καὶ ὅτι u. s. w., wie es Gersdorf beibehält (auch darum weil —) gewiss unpassend sein. Alle jene Worte stehen kritisch ganz entschieden.

τῷ a. 1 Kor. 2, 10: jedoch in unserer Stelle: was im Sinn, Willen eines Jeden 1) innelag, nicht nur, wie er erschien.

2) Es folgt das dem Johannes eigenthümliche Gespräch mit Nikodemus, reich an Sinn, wie an Schwierigkeit. Im Voraus Dreierlei: 1. Für einen untergeordneten, speciellen Zweck hat es der Evangelist gewiss nicht mitgetheilt. Wir möchten es am wenigsten so auffassen, als habe es den Beleg dazu geben sollen. wie Jesus den Sinn der Menschen durchschaut habe (2, 25). Denn, wollten wir nicht mit Einigen dem ganzen Gespräch eine polemische oder zurechtweisende Bedeutung geben, und demnach dem Nikodemus eine unlautere Absicht beimessen, welche Jesus durchschaut habe 3); so würde jener Beleg sich doch nur im 3. Verse finden, und alles Andere wie eine überflüssige Beigabe dabeistehen. Vielmehr, wie der Evangelist Jesum näher an das öffentliche Leben herangeführt hat (Schluss des 2. C.), lässt er ihn nun gerade so sich über sein Werk und über seine Person erklären. wie der 1. Evangelist es in galiläischer Weise und vorzugsweise praktisch in der Bergrede gethan hat. Eben auch wie dort mit bestimmter Rücksicht auf die Erwartungen, auf die Denkart und die Gesinnung des Judenthums. 2. Das Gespräch ist offenbar nur zum Theile mitgetheilt worden. Dennoch sind es nicht

<sup>1)</sup> Τῷ ἀνθρ. dem Menschen überhaupt, oder dem Menschen, mit welchem er zu thun hatte (Euth.: οίονδήποτε ἀνθρώπου). In keinem Falle, wogegen schon Origenes (c. 30), soll das Menschliche hier dem Höheren, Göttlichen entgegenstehn.

<sup>2)</sup> Aus der reichen neueren Literatur: Koppe interpr. colloquii Chr. c. Nicodemo (778) Pott. Syll. IV. Knapp Comm. in c. C. c. N. de natura atque usu disciplinae suae (794) Scrr. var. arg. VI. Lindemann in Gabler's J. f. auserl. th. Lit. VI. 1. C. A. Fabricius Christi c. N. coll. Gött. 825. Dräscke Jesus und Nik. Lüneb. 828. Scholl exeg. Studien über Joh. 3, 1—21. In Klaiber's Stud. d. evang. Geistlichkeit Würtemberg's V. 1. 71 ff.

<sup>3)</sup> Eichhorn, Koppe a. O.

blosse Fragmente, welche der Evangelist giebt. Denn der Zusammenhang ergiebt sich zu ungesucht und zu bedeutend 1). Es sind die leitenden Gedanken gegeben worden; und, wie oben gesagt, es mag dieses wohl die ursprüngliche Form gewesen sein, in welcher der Evangelist die Reden Jesu aufgefasst und behalten hatte. Wirklich zeigt sich im Folgenden nirgends wieder so deutlich diese Art, jene Reden wiederzugeben ohne alle Ueberarbeitung: fast scheint es, als habe er vornehmlich bei diesem Stücke sich gescheut, Anderes und Mehr zu geben, als das Ursprüngliche. Aber schon darum dünkt es uns unmöglich, dass eine Darstellung dieser Art aus Erdichtung hervorgegangen, welchen Namen man auch einer solchen geben möge. Und wie vollends die mythische Ansicht hier einen Anhalt haben solle, ist uns völlig unbegreiflich.

War das Gespräch im Wesentlichen so gehalten, so haben wir nicht nöthig, und wir haben dafür kein Mittel, zu fragen, wie der Evangelist die Kenntniss von demselben erhalten habe? Aber kein Wort steht in ihm davon, dass das Gespräch ohne alle Zeugen gehalten worden sei, selbst wenn Nik. bei Nacht gekommen wäre, um keine Zeugen zu haben: solche nämlich, welche er zu fürchten hatte.

3., und die Auslegung wird darauf wiederholt zurückkommen, bietet sich nirgends bis V. 21 ein Anlass oder eine Nöthigung dar, das Gespräch abzubrechen, und den Evangelisten eintreten zu lassen. Vielmehr entwickelt sich Alles in hellem Zusammenhange bis dort, wo sich der Schriftsteller in die Erzählung zurückwendet (V. 22).

V. 1. Wir wiederholen nicht die Fragen, Meinungen und Legenden über diese Johanneische Persönlichkeit, Nikodemus<sup>2</sup>). Der ἄρχων τῶν Ἰονδαίων

<sup>1)</sup> Dieses ganz so auch von Dräseke bemerkt a. O. 34.

<sup>2)</sup> Die talmudischen Sagen von Nakdimon s. b. Lightfoot und

hat bei Johannes (1, 26. 12, 42), wie bei Lukas und Josephus, seine bestimmte Bedeutung, und Nikodemus selbst tritt unten (7, 50) als Mitglied des Synedrium auf. Bekanntlich führt ihn die Leidensgeschichte wieder auf, 19, 39, von wo ihn, und also sicher aus unserem Evangelium, die apokryphen Erzählungen auf-

gefasst haben.

Das "bei Nacht kommen" wird für Nik. ein stehendes Prädicat in unserem Ev. Hier soll es gewiss Furcht des Mannes bedeuten (dieses vielleicht mehr zum Beweise für die Bösartigkeit des Judenthums, welche auch die Besten gescheut hätten; vgl. 12, 42 f.) 1): in den beiden anderen Stellen (C. 7 und 19, wenn es anders auch in der ersten ursprünglich gestanden hat) soll die Wiederholung wohl das nunmehr eingetretene Gegentheil von Furcht bezeichnen. Daher, wenigstens in der zweiten Stelle, kritisch entschieden, ein ποωτον dabeisteht. Die Meinung, welche Nik. von Jesus hatte, gerade wie die Jünger auch sie anfangs hatten (1, 40), nichts Besonderes, drückt sich im 'Panit aus, wobei die Erwähnung der σημεία und das "von Gott sein" nicht auffallen darf: denn einestheils hatte die "Meisterschaft" eine sehr allgemeine Bedeutung, anrentheils lag in jenen Ausdrücken ein sehr weiter Begriff. Oἴδαμεν (völlig beglaubigt, immer so gelesen) hat nichts Aussallendes. Es bedeutet nicht gerade ein Mitwissen gewisser Anderer 2), aber auch keine allgemeine

Wetst: Jener schon erklärt die Nachfrage über die Identität des Namens der Sage mit unserem Nikod. für unnütz. Merkwürdig ist, dass auch an Nonnus die jüdische Sage von Nikod. Reichthum gelangt war: πολυλήτος, εννομος ἀνήο — Olshausen's Vermuthung, dass Νικόδημος, gleich dem Νικόλμος Apok. 2, 14 f. Uebersetzung des Namens Bileam — ist zu apokryph.

<sup>1)</sup> Nicht zur Herabsetzung der eigenen Gesinnung des Nikodemus.

<sup>2)</sup> Etwa des Synedrium, oder Joseph von Arimathia, dessen Persönlichkeit nur durch das zufällige Zusammentreffen der beiden Männer in der Leidensgeschichte hierhergezogen werden konnte.

Ueberzeugung in arithmetischem Sinne, sondern das, was Einem gewiss, ausgemacht dünkt (1 Br. 3, 2. 5, 20. Unten 21, 24 ebenso. Vgl. Röm. 8, 22. 28) 1). Gewiss bist du von Gott gekommen als Lehrer. Από θεοῦ ἔρχεσθαι (dasselbe bedeutet, auch im jüdischen Munde, 9, 16. 33, εἶναι παρὰ, ἀπὸ θεοῦ) ist der Anfang von dem, was im fg. Satze durch: θεοῦν εἶναι μετά τινος (Gen. 21, 22. Matth. 28, 20) gegeben wird. Denn göttliche Sendung hatte in altisraelitischer Denkart immer die fortwährende Geistesunterstützung neben sich: ja sie bedeutete eigentlich gar nichts Anderes als dieses.

"Denn Niemand vermag ohne Gottes Hülfe Wunder zu thun wie du." Das Axiom der Wundergläubigen 9, 33: welches jedoch leicht in die entgegenstehende Meinung umschlug, dass man die Wunder nach dem Manne beurtheilen solle (ebds. V. 16. Matth. 12, 24 u. parall.) <sup>2</sup>).

Hier aber steht nun V.3 die Antwort Jesu in keinem offenbaren Zusammenhange mit der Anrede des Nikodemus. Es ist daher von Vielen entweder angenommen worden, dass Jesus diese Anrede gar nicht berücksichtigt habe, sondern auf das Kommen oder bei Nacht Kommen geantwortet<sup>3</sup>), oder dass die Antwort auf eine, hier nicht vorliegende, Frage gehe, sei es nun, dass der Evangelist sie übergangen habe <sup>1</sup>), oder Jesus dieselbe in dem Manne erschaut: nämlich die über die Art des göttlichen Reiches, und wie man

Lightf, bemerkt dasselbe aus dem rabbinischen Sprachgebrauche.

<sup>2)</sup> Wie bei 2, 23, so denken auch hier Manche, wie Dräseke (a. O. 31) bei dem Zeichen vorzugsweise an jene Tempelreinigung, doch nicht als an ein Wunder, sondern als ein moralisches Zeichen.

<sup>3)</sup> Wetstein, mit der besonderen Beziehung, dass für die Proselytentaufe die Oeffentlichkeit gefordert worden sei. Maimonides: si quis clam taptizatus fuerit, non habetur pro proselyto.

<sup>4)</sup> Nach Kühnoel soll selbst Mehres vorher zwischen Beiden gesprochen worden sein.

zu ihm gelange <sup>1</sup>)? Andere haben die Johannestause oder (vgl. V. 25) das Verhältniss dieser zu der, schon bestehenden, Tause in der Jüngerschaft Jesu, für den Gegenstand einer vom Ev. übergangenen Frage gehalten <sup>2</sup>).

Aber ebenso Viele haben einen verborgenen Zusammenhang zwischen der Antwort Jesu und den Worten des N. gefunden. Nämlich entweder so, das Jesus dem Hervorheben seiner Person habe abwehren, zur Sache hinlenken wollen 3); oder, dass er dem, was Nik. gesagt hatte, dass er es wisse, einen anderen Gegenstand des Wissens habe beifügen wollen 1); oder dass er dem Wunderglauben habe widersprechen wollen 5): die gotteswürdige, auf das Innerliche gerichtete, Gesinnung mache des Gottesreiches würdig, nicht der Wunderglaube, wie er, für die Gesinnung kraft- und bedeutungslos, sich an Aeusserliches hefte (vgl. Matth. 7, 21). Aber es lässt sich noch eine an-

<sup>1)</sup> Dieses ist Lightfoot's Ansicht (doch nicht, als wenn der Ev. die Frage übergangen hätte), an welche sich Lücke anschliesst, jedoch so, dass er mit Knapp Jesum weniger, einer bei Nik. vorausgesetzten, Frage, als einem, in ihm erkannten, Verlangen antworten lässt. Aber schon Rupert fasste es so: hace erat intentio ut disceret, quando vel quomodo institueret regnum Messiae. Tholuck u. A. nehmen in der Rede J. einen Widerspruch gegen die, in Nik. erkannte, äusserliche Vorstellung vom R. G. an.

<sup>2)</sup> Nonnus lässt Jesum selbst vorher schon zu Nikodemus von der Taufe sprechen. Ανδοί πιστῷ ἐνέπων βαπτίσματος ἔνθεον αἴγλην. Zu einer der obigen Meinungen bekennt sich Lindemann a. O.

<sup>3)</sup> So Hase a. O. 101. Aber auch Calvin (quamdiu non habes etc. non multi facio quod me vocas magistrum) Schlichting u. A.

<sup>4)</sup> Dieses die Griechen, welche dem Chrysostomus folgten, aber den ganzen Sinn verkehrend, indem sie das åroder verrydfivat zum Nebenbegriffe machten. "Schauen, eigentlich erkennen, kann Niemand das Gottesreich (dass es nämlich von einem Göttlichen gestiftet werde — das hätte Nik. nicht gewusst), nur der Wiedergeborene."

Augustinus: Nic. de illis multis crut (2, 23) — so viele Neuere, Kühnoel, auch De Wette.

dere Ansicht fassen, bei welcher das ganze Gespräch an Sinn und Bedeutung gewinnt. Der Evangelist selbst führt durch das V. 2 hervorgehobene διδάσκαλος auf diese Aussaung hin. Die Antwort Jesu will sagen: nicht als Lehrer, in dem Sinne, wie es die Juden meinten (bald für Eitelkeiten der Schule, bald übersliegend in Geheimniss und Speculation (vgl. V. 11. 12) oder auch überhaupt Lehrer für Solche, welche das Göttliche erkennen wollten, ohne die Weihe des Gemüths), sei er gekommen, sondern für die sittliche Umbildung der Welt 1). Möge nun, nach der Darstellung des Evangelisten, Nikodemus gekommen sein, Lehre zu empfangen, oder um zu forschen, ob Jesus ein Lehrmessias, so zu sagen, sein wolle.

Hier und 5 allein (unten 18, 36 ff. ist es gar nicht die Idee des Reiches Gottes, in welche Jesus eingeht) hat sich Johannes des Namens vom göttlichen Reiche bedient. Jedoch, wenn gleich nur anbequemender Weise, denn der Ton liegt auf der Bedingung: ¿àv μή u. s. w., aber so, dass er dieses Reich stiften und haben als sein Geschäft voraussetzt. Dem Vf. unseres Ev. war jener Ausdruck entweder überhaupt zu jüdisch, oder es hat ihm auch geschienen, als werde er zu leicht auf ein nur äusserliches Verhältniss zu Gott bezogen. Und wenn sich gleich die Idee Kap. 17 klar dargestellt findet, so ist es Johannes angemessen, das neue Leben mehr von der inneren Seite und an den Einzelnen aufzufassen. Korvoria, albrio; Son, und eine Reihe von Bildern bezeichnen jenes Leben. - In dem Wechsel von ideir (36. 8, 51 f.) und elsel Deir V.5 liegt keine besondere Bedeutung 2).

<sup>1)</sup> So meint es auch Cyrill v. Alex.: οὐκ ἀρκέσει λύγος εἰς δικαιοσύνην u. s. w. lib. 2, 40. Wir finden diese Ansicht in der angef. Abhandl. von Fabricius. Auch bei Dräseke (a. O. 38 ff.): "nicht der Weg des Begriffes führe zum Reiche Gottes. Der Mensch solle sich in das R. G. hinein erfahren" u. s. w.

Lücke: "Jesus spricht natürlich zuerst von der Wahrnehmung, der Erfahrung von dem gegenwärtigen Reiche Gottes,

Das verrnenral aroder galt schon in der alten Kirche (b. Chrysostomus) als zweideutig: ob es bedeuten solle, von Oben her, oder, von Neuem 1). Jenes ist dem Johanneischen Gebrauche gemäss (31. 19. 11. vgl. Jac. 1, 17): in der zweiten Bedeutung (Gal. 4, 9. B. d. Weish. 19, 6) versteht es offenbar Nikodemus V. 4 (δεύτεοου). Dennoch sind wir der anderen Meinung, nicht blos jenes Sprachgebrauchs wegen, und, weil Johannes überall nicht den Ausdruck, wiedergeboren, wie er sich Röm. 12, 2. Gal. 6, 15. Kol. 3, 9. Tit. 3, 5.1 P. 1, 3 findet, sondern den, Geburt aus Gott, gebraucht (1, 13, 1 Br. 2, 2), 3, 9, 4, 7, 5, 1, 4. 18) und hier V. 5 nur, geboren werden steht: sondern auch um des Zusammenhangs willen. Denn die folgenden Reden Jesu gehen alle dahin, das Höhere der Geburt, von welcher er spricht, darzulegen: das Neue, das Wiederum setzen sie voraus, und den Zweifel des Nik. über die Möglichkeit derselben übergehen sie ganz (5 ff.). Nikodemus wird denn also wohl V. 4 so eingeführt, als verstehe er die Formel falsch 2),

dann von dem Eintritte in dasselbe." Dräseke (S. 80): sehen, Sinn haben für dasselbe. Auch bei Nonnus wird  $l\delta\epsilon \bar{\imath}v$  durch  $ro\eta\sigma a\iota$  erklärt: aber nur wie Homer  $l\delta\epsilon \bar{\imath}v$  und  $ro\eta\sigma a\iota$  zusammenstellt II. 5, 475. Derselbe überträgt das Gottesreich:  $al\acute{\omega}r\iota vv$   $\mathring{a}\varrho\chi\dot{\eta}v$  — aber V. 5 durch  $\tau\iota \mu\dot{\eta}$ , und  $\mathring{a}\varrho\chi\dot{\eta}$  hat also bei ihm hier die Bedeutung von Ehre, Würde.

<sup>1)</sup> Eine dritte Erklärung scheint sich bei dem Syrer zu finden: von Anfang an, das heisst wohl: ganz und gar. Die Erklärung, von Obenher, wird von Cyrill und Theophylakt, dann von Erasmus gegeben (aus ähnlichen Gründen, wie oben, geben dieselbe Lücke und Meyer): von Neuem, bei Nonnus, Chrysost., Augustinus: die meisten Neueren. So verstand es auch Justinus Martyr (Apol. 1, 61), wenn er sich mit dem ἀναγεννηθήτε auf unsere Stelle bezog (vgl. Weisse ev. Gesch. II. 208) und die Clementinischen Recogn. 6, 9 und Homilie'n 11, 261.

Das Wort γεννηθήναι hat hier übrigens ohne Zweisel die Bedeutung nasci, nicht gigni (L. de Dieu gegen Beza).

<sup>2)</sup> Sei es nun, dass auch in der Landessprache Ein Wort Beides habe bedeuten können, oder Worte von dem Hörer verwechselt worden seien.

indem er sich, eben in jüdischer beschränkter Weise, zweifelnd an Etwas anheftet, dessen Sinn und Möglichkeit sich von selbst verstand.

Das γεννηθηναι bezeichnet tiefer, geistiger, dasselbe, was bei den drei Ev. in der μετάνοια, als der Bedingung zum Gottesreiche zu gelangen, ausgesprochen wird (Matth. 3, 2. 4, 17. Mark. 1, 15. AG. 2, 38 u. a.). Also: "wer nicht von Oben her zu einem neuen Dasein gelangt, wird nicht der Meine." Dieses, von Oben her, aber auf das Wesen, nicht auf das Princip, des neuen Lebens bezogen (dass dasselbe höherer Art, nicht dass es göttlich, unmittelbar gewirkt werden solle).

Die Antwort des Nik. V. 4 kann unmöglich im eigentlichen Sinne gemeint sein: dieses ist oft gesagt, und nur zu Ungunst des 4. Ev. geleugnet worden (auch von De Wette) 1). Aus denselben Gründen aber, aus denen wir jenes behaupten, können wir auch nicht annehmen, dass die Worte im buchstäblichen Sinne, aber ironisch oder lauernd oder prüfend gesprochen worden seien: eben, weil ein Jude, ja jüdischer Meister, gar nicht so reden konnte, und auch nur sich anstellen, als verstehe er das nicht, was immer in dem altheiligen (im sittlichen Sinne Ezech. 11, 19. 18, 31 u. a. Ps. 51, 12 und im politischen, Jes. 54, 1. Ps. 87, 4 f.) und in dem gewöhnlichen jüdischen Sprachgebrauche gelegen hatte. Also wohl vielmehr: "Niemand kann aus dem reiferen Lebensalter (denn dieses nur braucht γέοων zu bedeuten) in ein anderes geistiges Dasein umwenden" 2) - und wenn er unter γέρων vielleicht

<sup>1)</sup> Milder Lücke: der Unverständ des Nik. von Joh. "vielleicht zu stark accentuirt."

<sup>2)</sup> Lampe: Non latebat Nicodemum, proselytos e gentibus — ut recens natos considerari. (Vgl. Lightfoot zu d. St.) Verum nulla innovatio a viro Judaco, Pharisaco, Doctere Israelis videbatur postulanda esse. (Dieses Letzte, post. esse a — giebt der Stelle eine ganz falsche Wendung. — Wie hier oben, ist es auch von Schleiermacher gefasst worden S. 160 f.: wie sich denn dort das Meiste von unserer Ausgasung findet.

sich vornehmlich gemeint haben mag 1), so ist doch der eigentliche Sinn des Satzes ganz allgemein gewesen: also auch nicht blos auf die Juden zu beschränken. Doch den zweiten Satz:  $\mu\dot{\eta}$   $\delta\dot{v}va\tau a\iota$  u.s. w. möchten wir im eigentlichen Sinne auffassen 2); durch die Vergleichung des Physischen, und wie ja hier die Umgeburt unmöglich sei, soll jene Unmöglichkeit im Sittlichen recht hervorgehoben werden. "Eben so wenig als Jemand zum zweiten Male in den Mutterschoos zurückkehren kann 3), mag das Leben eines Alten ein im Grunde anderes, ein neues werden."

Die Antworten Jesu von V. 5 bis V. 8 geben nun die Ausführung jenes  $\check{a}v\omega\vartheta\varepsilon v$ , des Höheren, Göttlichen dieser Umschaffung. Es treten drei Gedanken in ihnen hervor: von Geist (5), zu Geist (6), und auf geistige Weise (7 f.) müsse diese Umschaffung von Oben geschehen.

Also V. 5, ohne auf das  $\pi \hat{o}s$  des Nik. Rücksicht zu nehmen: Einmal ist es so, soll es so sein: und es wird beigefügt, wodurch es geschehe. "Wahrlich, wer nicht neugeboren wird aus Wasser und Geist 1), kann nicht in das Gottesreich eingehen."

"Yδωο 5) καὶ πνεθμα 6) giebt gewiss nicht (im

Vgl. Knapp: nur kann nicht, wie Kühnoel will, das jüdische Volk verstanden werden.

Durchaus bei Alten und Neuen wurde diese Frage: μή δύναται u. s. w. auch im uneigentlichen Sinne genommen.

<sup>3)</sup> Δεύτερον ist schon nach seiner Stellung nur zum είζελθεῖν είζ κ.; nicht zum γεννηθῆναι zu ziehen.

<sup>4)</sup> Wenn  $\ell \kappa$  hier nicht die, bei den griech. Schriftstellern aller Art und Zeit (Bernhardy Syntax 227 f.) bewährte, Bedeutung, durch, von (eigentlich, von Seiten) haben sollte (vgl. 1, 13), so müsste es sich nur auf die Zeit beziehen; aber dann würde es sehr wenig sagen. Das Element (De Wette) würde es wohl nicht bedeuten.  $E \kappa$  lag des  $\delta \delta \omega \rho$  wegen näher als  $\delta \iota \acute{a}$ .

<sup>5)</sup> Eine unglückliche Erklärung des võme bei Wakefield, Silva crit. 4. p. 85 ff. uqua matris, wird mit vieler Sicherheit vorgetragen. Aber eben so unglücklich waren die Allegorisirungen der älteren Theologen, wie Lampens obedientim Christi (als reinigendes Princip), nach Ezech. 36, 25.

<sup>6)</sup> Wie man den Geist in der Kirche allgemein vom heiligen

Hendiadyoin) zusammen Einen Begriff: reinigender oder auch nur überströmender Geist; und noch weniger möchten wir dann auf  $\tilde{v}\delta\omega\varrho$  den Ton legen 1), und die Formel von geistverleihender Taufe verstehn: denn arevua ist offenbar Hauptbegriff, daher es denn auch im Folgenden V. 6–8 allein, ohne  $\tilde{v}\delta\omega\varrho$ , erscheint (aber arevua natürlicherweise der mitgetheilte Gottesgeist: und daran haben nur Wenige mit Paulus

gezweifelt).

Ist also unter dem Wasser ohne Zweifel die Johanneische Taufe zu verstehn (denn, war auch nach unserem Ev. 22. 4, 1 die Taufe in der Jüngerschaft Jesu bereits im Gebrauche; und in der That wird dieselbe auch Matth. 28, 19. Mark. 16, 16 vorausgesetzt: so könnte doch in diesem Gespräche nicht geradezu, und vor dem Juden, auf dieselbe schon hingewiesen werden 2), und, würde es, so müssten wir hier gewiss die Spur einer späteren, bereits kirchlichen, Zeit anerkennen), so kann jene Johanneische Taufe doch 1. nur als etwas Bestehendes, Anerkanntes erwähnt, 2. nicht. die Geistesgabe in sie hineingelegt worden sein. Also: .. Nicht nur aus Wasser, sondern auch aus Geist. D. h. nur der gehört zum göttlichen Reiche, welcher. indem er sich als Messianer bekennt, auch den höheren Geist in sich aufnimmt." Oder man könnte auch in gleichem Sinne unter der Taufe gar nicht speciell

Geiste verstand, war es leicht, áyíov auch beizusetzen: was denn oft geschehen ist. Dann war auch die Erweiterung leicht auf Vater, und Geist, Clem. Hom. a. O., vgl. 13, 20.

Das Erste selbst bei Grotins, das Zweite bei Calvin. Vgl.
 Schulthess, die Geburt aus Wasser und Geist; Winer exeg.
 Studien 1. 103 ff.

<sup>2)</sup> Wie es-freilich die gesammte alte Kirche annahm, auch bei Weitem die meisten Neuesten (vgl., obgleich auch dieses zweideutig, 1 Joh. 5, 6): diejenigen ausgenommen, welche, wie sie es nun ausdrücken mochten, nur die Idee der Taufe, oder das Taufen als Symbol der Reinigung, in dem Worte fanden (Tholuck, Olsh. — Lücke, De Wette).

die Johanneische verstehn, sondern diejenige, welche man beim Messias erwartete (vgl. zu 1, 19).

Es mag sein, dass auf Gen. 1, 2 angespielt werde (wie dieses ja auch in der Taufgeschichte, 1, 32 f., berücksichtigt wurde): es würde sonst vielleicht statt des ¿¿ ¿δατος ein anderer Ausdruck gebraucht worden sein, um den äusserlichen Uebertritt zur Messianischen Sache zu bezeichnen. Aber, nachdem die Taufe als christlicher Ritus feststand, stellte die Sprache der Gemeine, und wahrscheinlich aus einer Tradition von einem solchen Worte Jesu, wie es hier steht, Wasser und Geist, als Principien oder Elemente der neuen Sache, zusammen: 1 Jo. 5, 9. Tit. 3, 4 (Eph. 5, 26 wird statt des Geistes das Wort gesetzt, wie ja diese Begriffe immer mit einander abwechseln in der apostolischen Sprache): wie das Aeusserliche und Innerliche oder Negative und Positive 1) im Uebergange zum Evangelium.

V. 6. "Die Wiedergeburt vom Geiste hat den Erfolg, dass der Mensch Geist wird." Also ein neuer Gedanke, darum auch in dieser Form gegeben. Hätte der Evangelist dasselbe wie in dem Vorhergegangenen aussprechen wollen, so hätte er die Sätze umkehren müssen: "Denn, was Geist sein soll, muss geboren werden vom Geist."

Σάοξ und πνετμα im Prädicat haben die Bedeu-

<sup>1)</sup> In solcher Weise fassen auch hier die KVV. das Verhältniss von Wasser und Geist. Die Auffassung Olshausen's, dass damit wie ein actives und passives Princip ausgedrückt werden solle, findet sich, auch mit Beziehung auf Gen. a. St., schon bei Chrysostomus. Ihr Sinn kann sich nur zwischen die oben aufgeführten Formeln theilen: Innerliches und Aeusserliches, Positives und Negatives.

Eine andere Ansicht von πνεύμα scheinen Theodor v. Mopsu. (Cat.: τοῦ πνεύματος, ἐν τῷ εδατι τὴν οἰκείαν πληφοῦντος ἐνέρτειαν) und Nonnus gefasst zu haben: Kraft, der Taufe. (Die Stelle des Nonnus V. 34 f., auch bei Passow sinnlos gegeben: ὅπερ καθαροῖο λοετροῦ πνεύματος αὐτογύνοιο πέλει καθαροῖο λοετροῦ, πνεύμα πέλει, ist, vgl. m. Opuscc. 206, so zu

tung von σαοκικόν und πνευματικόν, fleischlicher, geistiger Natur, Art (freilich wird durch die Abstracta der Begriff verstärkt, wie durch das Neutrum aar u. s. w.), wie aber das Geistige hier das höher, edlerer, göttlicher Gesinnte bedentet (1, 3, 9. τὸ σπέρμα θεοῦ έγου εν εαυτώ, Nonnus hier το θείου), so muss das Fleischliche (ohne den Begriff des Schlechten, Verdorbenen, wie Röm. 7, 14, 8, 1-16. Gal. 5, 16 1) und wie man im 1. Satze sonst die Erbsünde fand, ohne zu erwägen, dass doch im 2. die Möglichkeit einer ganz neuen Existenz ausgesprochen wurde), es muss das gewöhnlich, materiell Gesinnte bedeuten. Im Subject aber (τὸ γεγ. ἐκ σαρκός — ἐκ πνεύματος) ist, wie avεčμa, der Gottesgeist, das höhere Lebensprincip, so σάοξ das gewöhnliche Menschenleben. Daher mögen wir den ersten Satz nicht, wie es durchaus geschieht, blos als Vergleichung ausgassen, welche ziemlich unbedeutend sein würde: gleichwie aus Sinnlichem, Materiellem, nur Solches geboren wird - sondern, und yerraodat auch hier im tropischen Sinne genommen: wer umgebildet, bekehrt wird in gewöhnlicher Menschenart, bleibt ein gemein Gesinnter; wen Gottes Geist umschafft, der wird ein Edlerer 2). Unter ienem γεννηθέντες εκ σαοκός können allerdings vorzugsweise diejenigen verstanden sein, welche das Judenthum bekehrte, und selbst "neue Geburt" zu nennen pflegte. Denn es sollte ja eingeschärst wer-

verbessern, dass die Interpunction vor dem zweiten nad. 20. gesetzt wird).

<sup>1)</sup> So die lat. Kirche (Augustinus an dieser Stelle nicht). Die Griechische Kirche verstand es nur von sinnlicher, materieller Geburt. Die Polemik gegen die Doketen, welche sie hier beibringen, scheint darauf hinzudeuten, dass von diesen unsere Worte, verglichen mit der Formel: ἐκ πνεύματος bei der Geburt Jesu, gemissbraucht worden seien.

<sup>2)</sup> So auch Schleiermacher S. 164, nur etwas mehr historisch, n. A.: "Alles, was vor Christi Erscheinung die Menschen waren und sein konnten — verglichen mit dem, was Er den Menschen gebracht hat, sei nur Fleisch —."

den (vgl. ύμᾶς V. 7), dass auch dem Judenthum diese Wiedergeburt nicht zu erlassen sei.

Ganz ungleich dem Sinne der Formel im 1. Satze ist das κατὰ σάρκα γεννᾶσθαι Gal. 4, 29. Dieses ist: nur durch menschliche Kraft, physisches Wirken, nicht in Folge einer göttlichen Verheissung, folglich auch göttlicher Wirksamkeit, geboren werden. Wohl aber gehören hierher die Paulinischen Formeln: κατὰ σάρκα, κατὰ πνεῦμα, Röm. 8. Gal. 5, 25. πνεύματι.

Am Schlusse hat die lateinische Kirche schon der ältesten Zeit von Tertullianus an beigesetzt: quia Deus spiritus est. Ambrosius und Andere hielten die Auslassung für Arianische Fälschung 1). Aber es ist vielmehr ein nach 4, 24 ausgedrückter (nur in der Wortbedeutung verändert: Deus soll hier Prädicat sein), kirchlicher Beisatz 2): der Geist wirkt dieses, weil er gottartig ist. Jedoch der Satz ist nicht nur dunkel und überflüssig, sondern auch ungehörig. Denn jenes ανεύμα είναι sollte ja nicht vom Geiste, als gottartigem Princip, sondern weil er eben Geisteswesen sei, gewirkt werden, und nicht von der Möglichkeit eines solchen Erfolgs, sondern von seiner Nothwendigkeit, gesprochen werden. Er ist aber auch unapostolisch; denn, wiewohl Gott und Christus mit dem heil. Geist abwechseln in der apost. Sprache, so heisst dieser doch niemals Gott, und kann nicht so heissen.

Das Dritte: in geistiger Weise erfolgte jene Wirkung—wird nun V. 7 u. 8 im bedeutsamen Gegensatze zum Zweifel des Nikod. V. 4 ausgeführt. Denn dar-

<sup>1)</sup> Die altlateinische Meinung theilt noch, und vertheidigt sie ausführlich Barthol. Germon S. J. de veteribus haereticis ecclesiasticorum codd. corruptoribus (Par. 713) p. 110—126.

<sup>2)</sup> Da die Meisten, welche diesen Zusatz haben, auch dem ersten Satze beifügen: quia de carne natum est, auch nach jenem noch den Satz: et de Deo natum est: so liegt die Vermuthung nahe, dass das, quia Deus spiritus est, ursprünglich gelautet habe: quia de spiritu est.

nicht zu beobachtende Einsliessen des Geistes auf unser Gemüth, seine stille Entwickelung und Arbeit, gemeint. Etwas Aehnliches liegt in dem αὐτόματον, Mark. 4, 28. Οὕτως ἐστι u. s. w., "so geschieht es mit denen, welche durch den Geist geboren werden." Die rednerische Ungenauigkeit im Ausdrucke (statt: οὕτως ἐστι, τοιοῦτόν ἐστι, τὸ γεννᾶσθαι ἐκ τοῦ πν. — wird gesetzt: ού. ε. πᾶς ὁ γεγενν.) ist fast wie die im ὁμοιώθη ἡ βασιλεία τ. θ. in den Parabeln der drei Evangelisten. Matth. 13, 24. 25, 1 and. Da aber die ganze Stelle vom innerlichen Wirken des Geistes handelt, darf der Sinn dieses letzten Satzes nicht blos dahin gedeutet werden, dass der Geist über Alle kommen könne oder komme (zum ὅπου θέλει verglichen das οῦς θέλει 5, 21) 1).

Die Frage des Nikodemus, V. 9, soll wohl nicht blos den Zweisel aus V. 4 wiederholen: Nik. würde eine zu rathlose Rolle spielen; und man wird weder beweisen können, dass der Evangelist es nicht besser darzustellen vermocht hätte, noch, dass er Nik. absichtlich so hätte sallen lassen wollen. Auch führt das tavta aus etwas Anderes hin. Nicht über die Möglichkeit jener Umschassung, sondern über die Möglichkeit von dem, was Christus eben über den Hergang im Gemüthsleben der Menschen, über das stille, mächtige Wirken des Geistigen gesagt hatte, zweiselt, fragt Nikodemus. Und dieses ist ganz im Sinne jenes Judenthums, wie es nur aus äusserliches Wort und aus dessen Ausnahme und Entwickelung gegründet war.

V. 10-12. "Der kann keinen Unterricht über göttliche Dinge ertheilen oder auch verlangen, wer Nichts von den sittlichen Angelegenheiten des Men-

nus bezieht das οίδα; auf den Gesichtssinn im Unterschied vom Gehör (δαῆναι οὐ δύνασαι βλεφάροις).

So Lücke und Schleiermacher (dieser: die Geisteswirkung sei nicht einzuschränken auf das jüdische Volk).

schen versteht", nicht die stillen, innigen, lebendigen Regungen im menschlichen Gemüth kennt."

Ο διδάσκαλος war, aus jener Betonung durch δ zu schliessen, Ehrenname des Nikodemus (hachacham) 1): vielleicht liegt auch im τὸν Ἰσομήλ Bedeutung (für Alle im Volke, oder für die, selbst schon Wissenden, Heiligen), nicht blos im δ διδ. "Nicht nur Lehre suchend (V. 2), sondern auch ertheilend, und dafür anerkannt."  $T a \tilde{v} \tau a$  ist nicht im Sinne zu beschränken (etwa auf den Sinn des Bildes V. 8), sondern es ist eben das  $\tau a \tilde{v} \tau a$ , worüber Nik. V. 9 gezweifelt hatte. Ο  $\tilde{v}$  γινώσκεις (nicht, begreifst nicht) hast keine Kenntniss davon, also keine sittliche Erfahrung.

Die Verse 11. 12, sehr mannichfach aufgefasst, sind mit einander zu verbinden in dem angegebenen Sinne: ebendarum aber dürfe er auch nicht höhere Lehre empfangen wollen. "Ich spreche von menschlichen Dingen (εὶ εἶπον im genauen Gegensatze zu ἐἀν εἴπω), und ihr begreift es nicht: wie würdet ihr Göttliches verstehen können?" Denn Solches zu vernehmen hatte Nik. V. 2 begehrt. "Ο οἴδαμεν, δ ἐωράκαμεν muss dasselbe bedeuten mit τὰ ἐπίγεια V. 12. Die, in der alten und neuen Zeit gewöhnliche, Beziehung der ersten Person im δ οἴδ. έωρ. auf Christus 2) (vgl. V. 32. 8, 26. 38. 40. 12, 49) bringt einen Widerspruch in die Stelle: denn in jenen Stellen bedeutet, was Christus geschauet habe, das Göttliche; aber dieses

<sup>1)</sup> Aber wohl kein Synedrium- oder Synagogentitel: jenes neuerlich von Scholl wieder aufgestellt. 'Ο διδάσκαλος war auch in der Kirche ein auszeichnender Name: bei Gregor v. Nyssa heisst Basilius gewöhnlich so.

Achnliche Ironie bei Paulus, Rom. 2, 17-20.

<sup>2)</sup> Der Plural entweder nur als rednerische Verstärkung genommen (Nonnus: ἡμετέροιο τοκῆος ὅσσα u. s. w.), oder auf Christus und den Täufer (Knapp) oder ihn und die Propheten (Tholuck) bezogen. Ja die alte Kirche dachte im οἴδαμεν einstimmig die Trinität.

steht ja den ἐπιγείοις entgegen, und im ἐἀν εἴπω V. 12 liegt, dass er das Göttliche gar nicht mitzutheilen geneigt sei. Das Subject ist im οἴδαμεν und έωρ. ein anderes als im λαλούμεν und μαρτυρούμεν. Bei diesen ist es Christus und zwar wie er hier spricht, lehrt; aber bei jenen sind es die Menschen überhaupt: was man weiss, schauen kann 1). Im Plural, hah. und μαρτ., sind die Verkündiger des göttlichen Reichs insgesammt, ebenso eingeschlossen, wie im handarete, ύμιν, πιστεύετε, Alle, welche noch draussen waren, zu denen Nikod. jetzt noch gehörte. Έωρ., μαρτ. verstärkt, in jüdischem Parallelismus, die Worte oldauer, λαλούμεν. Λαμβάνειν 2) ist bei Joh. nichts Anderes als πιστεύειν im fg. Verse (vgl. 32 f. 1, 5, 9. und das, ihn aufnehmen, 1, 11. 5, 43): aber es ist hier (vgl. bei 1, 11) Unglauben aus Unvermögen zu begreifen.

 $T \grave{a} \ \grave{\epsilon} \pi \iota \gamma \epsilon \iota a$  bezeichnet hier also Menschliches, und zwar Sittliches 3) — das Wort ganz anders ge-

<sup>1)</sup> Wir stehen mit dieser Ansicht der Stelle unseres Wissens allein.

Als rabbinische Formel bezeichnet das λαμβάνειν μαρτυρίαν Vitringa Obss. SS. 3, 1, 12, gewiss unpassend.

<sup>3)</sup> Die Erklärung des ἐπίγεια nur von der bildlichen Rede (soviel als κατ' ἄνθρωπον Gal. 3, 15 Grot.) — τινές bei Chrys. und der im Vor. erw. Vf. der, quaestt. V. et N. T. (auf das Bild des Windes), Beza u. Grot. auf das Bild der Geburt: machte sich bald fühlbar als nnstatthaft. Augustinus und das MA. verstanden das ἐπιγ. λαλεῖν von dem, was er von seinem Leibe gesogt hatte, 2, 19.

Aber in welchem Sinne das sittliche Werk τὰ ἐπίγεια genannt werde (Orig. Cat. bemerkt, dass és nicht γῆινα heisse), hat man sehr verschieden erklärt. Am meisten: was auf Erden geschicht (dabei dachte die alte Kirche vorzugsweise an die Wiedergeburt in der Taufe). Lampe findet daneben in dem Worte eine Andentung darauf, dass schon die Mosaische, irdische, Anstalt dergleichen gewollt hatte. Schleiermacher: nur die äusserliche Seite, nicht den ganzen Zusammenhang der heiligen Sache habe er ausgesprochen. Aber es keisst jenes das Irdische, wohl gerade nur in dem Sinne, in welchem nach dem bekannten Wort Sokrates die Philosophie vom Himmel auf die Erde gebracht ha-

braucht, als in der Paulinischen Sprache (Phil. 3, 19 vgl. Kol. 3, 2. vgl. Jak. 3, 15: und wieder anders, 1 Kor. 15, 40. Phil. 2, 10), auch in der, äusserlich sehr ähnlichen, Stelle, B. d. Weish, 9, 16. (μόλις είκάζομεν τὰ ἐπίγεια, καὶ τὰ ἐν οὐοανοῖς τίς ἐξιγνίασε: wo überdiess vom menschlichen Geistesunvermögen überhaupt die Rede ist. Endlich gehört auch das ek τῆς γῆς λαλεῖν V. 31 nicht hierher. ,, Wie würdet ihr mir glauben, wenn ich euch Himmlisches sagen wollte, würde ?" 1) Die ἐπουράνια sind also göttliche Dinge, Geheimnisse<sup>2</sup>). Zu weit fassen den Gegensatz von ἐπίγεια und ἐπουρανία diejenigen auf, welche nur Leichtes und Schwieriges darunter verstehen 3).

V. 13 enthält einen Beisatz zu V. 12, eine Einschaltung von beschränkender Bedeutung 1). "Freilich sei Niemand so geschickt für diese höhere Belehrung als eben Er." Vgl. 1, 18. 'Αναβέβηκεν είς του οὐρανόν (anders 6, 62) konnte nur geflissentlich misverstanden werden. Wenn statt des Uebersinnlichen der locale Ausdruck, Himmlisches, gebraucht wurde, war es natürlich, die Erkenntniss von jenem im Bilde des Aufsteigens in den Himmel darzustellen. Auch ist dafür selbst der gangbare Sprachgebrauch nachgewie-

ben sollte. Cyrill: τὰ καθ ξαυτούς, Nonnus ἀπλαυῆ — ἐπιγθόνια έργα.

<sup>1)</sup> Im ersten Satze wird auch οὐκ ἐπίστεύσατε gelesen, im zweiten πιστεύσητε, Beides nicht ohne äusserliche Auctorität, Beides von Erasmus vorgezogen. Das Zweite, nicht aber das Erste, scheint dem Sinne angemessen zu sein.

<sup>2)</sup> Mehr als die μυστήρια τῆς βασιλείας Matth. 13, 11, aber gewiss auch nicht solche, wie sie Nonnus darstellt: El (Passow falsch είς) στρατιήν πτερύεσσαν και αίθέρος έργα βοήσω - ούρανίης άξουτες άθηήτου φύσιν ύλην -

<sup>3)</sup> U. A. Lücken's Erklärung.

<sup>4)</sup> Ob nun die Partikel, nat in einschränkender Bedeutung genommen werde (attamen oder licet), oder eine Erklärung, Bestimmung zum Vorigen einführen solle.

Nach der gangbarsten Auffassung des Folgenden soll V. 13 den Uebergang machen; eben dieses aber vermag ich.

sen (5 Mos. 30, 11. 12. 1) Sprüchw. 20, 14. Baruch 3, 29: nicht her gehören die Formeln, welche Visionen bezeichnen: 2 Kor. 12, 2 und wo sonst 2)). Der Socinianische Traum vom raptus Christi in coelos (2 Kor. 12, 2) war ursprünglich nur Accommodation gewesen 3), und an die zukünftige Himmelserhöhung lässt schon der Zusammenhang nicht denken, könnte man es auch mit dem ἀναβέβηκε gemäss ist nun sicher auch das ὁ ἐκ τοῦ οὐρανοῦ καταβάς zu nehmen, von uns also auch im uneigentlichen Sinne. Es ist nichts Anderes darin zu finden, als was V. 31 im ἀνωθεν und ἐκ τοῦ οὐρανοῦ ἔρχεσθαι liegt: die göttliche Berufung, Bestimmung, Weihe. Doch dieser äusserlichen Weihe stellt das Folgende: ὁ νίος — οὐρανοῦ, die innerliche an die Seite; zu-

<sup>1)</sup> Schleierm. findet einen Gegensatz gegen die Mosaische Stelle in der unseren: jetzt solle Etwas vom Himmel kommen, und dieses sei blos durch ihn möglich.

<sup>2)</sup> So auch der rabbinische Gebrauch der Formel bei Wetstein, welcher vornehmlich aus der ersten, der Mosaischen, Stelle herstammt.

<sup>3)</sup> In den Socinianischen Deutungen dieser Stelle, welche immer der eigentliche Sitz jener Vorstellung blieb, erkennt man vorzüglich klar den Ursprung der Meinung. Bei F. Socinus (explicationes locorum S. S., Bibl. Frr. 1. 146, auch von Lücke erwähnt) dient sie blos dafür, auf die Nothwendigkeit hinzuführen, die Stelle tropisch zu fassen, zur Bestreitung der orthod. Lehre von zwei Naturen. Aber, wie er sie fasst, von einem geistigen Entrücktwerden, schliesst er damit, da auch so ein Tropus in der Stelle angenommen werden müsse, sei es gerathener, sie ganz tropisch zu nehmen: und so giebt er ganz obige Erklärung, auch des ὁ ὧν ἐν τῷ οὐψ. So auch Wolzogen: dagegen Schlichting völlig mythisch in der gewöhnlichen Art des raptus in coclos. Seit Grotius ist die obige Erklärung die herrschende geworden.

<sup>4)</sup> Dieses Präteritum, und überhaupt die vergangene Zeit in der Stelle, eigenthümlich von Lampe aufgefasst: Summam contestium mysteriorum ita proponit, uti post exaltationem ejus in coelo erat manifestanda.

<sup>5)</sup> Gewiss bedeutet Olshansen's "sich herablassen der göttlichen Liebe" dasselbe.

gleich wird damit das  $\partial va\beta \xi \beta \eta \kappa \varepsilon$  gesteigert: "der Gottgesandte, welcher im Himmel lebt." O & v & v  $\tau \tilde{\varphi}$  o  $\dot{v}$   $\varrho$ . fortwährend im Himmel — in dem Himmlischen lebend. Diese Deutung (vgl. 1, 18), ist jetzt auch von den kirchlichen Auslegern angenommen worden. Die Alten fassten auch hier entweder das & v in der Bedeutung des Imperfect (vgl. 1, 1), oder bezogen es als Präsens auf das göttliche Subject in Christus und dessen Allgegenwärtigkeit 1). So wurde es dann, neben dem  $\delta$  vl.  $\tau$ .  $\partial v \partial \varrho$ . (dieses nach der falschen, dogmatischen Deutung genommen), den kirchlichen Bestimmungen über die Gemeinschaft der Naturen in Christus zu Grunde gelegt: und in der Polemik der Lutherischen Kirche über die Ubiquität erhielt es noch eine stärkere Bedeutung 2).

Den Sinn des 13. V., nur nicht in der speculativen Weise wie hier, hat Matth. 11, 27 ausgesprochen: das Princip unserer Stelle, in menschlichem Sinne

dargestellt, Paulus, 1 Kor. 2, 16.

Die Verse 14. 15 sind zwar stets noch zum Gespräche gezogen worden, aber nach sehr verschiedener Auffassung, schon ihres Zusammenhanges mit dem Vorigen. Zwei der gangbarsten Ansichten möchten wir gerade nicht aufnehmen: die, dass der Evangelist Jesum nun Etwas von seiner himmlischen Lehre habe darstellen lassen 3) (aber er hatte dieses ja zurückgewiesen, und eine solche Belehrung vom Himmlischen, wie Nik. forderte, ist ja auch im Folgenden nicht enthalten), und die, dass die Rede auf einen anderen Gegenstand übergehe: auf die Erlösung, nachdem von der

<sup>1)</sup> Nonnus: αίώνιος αίθέρα valει.

<sup>2)</sup> Die Griechischen Väter finden in dem Worte noch einen besonderen Widerspruch ( $\delta\iota\acute{a}\varrho\,\partial\omega\sigma\iota\nu$  Euth.) gegen das Bekenntniss V. 2:  $\mathring{a}\pi\grave{b}\,\,\vartheta\epsilono\~{v}\,\,\mathring{\epsilon}\grave{\lambda}\acute{\eta}\grave{\lambda}\upsilon\,\vartheta as.$ 

<sup>3)</sup> Dieses scheint vorzugsweise die Auslegung der lateinischen Kirche gewesen zu sein (Rupert: nunc, quod se auditurum non sperabat, audire incipit); neuerlich Lücke, De Wette, Tholuck, Schleiermacher.

Heiligung gesprochen worden 1). Aber diese Begriffe fielen bei dem Evangelisten nicht so dogmatisch aus einander, wie bei uns: wäre dieses, so war ja V. 3.5. unbedingt nur das Eine genannt worden, wodurch man eingehe in das Gottesreich, die Wiedergeburt: man müsste denn annehmen, dass dort vom Eingehen, hier von dem bleibenden Zustande im Reiche Gottes die Rede sein solle. Doch die Wiedergeburt ist ja ein Act einmal für immer, wenigstens in dieser Johanneischen Stelle 2). Vielmehr geht die Rede nun (und fortan ununterbrochen) auf Das über, worauf V. 13 vorbereitet hatte: auf seine Person, nachdem bisher vom Werke die Rede gewesen war. Aber Alles nun bis zum Schlusse V. 21 im Gegensatze zum Judenthum 3). Dieses erwartete am Messias Glanz für ihn und Herrlichkeit für das Volk, für die Feinde des Volks Gericht, Vernichtung. Alles stellt sich nun hier im Gegentheile dar. V. 14-16, geistige Güter

<sup>1)</sup> Die Auslegung der Griechen: wobei Euthymius sinnreich auf die Paulinische Zusammenstellung hinweist 1 Kor. 1, 13: ἐσταυρώθη — ἐβαπτίσθητε, dieses wie die beiden Heilsacte neben einander gestellt. Lampe: convicerat cum hactenus de peccato: quare eum etiaus de justitia et judicio convincere voluit.

<sup>2)</sup> Eine dritte Aussassung der Stelle legt den Zusammenhang von V. 14 und dem Vorigen in den Begriff des Glaubens: "Und ohne Glauben vermag euch doch Nichts zum Heile gegeben zu werden" (Jacobi, Meyer, auch Andere sonst wohl: denn von Altersher hat es der Erörterung der Stelle an Klarheit gesehlt. Ganz so auch F. Socinus vor dem a. O.). Aber der Glaube ist im Folgenden nur ein Nebenbegriff.

Mit der obigen Auslegung stimmen Olshausen und Scholl darin überein, dass sie von V. 13 an keine Offenbarung der Erovvärta annehmen. Aber sie fassen den Uebergang etwas anders
als es hier geschehen. Olshausen: nicht blos durch Wort, sondern auch durch seine Erscheinung (Olsh. trifft hier ganz mit
Grotius zusammen). — Scholl: nicht blos belehrend, sondern
auch beseligend habe er zu wirken. Beide jedoch lassen sich mit
dem Obigen vereinigen.

<sup>3)</sup> Den Gegensatz der Stelle gegen, die Juden erkennt hier auch Wetstein an.

mit Ausopferung seiner selbst. V. 17—21, Gericht für alle Unwürdige, aber als kein äusserlicher Act, vielmehr als ein Werk, das sich wie von selbst, von Innen heraus, vollzieht.

Es liegt keine Schwierigkeit darin, auch auf einem unbedingt menschlichen Standpuncte, Jesum selbst, sowohl die Verkündigung seines Todes, als den geistigen Erfolg desselben, vorhersehen, weissagen zu lassen: und gerade dem jüdischen Meister gegenüber, war es hier wohl ganz an seiner Stelle. Und es giebt sich in Ausdruck und Sinn der Stelle so viel Unmittelbares, so viel authentischer Charakter 1) (wir wollen nur auf das Bild V. 14 hinweisen), dass wir hier am wenigsten die Hand des Evangelisten erkennen möchten. Solche Verkündigungen gehen ja überdiess auch durch die anderen Evangelien hin, wenn sie auch dort erst später, und mehr nur als Schicksalsverkündigungen, hervortreten.

Jene Vergleichung nun mit der Schlange des Moses (4 Mos. 21, 8 f.) <sup>2</sup>) hat ihren in sich klaren, überdiess bestimmt bezeichneten, Sinn: "als Schaustellung durch die Anschauung heilen ( $\dot{v}\psi\dot{v}\dot{v}\sigma\theta a\iota$  —  $\sigma\sigma\tau\eta\varrho\iota a$ ). Etwas Anderes, Mehres ist gewiss nicht in ihr zu suchen: wie die altkirchliche Deutung auf J. im Schlangenbilde Etwas finden mochte <sup>3</sup>). Aber war-

Die Beziehung im Br. des Barnabas C. 12 auf denselben Typus lässt sich vielleicht aus einem solchen traditionellen Worte erklären. Aber von Justinus Martyr an ist es ein Hauptbild in der Kirche geblieben.

<sup>2)</sup> Gottfr. Menken über die eherne Schlange und das sinnbildliche Verhältniss derselben zu der Person und Geschichte J. C. (1812) 1829. Kern über die eh. Schl., in Bengel's Archiv V (N. A. 1) 1822. 1, 77 ff. 2, 360 ff. 3. 598 ff. B. Jacobi über die Erhöhung des Menschensohns Joh. 3, 14. Th. St. u. Kr. 1835. 1. 1 ff. Aus alter Zeit neben Buxtorf. hist. serp. acn. vornehmlich Deyling. Obss. SS. II. 207 ff.

<sup>3)</sup> Die Schlange, als Bild Satans oder der Sündhaftigkeit (so wieder Olshausen), als denen anzugehören Christus den Schein gehabt: Röm. 8, 3, 2 Kor. 5, 21. Oder als Bild des Tödt-

um sich Jesus gerade dieses Bildes bedient haben solle, welches doch immer etwas Fremdartiges zu haben scheinen kann, das wissen wir nicht. Aehnlich ist 6, 31 die Beziehung auf "Moses in der Wüste" 1), dort freilich durch die Juden veranlasst. Doch jene Erzählung hatte viele Bedeutung in der jüdischen Theologie; schlechthin als  $\sigma \ell \mu \beta o \lambda o \nu \sigma \sigma \tau \eta \ell t as$  wird sie bezeichnet B. d. Weish. 16, 6 f.: und nahe lag eine Anwendung wie hier dadurch, dass der Messias auch ein Panier hiess, Jes. 11, 12, 62 2). Aber es ist nur Vergleichung, nicht Typologie, was der Evangelist Jesum aussprechen lässt.

Das  $\psi\psi\omega\partial\tilde{\eta}\nu\alpha\iota$ , von Christus gebraucht, dieses, der Johanneischen Sprache eigenthümliche, Wort findet sich hier zuerst. Der Evangelist erklärt es 12, 32. 34 ausdrücklich vom Kreuzestode. Ob diese Bedeutung gerade im Sinne Christi gelegen habe (und das Wort ist doch so eigen, dass wir dasselbe, dem ein hebr. oder aram. Wort genau entspricht 3), wohl

lichen, das durch den Tod überwunden worden sei. Die Ausleger nach Chrysostomus: als giftlose Schlange, wie jenes Schlangenbild es auch gewesen. Dem Anhange zu Tert. praeserr. zufolge C. 47, soll unsere Stelle in den ophitischen Meinungen gebraucht worden sein. Die Härte, das Grelle, welches in jenen kirchlichen Deutungen lag, verführte Nonnus zu der Spielerei:  $\delta ov \varrho a \tau \acute{e} \eta s - \tau \acute{o} \pi o v \ \mathring{a} \kappa \acute{a} v \vartheta \eta s$ , von D. Heinsius Aristarch. 128 richtig erklärt: er fand in der Dornenkrone das Gegenbild der Schlange.

Im ἐν τῆ ἐρήμφ liegt in unserer Stelle keine Bedeutung: wie die alte Allegoristik eine solche darin fand. Aber selbst Grotius deutet es auf die Welt.

<sup>2)</sup> Obendrein steht dasselbe Wort (DD) auch dort in der Mosaischen Erzählung zweimal.

Ja es giebt kabbalistische Deutungen, in welchen dieses Bild der ehernen Schlange wirklich schon in Zusammenhang mit dem Messias gebracht wird: vgl. L. Capellus zu uns. St. Dagegen Lightf., es habe bei den Juden niemals eine solche Anwendung Statt gefunden.

<sup>3)</sup> Ueber das Wort apr. (in der Sprache A. T. auch in zwiefacher Bedeutung (Ps. 145, 14. 146, 8, anders Esr. 6, 11), das

für authentisch nehmen können), haben wir nicht zu bestimmen. Beim Evangelisten selbst schlagen in dem Worte an den drei Stellen, wo es erscheint (neben hier, 8, 28 und 12 a. O.), drei verschiedene Beziehungen vor. An das materielle Aufgehobenwerden hat er gewiss dabei nicht gedacht 1). Aber wie hier in unserer Stelle der Begriff der Schaustellung (4 Mos. a. O. τίθεσθαι εἰς σημεῖου) hervortritt, so C. 8 a. O. der von geistiger Verherrlichung, C. 12 a. O. der von höherer, himmlischer. Doch sind dieses Alles bei Johannes zusammengehörige Begriffe. In jedem Falle hat wenigstens der Evangelist überall dabei den Tod Jesu gedacht, nicht eine Verherrlichung ohne diesen 2), und hier ist δέδωκε V. 16 zu vergleichen.

Nach der Annahme, dass diese Reden von der Erhebung so von Christus gemeint gewesen, wie es der Evangelist angiebt, und so auch von Nikodemus verstanden worden, war es kein übler Gedanke 3), dass Nikodemus in Folge dieser Reden den eingetretenen Krenzestod für kein, seinen Glauben störendes, Ereigniss gehalten habe.

Das δεί hat durchaus in der Sprache der Evangelien die Bedeutung von göttlicher Bestimmung (30. 4, 20. 24 andw. 20, 9. Matth. 16, 21. Luk. 24, 26). Hier

gewöhnliche Wort der Peschito für die Kreuzigung: vgl. Gesenius Thes. u. d. W., auch J. Jahn Nachtrr. zu s. theol. Werken S. 86.

<sup>1)</sup> Freilich finden dieses die Meisten in alter und neuer Zeit in dem Worte, ob nun Jesus oder der Evangelist es damit gemeint haben solle. Aber vielleicht hat dieser gerade eben darum das Wort ύψοῦν gebraucht, welches in keiner jener A. T. Stellen bei dem Alxdr. stand, und für jenes materielle Werk bei der Kreuzigung genz ungewöhnlich war. (ἀναβαίνειν, ἐπιβ. gewöhnliche Worte dabei: Dorvill. ad Char. 133 Lips., und αίφεσθαι). Das ἐπὶ ξύλου ύψωθήσεται Testt. 12 patrr., Beni. 9, ist neben dem εἰς ελεύσεται εἰς ναόν (Jo. 2, 14) deutliche Nachahmung des Joh.

<sup>2)</sup> Alle neue Ausli. so gegen Paulus. Doch anscheinend so schon Ammonius Cat.: τὸ ὑψοῦσθαι, ἐμφανῆ καὶ ἐπίσημον γίγνεσθαι.

<sup>3)</sup> Jacobi a. O.

fand man sonst durch dieses Wort den typologischen Sinn angedeutet.

V. 15 ist, als den anderen Vergleichungspunct herausstellend  $(\sigma\omega\tau\eta\varrho ia$  neben  $\psi\psi\varrho\bar{\nu}\sigma\vartheta a\iota)$ , als zweiter Nachsatz zu dem  $\kappa a\vartheta\dot{\omega}s$  u. s. w., nicht als Beisatz zum  $\varrho\bar{\nu}\tau\omega s$  u. s. w. aufzufassen.

'Ο πιστεύων είς αὐτόν, hier als einzelner Act: gläubig auf ihn hinschauend. Aber das αλώνιον ζωήν έγειν ist, wie aus dem ύψοῦσθαι hervorgeht, hier Etwas, was durch die Anschauung von ihm in seinem Tode gewonnen werden sollte: und dieses ist in der Johanneischen Lehre das höhere Geistesleben, die Gabe des Geistes, welche durch den Tod Jesu vermittelt werde (7, 39, 8, 28). Es ist dieses von Joh. in derselben Weise gemeint, wie es in der That Statt gehabt hat in der Jüngerschaar. Wir brauchen uns hierbei nicht auf eine übernatürliche Verbindung beider Ereignisse zu beschränken (ohne sie ableugnen zu wollen): aber in ganz natürlicher, geistiger Folge trat mit dem Tode Jesu in den Seinen das Jüdisch-Messianische zurück, und Selbständigkeit, heiliges, liebendes Gefühl in sie ein, und es öffneten sich ihre Blicke in das, was über Tod und Vergehen hinauslag, in das Uebersinnliche.

Dieses also ist die αλόντος ζωή durch den Tod Jesu, hier in unserer Stelle 1). Μὴ ἀπόληται ist in unserem Verse durchaus kritisch zweifelhaft: und der Sinn der Stelle vereinigt sich trefflich mit dem Ergebnisse der äusseren Kritik. Denn hier kam es auf den positiven Erfolg allein an: zum höheren Leben gelangen. Im 16. V. dagegen steht es angemessen.

Die folgg. Verse 16-21 sind seit Erasmus oft als Beisatz des Evangelisten genommen worden <sup>2</sup>), wie zum Anfange des Gesprächs gesagt wurde. Wir theilen

<sup>1)</sup> Vollkommen so fasst es Schleiermacher auf, S. 189 f.

<sup>2)</sup> Unter den neueren Auslegern theilen diese Meinung Paulus, Kühnoel, Olshausen. Die Hauptgründe waren: eben das Ab-

diese Ansicht nicht: selbst Lücken's vermittelnder Meinung, dass in diesen Versen die Subjectivität des Referenten bedeutender hereingetreten sei 1), bedarf es nicht. Denn das Gespräch, oder vielmehr (wie es ja oft bei unserem Evangelisten geschieht) die fortlaufende Rede Jesu, in welche jenes nunmehr übergegangen, geht ganz in demselben Ton und Styl fort: und es folgen nicht Ausführungen, Erklärungen des Vorigen, wie sie der Evangelist gegeben haben könnte, sondern neue, fortsetzende, schliessende Gedanken. Auch würde das Gespräch zu schroff hier abbrechen, während V. 21 einen angemessenen Schluss giebt 2).

V. 16 gehört dem Sinne nach zu V. 14. 15, und erweitert, verallgemeint denselben nur: überhaupt liege in der Aufopferung Jesu das Heil der Welt: durchaus beglücken solle der Tod des Gottessohnes. Die Liebe Gottes, der Grund, aus welchem Christus geopfert worden (1 Joh. 4, 9 f. 19. Röm. 8, 32): es ist der objective Ausdruck für das Gefühl des Segens aus und in diesem Tode. Ebenso ist die Ausopferung des Eingeborenen (das Bild aus Abraham's Geschichte entlehnt, Gen. 22, 1 ff. vgl. Hebr. 11, 17) nicht zu äusserlich zu nehmen: es soll damit nur die Erhabenheit in der Person des sich Opfernden ausgedrückt werden. O κόσμος, wie 1, 9 f. 29, und in unserer Stelle mit bestimmtem Gegensatze zu dem jüdischen Begriffe der Welt, die Menschenwelt. Tov μονογενή nach τὸν νίὸν αύτοῦ, hat hier eine recht hervorgehobene. steigernde Bedeutung. "Εδωκε, wie bei Paulus (Röm. 4, 25. 8, 32) παοέδωκε, von Gott im Verhältnisse zum irdischen Geschicke Jesu. Sonst von Christus selbst, und mit Beiworten, wie Joh. 6, 51. την σάρκα ξαυτοῦ

brechen des Dialogs, das Johanneische μονογενής, das ήγάπησε 16 und ἡγάπησαν 20.

<sup>1)</sup> De Wette nur: "der Evangelist lässt sich, nachdem er schon vorher, besonders V. 13 — 15, Jesu seine Worte geliehen, von V. 16 an freier gehen."

<sup>2)</sup> Έννεπε, sagt Nonnus nach V. 21.

— die Anderen ξαντόν Matth. 20, 28. Gal. 1,4.1 Tim. 2, 6. Tit. 2, 14. Auch das διδόμενον σὅμα Luk. 22, 19 gehört hierher (bei Paulus κλώμενον 1 Kor. 11, 24). Mit und ohne Beisatz, bezieht sich überall und nach jedem, auch dem fremden, Sprachgebrauche, das "Gegeben werden" und "Geben" auf den Tod 1). Es ist aufgeopfert werden, sich opfern. Hier entspricht es auch bestimmt dem ύψωθηναι im Vorigen. Senden, gleichsam der Welt schenken 2), würde gewiss durch das eigentliche Wort (17. 1, 4, 9) ausgedrückt worden sein.

Mἡ ἀπόληται ἀλλ u. s. w. Hier hat der negative Satz (vgl. zu 1, 20) den Sinn, den Begriff des Heiles in V. 16 zu erweitern, allgemein zu machen.

Nun von V. 17 an der zweite Gegensatz gegen die jüdische Messiasvorstellung, der gegen das Vorurtheil vom Messianischen Weltgerichte (nach Joel 4: so wie Sir.32, 19. Judith 16, 17). In diesem legte sich der ganze Geist des Judenthums dar: Aeusserlichkeit in dem Vergeltungsglauben, Particularismus, Schroffheit. Ganz gleichen Sinnes mit einem Theile unserer Stelle ist 12, 47 f. Nicht her gehört 8, 15: in anderen Štellen wird umgekehrt (in einem anderen Sinne) Jesu das Gericht beigelegt: 5, 22. 27. 9, 39 3). Ο κόσμος hat im 17. V. eine verschiedene Bedeutung: wie ja der erste Satz eine fremde, die Judenmeinung, einführt. "Nicht, um die Welt zu richten, sondern,

Ohne dass bei dem Worte εί; θάνατον zu suppliren wäre, wie es sonst gewöhnlich geschah.

<sup>2)</sup> In dieser Bedeutung, also entsprechend dem ἀπέστειλε V. 17 (vgl. 1, 4, 9), nehmen das Wort Paulus, Lücke, Meyer, nuch Schleiermacher. Doch, Paulus ausgenommen, lassen die Uebrigen den Tod in dem "der Welt geben" mit eingeschlossen sein. De Wette: die Menschwerdung selbst werde schon als ein Dahingeben dargestellt.

Die alte Kirche suchte daher den Gedanken unserer Stelle cinzuschränken. 'Ανεβάλετο την κρίσιν εἰς την δευτέραν παρουσίαν. Euthymius.

um, aller Welt (vgl. 16) das Heil zu geben." Kolveiv ist hier allerdings dem Sinne nach so viel als κατακοινείν, es ist, entschieden, streng beurtheilen, was denn immer ein Verurtheilen ist. Σώζεσθαι (vgl. 1, 4. 14) bedeutet soviel als αλώνιον ζωήν ἔχειν V. 16 1).

In dem, was V. 18 hinzusetzt, liegt, dass das Gericht, welches er dennoch vollziehen werde, völlig geistiger Art sein werde. "Es vollzieht sich von selbst bei Guten und bei Bösen." 'Ο πιστ. - δ μή πιστ. Worte innerlichen Sinnes, im Gegensatze zu den nur äusserlichen Unterscheidungen im Judenthum. "Geistig Würdige, Unwürdige." Jene geht das Gericht gar nicht an 2): von diesen: ηδη κέκριται, jetzt schon, oder, dann, wenn das Gericht erwartet wird, schon. Er trägt die Vergeltung schon in sich. Ori μή πεπ. u. s. w. nicht: darum, weil er nicht 3) sondern: darin, dass er nicht u. s. w. Der Sinn aus 1, 12 zu bestimmen (vgl. 1, 5, 10): dieses ist die Vergeltung für ihn, dass er um den Segen der Vereinigung mit dem Sohn kommt, um diejenige Vereinigung, welche allein die Gemeinschaft mit Gott zu gewähren vermag. Ganz dasselbe V. 36 4).

V. 19 — 21 wieder den Sinn des Vorigen erweiternd: sie selbst, die Unwürdigen, vollziehen das Gericht an sich: sie mögen nicht zum Heile gelangen.

<sup>1)</sup> Der umfassende Begriff, welchen auch die antike Welt in das σώζειν und σωτηφία legt, findet auch bei den Schriftstellern N. T. Statt. Von jenem hat Lampe zu unserer Stelle gehandelt, und unter Anderen geistreich A. Rilliet Comm. sur Vep. — aux Phil. (Gen. 841) 42 ff.

<sup>2)</sup> An dieses ov κρίνεται knüpften sich, vornehmlich im Abendland, mancherlei Theorie'n über Ausnahmen vom Weltgericht: man findet solche z. B. bei Lampe aufgeführt.

<sup>3)</sup> Nach der Erklärung des δτι u. s. w. von dem Grunde des Gerichts wurde ήδη κέκωται gewöhnlich (vgl. Chrysost. und August.) in der Bedeutung genommen: er ist so gut wie gerichtet.

<sup>4)</sup> Αὐτοκατάκοιτος Tit. 3, 11, hierbei von Vielen verglichen, hat einen anderen Sinn.

In gleichem sittlichen Grund auf den Menschen zurückgeführt: 5, 12. 6, 44 f. 8, 42. Dasselbe wird 12, 44 ff. angedeutet.

A  $\ddot{v} \tau \eta$   $\delta \dot{\epsilon} \ \dot{\epsilon} \sigma \tau \iota v \dot{\eta}$   $\kappa \varrho \dot{\iota} \sigma \iota \varsigma \rbrack$  nicht, darin besteht sie, denn, was die Unseligkeit sei, hatte V. 18 schon ausgesprochen; sondern: daher kommt sie (vgl. 17, 3) <sup>1</sup>). Aber die Bedeutung der Stelle liegt im letzten Satze:  $\dot{\eta} v \ y \dot{\alpha} \varrho \ \pi \sigma v \eta \varrho \dot{\alpha} \ \alpha \dot{\nu} \tau \ddot{\omega} v \ \tau \dot{\alpha} \ \dot{\epsilon} \varrho \gamma a$ . Aus dem versunkenen Leben stamme der Hass und die Scheu vor dem Göttlichen. Und absichtlich wählt der Schriftsteller die Stellung:  $\tau \dot{\alpha} \ \varphi \ddot{\omega} \varsigma \ \dot{\epsilon} \lambda$ . —  $\kappa a \dot{\iota}$  — für:  $\delta \tau \varepsilon \ \tau \dot{\alpha} \ \varphi \ddot{\omega} \varsigma \ - \ \delta \tau \iota \ \dot{\eta} \gamma$ . u. s. w. <sup>2</sup>) um zugleich hervorzuheben, dass in ihm das Göttliche gehasst werde <sup>3</sup>). Tò  $\varphi \ddot{\omega} \varsigma$  u. s. w. Die Stelle giebt einen vollen Anklang an den Prolog. Das Licht ist die auf Geist und Gemüth göttlich einwirkende Persönlichkeit Christi <sup>1</sup>). "Die Menschen liebten das Dunkel mehr als das Licht <sup>5</sup>), weil ihre Werke bös waren." Im  $\dot{\eta} \gamma \dot{\alpha} \pi \eta \sigma a v$  wird auf das

<sup>1)</sup> So: darin besteht, fasst es Lücke (vgl. 1 Br. 5, 3. 11). Neben dem, was gegen diese Auffassung oben bemerkt worden, steht derselben entgegen, dass der Erscheinung des Lichts ein Strafzweck nicht zugeschrieben werden konnte: auch nicht einmal ein Endzweck zugleich zu Lohn und Strafe (so Lücke); auch hat κρίνειν durchaus in der Stelle nur jene, die Bedeutung von Verurtheilen.

<sup>2)</sup> So wendet Schleiermacher die Worte: "dass, als das Licht - gekommen, die Menschen u. s. w."

<sup>3)</sup> So dass also der Satz: το φῶς ἐλήλ. εἰς τον κ., nicht blosser Umstandssatz ist (wie Matth. 23, 34. Röm. 6, 17) — De Wette nach Winer.

<sup>4)</sup> Also (De W. richtig gegen Kühn.) findet kein Doppelsinn im  $\tau \delta$   $\varphi \tilde{\omega}_S$  Statt.

<sup>5)</sup> Māλλον  $\mathring{\eta}$  könnte wohl soviel sein als: nur die Finsterniss, nicht das Licht (μάλλον  $\mathring{\eta}$  bedeutete dann: statt dass sie — vielmehr); und so deutet es schon Origenes (sich auf φιλήδονος μάλλον  $\mathring{\eta}$  2 Tim. 3, 4 berufend), Grotius u. A. Dennoch (so auch Lücke) hat man im μάλλον  $\mathring{\eta}$  — wohl den ganz eigentlichen Sinn festzuhalten, so dass auch in den gesunkenen Menschen ein Zug nach dem Licht angenommen wird. Dieses ist ein, nicht blos Johanneischer, sondern auch evangelischer Ge-

(1, 5) zurückgedeutet, dass dieses etwas Bleibendes in der Menschenwelt sei. Τὰ ἔψγα, wie gewöhnlich (Röm. 13, 12. Eph. 5, 11), Gesinnung, nicht blos Thaten.

In der Ausführung hiervon, dass sie aus schlechter Gesinnung das Licht meiden, wird, wie so oft, dieses Bild des Lichtes im Doppelsinne angewendet für das Helle und für das Reine 1). In jedem Sinne, sagt die Stelle, meidet und hasst das Böse das Licht: weil es Nichts mit ihm gemein hat, und, weil es seine Offenbarungen scheut. Aehnlich Eph. 5, 11—13. Es war in der That sonderbar, in dieser Stelle eine strafende Hindeutung auf Nikod. nächtliches Kommen zu suchen.

'O φατλα πράσσων 5, 29 als alterthümliche Formel gebraucht. Μισεῖ — οὐκ ἔρχεται, Hass gegen dasselbe — Scheu vor seiner Berührung: eben nach den zwei Bedeutungen, welche das Bild des Lichtes hier hat. Ἐλέγχεσθαι (wie Eph. a. St. vgl. 8, 46) zugleich, an das Licht gebracht, und, gerügt werden. So auch φανεφοῦσθαι zugleich, hell, und, anerkannt werden, doch beides hier auf das Selbstbewusstsein des Menschen zu beschränken ²). Der Satz, ἵνα μὴ ἐλ. V. 20 gehört nur zum zweiten, οὐκ ἔρχ. πρὸς τὸ φῶς ³). Im 21. V. ist der Gegensatz zu μυσεῖ τὸ φῶς weggeblieben: ἀγαπῷ τὸ φῶς. Er lag in dem letz-

danke. Daneben noch findet Cyrifi, auch mit Lückens Zustimmung, in dem μάλλον ή den Begriff der Freiheit (προκρίνοντες -).

<sup>1)</sup> Nicht in dem Doppelsinne wie Viele wollen: physisches und geistiges Licht. Die Stellen der Classiker von der Lichtschen des Bösen beziehen sich auf jenes, das physische Licht.

<sup>2)</sup> Nach der eben bezeichneten anderen Auffassung des Doppelsinns De Wette, und zwar so: zunüchst sei die öffentliche Rüge gemeint, zugleich aber auch die Weckung des inneren Bewusstseins der Sünde.

<sup>3)</sup> Die Griechen seit Chrysostomus nehmen aus sittlicher Lauterkeit das ΐνα vom Erfolge. Euth.: οὐχ ὡς ἐκείνου τούτο ζητοῦντος, ἀλλ' ὡς τῆς ἀκολουθίας τοῦ πράγματος τοῦτο ζητούσης.

1. Th.

nisch. Was hätte man sich auch bei dieser Ironie denken sollen? 1) Vielmehr: dort konnte er treiben, was er am Jordan an grossen Menschenversammlungen gethan hatte. Παρεγίτοντο κ. εβαπτ. Der Evangelist meint: auch dorthin sei man ihm nachgezogen. Volkserregungen, welche, wie es Jesus bei Johannes (5, 35) und bei den Drei ausspricht, nur in Müssigkeit und Neugierde ihren Ursprung hatten.

V. 25 bis Schluss des Capitels: das dritte Zeugniss des Täufers. Wie in den beiden ersten die Steigerung war, dass das erste allgemein, das zweite persönlich war, so hat dieses dritte vor jenem voraus, dass es vor den Vertrauten abgelegt wird: daher lässt es denn auch der Evangelist mit tieferer Auffassung,

bedeutender, glänzender gesprochen werden.

 $Z\eta \tau \eta \sigma \iota s$  auch nach dem gewöhnlichen Sprachgebrauch im N. T. nicht blos Frage, sondern Streit. Aber der Satz hat etwas Undeutliches, und als solcher hat er auch immer gegolten <sup>2</sup>), mannichfache Auslegung erfahren. Dem, sonst recipirten, ganz unbestimmten Plural,  $\mu \epsilon \tau \dot{a}$  Iov  $\delta a \iota \sigma v$  ist äusserlich Iov- $\delta a \iota \sigma v$  vorzuziehen <sup>3</sup>), und es ist die jetzt meist aufgenommene <sup>4</sup>) Schreibart. Iov  $\delta a \iota \sigma s$  wieder wohl im Johanneischen Gebrauche: es ist Einer von denen, welche das religiöse Volksleben zu beaufsichtigen hat-

<sup>1)</sup> Natürlich haben es die Gegner des Ev. so aufgefasst.

<sup>2)</sup> Unter den Conjecturen, welche den Schwierigkeiten der beiden Schreibarten abhelfen sollten, Ἰουδαίων und Ἰουδαίου, würde die Bentley'sche, Ἰησοῦ, wie alle Vermm. B.'s, den Vorzug verdienen. Gegen die Conj. D. Schulz: ἐκ τῶν μαθητῶν αὐτοῦ μετὰ Ἰωάννου, hat Lücke schon gesprochen. Gewiss müsste αὐτοῦ sich auf Jesum beziehen: aber sowohl der Wechsel des Subjects im folgenden ἡλθον, dann das Fremde, Ueberflüssige der Notiz im 25. V. spricht gegen jene Fassung der Stelle.

Nur Cyrill (Nonnus aber έβοαίου μετά φωτός) und Augustinus lesen Ἰουδαίων.

Yovδαίων geben noch die Knappischen Ausgaben, auch Boissonade.

ten 1). Bei ἐκ τῶν μαθητῶν Ἰωάννον mag man entweder τισί suppliren 2), oder, und dieses ist wohl statthafter, den Ausdruck nehmen: von jenen her. Dunkel ist nun das περὶ καθαρισμοῦ. In der Bedeutung, der niedrigen, von den βαπτισμοῖς der Juden, wie 2, 6, ist es gewiss nicht zu verstehen 3). Entweder soll es das allgemeine Wort sein für beide Taufen, Jesu und Johannes, oder, was wir vorziehen, es ist der gangbare, der altprophetische Name für die Taufe, welche in der Messianischen Epoche Statt finden sollte.

Als Gegenstand des Streites haben wir uns wohl das zu denken: ob das Taufen nur ein vorbereitender Act sein werde in jener Messianischen Zeit, oder es auch vom Messias vollzogen werden würde. (Die gewöhnliche Judenmeinung war dieses wohl nicht: vgl. zu 1, 31.) Vielleicht ist dem Evangelisten zufolge dieser Streit nur ganz allgemein geführt worden: ohne Rücksicht auf Jesum und auf sein Verhältniss zum Täufer 1). Aber die hierdurch veranlasste Anfrage der Jünger bei Johannes lässt das Allgemeine fallen, und wendet sich allein auf die Person Jesu hin. Wahrscheinlich-überzeugt durch jenen Iovδαῖος, dass dem

<sup>1)</sup> Chrysostomus und die fgg, Griechen, auch Calvin, nehmen diesen 'Iovóaïo; als einen, von Jesu Jüngern getauften, Juden. Lampe für einen anderen Johannésjünger.

<sup>2)</sup> Einem, übersetzt der Syrer.

<sup>3)</sup> Von diesen Lustrationen des Judenthums versteht Schleiermacher das Wort καθαρισμός. Aber die Johannesjünger in ihrer strengen Weise hätten ja hierüber keinen Streit mit Juden haben können: und in welchem Verhältnisse sollte dann dieses im 25. V. mit der folgenden Erzählung stehen? als etwa nur in dem, dass die fremde Lebensweise bei Jesu diese Jünger gegen ihn erbittert hätte —. Auch Cyrill nimmt καθ. so, behauptend, dass in Hinsicht auf jene Lustr. der Täufer und die Juden verschieden gedacht hätten.

<sup>4)</sup> Gewöhnlich nimmt man als Gegenstand der Frage oder des Streites, die Rechtmässigkeit oder den Nutzen der Taufa-Jesu.

Jesu und Johannes, wie überhaupt die von einer Taufe in der Jüngerschaft Jesu - stehen in diesem Evangelium allein, wie man weiss: was das Zweite anlangt, so war davon schon oben bei V. 3 die Rede. Aber auch das Erste hat keine innerliche Unwahrscheinlichkeit. Denn, wenn die Taufe des Vorläufers und die des Messias einen verschiedenen Sinn hatte, wie nicht zu zweifeln: warum hätten sie nicht neben einander bestehen sollen? die sittliche Ansprache und Bearbeitung des Volks, und das Sammeln der neuen Gemeine. Einen Gegensatz des Täufers gegen Jesum in diesem Forttaufen hat die Erzählung, auch abgesehen von den folgenden Reden desselben (25 ff.), schon deswegen nicht gegeben, weil sie offenbar den Täufer von seiner Taufstelle weichen lässt, vielleicht in weitere Ferne 1): denn dieses, nicht blos lokale Genauigkeit, will der Beisatz sagen: ἐν Αἰνών — ἐκεῖ 2).

Die Frage soll uns nun nicht beschäftigen: ob sich die Taufe in der Jüngerschaft Jesu auch auf die erstreckt habe, welche schon von Johannes getauft waren. Die alte Kirche meinte dieses, und liess daher die Apostel zuerst von Jesus taufen, mit falscher Beziehung auf Joh. 13, 10<sup>3</sup>). Aber dieses Taufen war ja bei dem Einen, wie bei dem Anderen, nur etwas Aeusserliches, nur Symbol: und es kam vielmehr auf die Gesinnung an, in welcher sich die Menschen darstellten. In dieser mögen sich Viele ausgewiesen haben, ohne nun noch getauft zu werden.

Aenon und Salim sind uns so unbekannt, wie Bethabara 1, 28. Die, in unserem Text eingeführte, Form Σαλείμ besteht auch in der neueren Kritik: wie

<sup>1)</sup> Warum Joh. sonst vom Jordan gewichen sei, suchte man früher verschieden zu errathen. Gewöhnlich wegen Vertrocknung des Jordan, oder um der Sicherheit willen.

Andere (Lücke) finden dagegen in den Worten, dass Jesus in die Nähe des Täufers gekommen sei.

<sup>3)</sup> Vgl. Lücke 574 ff.

die Lesart  $\Sigma a\lambda \dot{\eta} \mu$  überhaupt nachsteht, so darf man in diesem Namen beim Evangelisten auch keine Beziehung auf die Stadt des Melchisedek suchen 1). Wäre es eine judäische Stadt gewesen: so hätten die bekannten Ortschaften ähnlichen Namenklanges (Jos. 15, 32. 1 Sam. 9, 4) wenigstens bei den Alexandrinern eine andere Form 2). Die kirchliche Topographie (Eusebius u. Hieron.) verlegt es, als Salumias b. Hieron., nach Samaria 3). Alvév hat ohne Zweifel seinen Namen von den dortigen Gewässern erhalten 1). Diesseitige Ortschaften aber waren es jedenfalls nach V. 26 (vgl. 1, 28) 5).

Θτι εδατα πολλά ήν έκει, weder müssig noch iro-

<sup>1)</sup> Hieronymus hält, ungeachtet seiner Ortsbestimmung von unserem Salem, dasselbe doch für das Melchisedekische, ep. ad Evangelum 73 Vall. (127).

<sup>2)</sup> Die Alex. hat Σαλήμ und Alvóv nur (wiewohl nicht mit dem Original) als Ortschaften des späteren Galiläa (St. Isaschar: Jos. 19, 22-15, 6i), wohin denn wirklich Lightf. harm. ev., Opp. 1. 446 s. diese unsere Oerter setzt.

<sup>3)</sup> Vgl. Judith 4, 4, αὐλὸν Σαλήμ in Samaria. Der Name Salem findet sich noch bei Nablus, von Robinson für das Gen. 33, 18 gehalten (wenn dort wirklich eins genannt ist). Sind vielleicht aus dieser Annahme von der Lage des Salem in Samaria die fortwährenden Traditionen von des Täufers Tod und Grab in Samaria (Rob. III. 1. 338) entstanden?

Wenn das παρεγέν. κ. έβαπτ. sich gerade auf Juden beziehen sollte, so würde, nach jener Ortsbestimmung, anzunehmen sein, dass diese Oerter an der Grenze von Samaria gelegen haben: vgl. 4, 9.

<sup>4)</sup> Und zwar als Ein Wort, wie es auch geschrieben werde, in der Bedeutung, Wassersammlung, nicht (Syr. und L. de D.) in zwei Worten. Lightf. hält den Beisatz: ὅτι νόδατα u. s. w. für eine Erklärung des Namens Alvών.

Bei Nonnus findet sich das ἐν Δὶνών nicht, sei es, dass er es nicht gelesen habe, oder als Apellativum genommen (ΰδατι βαπτίζων βαθυκόμονος ἐγγύθι Σαλείμ).

<sup>5)</sup> Anders Lampe und Kühnoel. Aber es liegt in der Johann. Erzählung ja gar nicht, dass der Täufer dort gefangen genommen worden sei: was freilich nicht für eine diesseitige Stelle passen würde.

ten Satze inne dem Sinne nach, im: ὅτι ἐν θεῷ ἐστ. είον.

H ἀλήθεια im sittlichen Sinne Gegensatz des φαελα (1, 1, 6. Apok. 21. 27. Auch 1 Kor. 5, 8. 13, 6). Ob nun bei Joh. im altisrael. Sprachgebrauche (Jes. 26, 10. Sprüchw. 28, 6), oder in einer höheren Bedeutung: wahrhaft Bestehendes, der αἰων. ζωή gleichartig 1): "denn sie sind in Gott gethan." Gewiss soll ἐν θεφ Mehr bedeuten als κατὰ θεόν (Röm. 8, 27. 2 Kor. 7, 10) und als κατὰ τὸ θέλημα (1 Br. 5, 14). Es liegt dieselbe Vielsinnigkeit darin 2), wie im ἐν κνοίφ der Paulinischen Sprache (und ähnlich dem unseren ist Eph. 5, 8, gως ἐν κνοίφ): der Ausdruck ist verwandt dem ἐκ θεοῦ εἶναι 1, 3, 10. Was in diesem Schlusssatze vorausgesetzt wird, dass das Licht, welches er meint, göttlicher Art sei, war im Vorigen schon, V. 19, angedeutet worden.

Es zeigt von der Einfalt und der historischen Lauterkeit unseres Evangelisten, dass er Nichts weiter beifügt, und sogar den nächsten Erfolg, welchen das Gespräch gehabt habe, unerwähnt lässt. Denn schnell knüpft er die folgende Erzählung an: und man weiss (wie bei 6, 1) nicht, ob das μετὰ ταῦτα sich auf dieses Gespräch oder auf die Festzeit überhaupt (2, 23) beziehen solle. Die Ἰουδαία χή 3) dieselbe mit Ἰουδαία χέρα Mark. 1, 5. AG. 10, 39, nicht die Provinz Judäa, auch nicht das Stammesgebiet Juda, sondern es ist die Landschaft um Jerusalem (Jer. und Judäa Luk. 5, 17. 6, 17) 4). Jυατρίβειν ebenso noch

<sup>1)</sup> Schleiermacher schränkt den Begriff von ἀλήθεια ein (Hom. 201 f.). Nicht das Gute thun, sondern nur Empfänglichkeit dafür haben, indem man nicht aus Lüge das Licht hasst.

<sup>2)</sup> Nur nicht Erasmus per Deum mit eingeschlossen.

<sup>3)</sup> Nonnus hat das Gespräch mit Nik. nach Galiläa verlegt, indem er hier beifügt:  $\pi \dot{\epsilon} \delta ov \ \Gamma u \lambda \iota \lambda a \ddot{\iota} ov \ \dot{\epsilon} \dot{u} \sigma a \varsigma$  — und steht damit wohl allein in der alten Auslegung.

L. de Dien bemerkt den A. T.lichen Sprachgebrauch, Land für Feld zu sagen (Jos. 8, 1 vgl. χώρα unten 11, 55), und (ge-

11. 54: und wohl an beiden Stellen nicht blos in der gemeinen Bedeutung gebraucht: verleben, Zeit verbringen, sondern als das classische Wort für das Verhältniss von Meister und Jünger 1): es wird in demselben hier [der Anfang des öffentlichen Lebens Jesu bezeichnet. So auch im  $\kappa a i \ i \ j \ d \pi \tau \iota \ j \ s$  daneben, welches dann 4, 2 verbessert oder genauer bestimmt wird 2).

V. 23. "Aber auch Johannes taufte fort — da kam man hin und liess sich taufen." V. 24. "Denn noch war Johannes nicht in das Gefängniss geworfen worden."

Der letzte Satz (V. 24) soll in keinem Falle eine Verbesserung der evangelischen Tradition sein; aber Rücksicht auf dieselbe nimmt er wohl, sonst würde er ja müssig sein, da die Stelle den Täufer in seiner vollen Lebensthätigkeit darstellt 3). Vielmehr ist mit dem Satze das gemeint, dass diese Ereignisse noch vor dem Beginne des traditionellen Evangelium zu stehen kämen, welches mit der Gefangenschaft des Täufers (hier 4, 3) anfing, Matth. 4, 12 f. Mark. 1, 14 4).

Die Erzählung von dem gleichzeitigen Taufen

gen Erasmus), dass in solchen Formeln 'Iovôaía als Adjectiv zu nehmen sei.

<sup>1)</sup> Vom συνεΐναι, als ein Wort höherer Bedeutung, unterschieden bei Xenoph. M. S. 4, 1, 1. Vgl. das Lex. Xenoph. u. d. W.

<sup>2)</sup> Nachdem die früheren Väter, Chrys. zuerst, das ἐβάπτιζεν nur in dem Sinne von ἐβάπτιζον nehmen gelassen haben, lasen spätere Griechen ἐβάπτιζον, und Euthymius erwähnt ἐβάπτιζεν nur als Lesart ciniger Handschriften (vgl. Matthäi zu d. St.).

<sup>3)</sup> Darum wurde der Vers von Semler furchtsam bezweifelt, von Wassenbergh für Glossem gehalten: obgleich er schon gar nicht die Form eines Glossem hat.

<sup>4)</sup> Entschieden nimmt dagegen De Wette au, dass mit Matth. u. M. a. O., Joh. 1, 44 parallel gehe. Aber ein öffentliches Leben Jesu in Galiläa vor der Zeit Matth. 4 u. s. w. (Br. Bauer a. O. 108) nimmt (vgl. zum Anfang des 2. Cap.) auch Johannes nicht an.

Messias ein Taufgeschäft zustehe, beklagen sie sich über Jesum, dem sie also die Messiaseigenschaft nicht beigelegt haben: so dass unser Evangelist (soll er sich nicht selbst vergessen haben) angenommen hat, dass die früheren Zeugnisse des Täufers bei diesen Jüngern nicht als Messianische genommen worden seien. Dennoch spricht auch der Täufer nur von der Würde der Person Jesu: hier aber eben weit über das gewöhnlich Messianische hinausgehend.

Also V. 26: "Der bei dir war jenseits des Jordan" 1), Bezeichnung des Jüngers 2), "dem du Zeugniss gegeben hast": tadelnd entweder gegen den Täufer, dass dieser Jesum zu seinen Ansprüchen veranlasst, berechtigt habe, oder gegen Jesum, dass er sich über das untergeordnete Verhältniss, das des Empfohlenen, erhoben habe. "Er tauft 3) und Alle kommen zu ihm." Uebertreibend in der Sprache der Misgunst. Das "Kommen" (anders 1,23) mag sich entweder auf Taufe oder auf weitere Jüngerschaft beziehen.

Wieder nun ist in dieser Rede des Täufers Nichts abzuscheiden, dass etwa V. 31 ff. Worte des Evangelisten enthielte <sup>4</sup>). Man nahm dieses an aus dem oben besprochenen Vorurtheile, dass der Täufer so nicht habe sprechen können.

Aber nicht nur passt das Ungemeine in der Messianischen Darstellung ganz zu dem Charakter der Rede, wie vorher schon bemerkt worden ist: sondern (vgl. oben S. 33) es ist auch gar nicht so ungedenkbar, dass der Täufer so habe sprechen können, wie ihn der Evangelist einführt; so dass also nicht einmal

Allerdings liegt in der Rede: δς — οὖτος ein verächtlicher Ausdruck (Wetstein).

<sup>2)</sup> Oder (so die Griechen u. A.): welchen du getauft hast.

<sup>3)</sup> Nonnus setzt Zweierlei hinzu: ἔχων μίμημα τεοῦ — λοετροῦ, und: βαπτίζει πολύ μᾶλλον —

So Erasmus zuerst: dann Bengel und Wetstein. Neuerlich Kühnoel, Thol., Olsh., Meyer: Paulus von den Worten an: ὁ ἐκ τοῦ οὐφανοῦ —

angenommen werden muss, es habe der Ev. seine Form in die Stelle gelegt. — Und die ganze Rede bis Ende des Capitels hängt zusammen und ergänzt sich. Nämlich: wofür sich Jesus geben dürfe (V. 21): dann: "was Er, der Täufer, sein wolle (V. 28. 29), was beide neben einander (V. 30). Worin das Höhere bestehe in Jenem (V. 31. 32): die Bewährung davon, die innerliche (V. 33. 34), die äusserliche (V. 35. 36). Solche Stellen, auf welche der Evangelist Etwas legt, haben gewöhnlich genaue Gedankenfolge.

V. 27 bezieht sich dem Sinne nach gewiss nicht auf den Täufer 1) (man müsste das δύνασθαι denn in der Bedeutung des Dürfens nehmen: denn der Täufer war ja kein λαμβάνων gewesen); auch nicht auf Beide (dann hätte jenes δύνασθαι eine verschiedene Bedeutung, einen Doppelsinn): sondern auf Jesum. "Es kann Niemand sich Etwas anmassen 2), wenn es ihm nicht gegeben worden vom Himmel." Würde oder Kräfte 3). Er kann nicht: entweder, wenn er ein Solcher ist, wie dieser — oder (wir ziehen dieses vor), er kann es nicht mit Erfolg 1), wovon V. 33 ff. sprechen. Das "von Oben gegeben sein" auf ähnliche Weise von mitgetheilter Gewalt, 19, 11. — Also: es stehe Jesu wohl an, sich Bedeutung, geistige Macht beizulegen.

V. 28. 29. Für sich habe er keine Ansprüche gemacht und mache keine. Magrugeite nicht als Imperativ zu nehmen, sondern es bezieht sich auf die Rede der Jünger V. 26: von meinem Zeugnisse legt ihr selbst Zeugniss ab. Dieses ist auch die gewöhnliche

<sup>1)</sup> Lücke mit Cyrill und Wetstein.

Dieses, etwas Thatsächliches, ist λαμβάνειν (anders 5, 34.
 41. 44), nicht blos beilegen (Lampe).

<sup>3)</sup> Die Beschränkungen der Griechen (schon Orig. Cat., auch Nonnus: ἐπουφανίων ἀπὸ κόλπων): Nichts Göttliches — sind unnöthig.

<sup>4)</sup> So etwas lag auch in dem Beisatze des Syrers: aus dem, was in seiner Seele ist.

welche dasselbe gegeben habe, durch den Geist bewähre. "Wer seine Verkündigung aufnimmt (1, 12 f.), der bestätigt Gottes Wahrhaftigkeit." Nämlich dass die Verheissung oder die Anempfehlung dieser Sache wahr gewesen sei. Es würde zu beschränkt sein, den Satz nur auf das prophetische Wort von der Geistestaufe (1, 33) zu beziehen. Σφραγίζειν (6, 27. Röm. 15, 28. 1 Kor. 9, 2. Eph. 1, 13. 4, 30) hier, durch die That, in seinem Zustande, bestätigen. Die Erklärung: anerkennen die Wahrhaftigkeit Gottes 1) (1 Br. 5, 10: ἐν ἐαντῷ ἔχειν τ. μαρτ.) ist dem Sprachgebrauche im σφραγίζειν kaum angemessen 2).

· V. 34. "Denn er empfängt den göttlichen Geist." Υρήματα τοῦ θεοῦ sind nicht blos, Worte von Gott, sondern göttliche, Gotteskräftige Worte. Solche eben, welche den Geist geben. "Göttliche, denn nur einen mächtigen Geist verleiht Gott dem von ihm Gesendeten." Hier wird also die Geistesgabe auf das Wort Christi zurückgeführt, dass dieses sie verleihe; ohne Zweifel in Beziehung nur auf die Zeit und das Leben in seiner persönlichen Gegenwart. Θὲκ μέτρου vgl. das μέτρου der Geistesgaben sonst, bei Paulus, Röm. 12, 3. Eph. 4, 7. 16 3). — Christus, eben der δυ ἀπέστ, δ θ., ist der Geistempfänger: in dem Sinne,

<sup>1).</sup> Gottes Wahrhaftigkeit: entweder, wie er durch den Sohn spricht, oder, wie er denselben gesendet, beglanbigt hat.

<sup>2)</sup> Auch nicht im hebräisch-syrischen, und im späteren jüdischen (Vitringa Obss. 3, 1) Gebrauche. Immer ist es nur Anerkenntniss verschaffen, und so nehmen es die Griech. KVV., welche es durch ἐβεβαίσῶεν, ἔδειξεν erklären. Sie finden in diesem Versiegeln d. i. Bezeugen (Nonnus: ἐφὸ ση ψηγίσσατο μι ἡ ψ) einen menschlichen Ausdruck, Condescendenz.

<sup>3)</sup> Nach Schöttgen und Wetst. (vgl. Lampe 689), das ἐκ μέτ τρου rabbinische Formel von Geistesgaben. Und allerdings hat wenigstens das ἐν μέτρφ eine ganz andere Bedeutung im classischen Gebrauche. Schleierm. will οὐκ ἐκ μέτρου weniger in der Bedeutung nehmen: unbeschränkt, als, in jedem Mass.

<sup>&#</sup>x27;Eπ μέφους (1 Kor. 13, 9 f. 12) ist bei Orig. in der Catene gedruckt, im Zusammenhange ist es zweifelhaft; sonst oft, wie-

wie er oben (bei 1, 33) dargelegt worden. Er empfängt den Geist, um denselben mitzutheilen  $^1$ ). Wenn, was kritisch nicht unwahrscheinlich ist,  $\delta$   $\vartheta \varepsilon \delta \varsigma$  weggelassen wird, so ist weder  $\tau \delta$   $\pi v \varepsilon \tilde{v} \mu a$  als Subject zu nehmen (Paulus), noch  $\delta$   $\vartheta \varepsilon \delta \varsigma$  zu suppliren (Lücke), sondern Christus,  $\delta v$   $\mathring{a}\pi \acute{e}\sigma \tau \varepsilon \iota \mathring{k} \varepsilon v$   $\delta$   $\vartheta$ ., ist Subject. Der Sinn ist dann blosse Ausführung des vorangehenden Satzes  $^2$ ).

V. 35. 36. Aeusserliche Bewährung des Gottgesandten. "Er giebt das Heil" für das gesammte Leben.

Ο πατής άγαπᾶ τόν νίόν — vgl. 5, 20. Dort φιλεῖν, und auch in diesen Stellen, wie in den übrigen Johanneischen, finden wir keinen Grund, diese Wörter im Sinne zu unterscheiden. Aber wie dort, macht der Satz den Uebergang zum folgenden, giebt seinen Grund an. "In jener innigen Gemeinschaft liege es, ihm Alles zu übergeben." Er hat Alles in seine Hände gelegt: dieses ist auch hier im geistigen Sinne zu nehmen: wiewohl nicht in dem, welcher 17, 2. Matth. 28, 18 Statt hat: das geistige Reich übergeben — sondern, wie 6, 37. 10, 28 f. Matth. 11, 27: ihm überlassen, dass sie das Heil durch ihn empfangen ³). Alle sollen nur durch ihn beglückt werden. Und, dass diese Beglückung vollständig und erhaben sein solle, fügt V. 36 hinzu.

Ganz dasselbe, ὁ πιστεύων - ἔχει αι. ζ.5, 24: dort nur, wiewohl in gleichem Sinne, ὁ πιστ. τῷ πέμψαντι με.

wohl ohne grosse Auctorität, in Hdschrr. gelesen, nur von Paulus gutgeheissen worden:

In keinem Falle ist οὐκ ἐκ μέτρου ˙u. s. w. allgemeiner Satz, locus communis (Meyer).

<sup>2)</sup> Hier auch bei Cyrill ist es zweiselhaft, ob er ὁ θεός weggelassen habe. Sein Gedanke ist: da er den ganzen Geist hatte (ὅλον ἔχων — τοσαύτην ὑπεροχήν u. s. w.), so musste er auch Solches sprechen können. Wenigstens also supplirte er ὁ θεός, wenn er es nicht las.

Aber natürlich nicht mit Kühnoel auf das Ganze geistiger Gaben zu beziehen. Lampe will diese (omnia bona) nur mit im πάντα finden.

Schreibart geherrscht hat, so dass man sieht, wie man sich oft nicht habe in dieselbe finden können. Aber dann fehlte dem  $\hat{\epsilon}\kappa$   $\tau\tilde{\eta}$ ;  $\gamma\tilde{\eta}$ ;  $\hat{\epsilon}$   $\sigma\tau\iota$  der Gegensatz, wie ja der 32. Vers, (also wie auch Lücke bemerkt, vom Vorigen nicht zu trennen) das Gegentheil ist vom  $\hat{\epsilon}\kappa$   $\tau\tilde{\eta}$ ;  $\gamma\tilde{\eta}$ ;  $\lambda$  a  $\lambda$   $\epsilon$   $\tilde{\iota}$ .

Also erst der allgemeine Satz, jedoch auch auf Jesum zu beziehen: "der, welcher von Oben herab kommt, ist über Alles, oder (wie man es wohl hier vorziehen möchte) über Alle 1). Das ἄτωθεν — im Folgenden ἐκ τοῦ οὐρανοῦ, kann nicht auf himmlische Abkunft gedeutet werden; dafür passt ganz entschieden der Gegensatz nicht, ὁ ἄν ἐκ τῆς γῆς 2). Sondern es bedeutet (vgl. bei V. 13) die eigentlich vollkommen himmlische Sendung, und es wechselt ja V. 34 damit ab, ὅν ἀπέστειλεν ὁ θεός. Das, von der Erde sein, schliesst den göttlichen Antrieb, den prophetischen Geist, nicht aus, denn gewiss meint der Täufer damit zunächst sich, wenn schon den prophetischen Mann. Es ist ein Ausdruck für den mittelbaren Beruf.

Das Eine Prädicat nun zum  $\delta \cdot \partial v \ \hat{\epsilon} \kappa \ \tau \tilde{\eta} s \ \gamma \tilde{\eta} s$  — das  $\hat{\epsilon} \kappa \ \tau \tilde{\eta} s \ \gamma \tilde{\eta} s \ \hat{\epsilon} \ \sigma \tau \iota$  bedeutet offenbar: er gilt als ein Irdischer, hat den Rang, die Würde eines Solchen (so das  $\tilde{\epsilon} \sigma \tau \iota$ , wie man es gewöhnlich V. 29 genommen

weggelassen habe. Er kann bei ihm im οὐρανόθεν (φθέγγεται οὐρ. τάπερ ἔκλυε) liegen.

<sup>1)</sup> Dieses die gewöhnt. Socinianische Erklärung: aber schon Origenes (auch die Uebers, in der Cat. hat richtig super omnes: es liegt z. B. im: τὸν ἄνωθεν πρὸς αὐτοὺς ἐρχόμενον, zu den Propheten) und Cyrillus. Neuerlich nur Meyer: "vielleicht Masc."

<sup>2)</sup> Von der Abstammung verstehen alte und neue Ausleger gewöhnlich Beides,  $\delta$   $\tilde{\alpha}r\omega\theta\varepsilon\nu$  — und  $\delta$   $\tilde{\epsilon}\kappa$   $\tau$ .  $\gamma\tilde{\eta}\varepsilon$ . Nur Wetstein deutet in seinen Sammlungen etwas Anderes an, und Schleiermacher: dieser findet eigenthümlicher Weise eine beschämende Anspielung darin auf die "Kinder der Erde" in der rabb. Sprache.

Wenn irdische Abstammung gemeint sein solle im ὁ ων ἐκ τῆς μῆς, im Gegensatze zu übernatürlicher Abkunft oder auch Gebart, dann könate die Stelle wohl kein authentisches Wort des Tänfers sein, aber vielleicht ein Nachklang von Matth. 11, 11.

Wieder eingeschaltet, wie gewöhnlich beim Johannes (schon 1, 4.10 f., und es ist ja das Thema seiner Schrift), die Klage über den Unglauben, das geistige Unvermögen der Menschen. "Und, freilich, nimmt Niemand seine Verkündigung auf." Οὐδείς wie 1, 10, ὁ κόσμος, und wie dort (wo auch, wie hier, neben der unbedingten Verneinung doch ein ὅσοι steht), und wie 7, 19 in der Uebertreibung aus Indignation.

Nun die Bewährung des Gottgesendeten. Erst die innerliche: durch den göttlichen Geist, welchen er mittheilt <sup>2</sup>). Dieses ist der apostolische, gemeinsame Gedanke: der Geist bezeugt die Sache, ebenso wie er sie trägt und hält: vgl. 1 Br. 5, 6. 8. Bei Paulus hat er noch die besondere Wendung erhalten (Röm. 8, 3. 2 K. 1, 22. 5, 5. Eph. 1, 14), dass sich der übersinnliche Inhalt des Evangelium, die ewige Hoffnung,

Wenige nur haben dem Sehen und Hören eine allgemeine Bedeutung geben wollen. Cyrill: ὅπες οἰδεν ἀκριβώς. Schleierm.: inneres Sehen und Hören.

<sup>2)</sup> Diese Erkl. des ἐσφράγισεν u. s. w. theilen wir mit Olshausen und Schleiermacher, nur dass sie diese innerliche Bestätigung anders auffassen. (Schleierm. S. 222: "er drückt das Siegel seiner eigenen Erfahrung darauf.")

Aussung. "Dass ich gesagt habe: ich bin der Christus nicht, sondern ich bin vor ihm hergesandt worden." Durch das ὅτι vor ἀπεσταλμ. εἰμί, auf εἰπον zu beziehen, soll der Sinn dieses Satzes gesteigert werden 1). Έκείνου geht nicht auf das Abstractum des Messias (so würde αὐτοῦ stehen), sondern auf Jesus persönlich.

V. 29. Das Bild des Bräutigams ist hier ohne alle Mystik aufzufassen, weder in der des A. T., noch in der apostolischen, wenn die Apostel vom innigen Verhältnisse Christi zu der Gemeine sprechen (2 Kor. 11, 2. Eph. 5, 25. Apok. 19, 7. 21, 9. 22, 17): es bedeutet hier nur die Hauptperson, und zwar in einer festlichen Zeit. Merkwürdig ist, dass die drei ersten Evangelisten Jesum dasselbe Bild gebrauchen lassen von sich, eben auch im Verhältnisse zum Täufer: Matth. 9, 15. Mark. 2. L. 5, so dass es (vgl. oben S. 63) wie ein authentisches Wort des Täufers dasteht.

'Ο έχ. τ. νύμφην νυμφίος ἐστί. Νυμφίος bedeutet hier den, welcher den Charakter, Rang des Bräutigams hat, und die Bedeutung des Satzes liegt nicht im ἐστί. "Der gilt als solcher, welcher die Person, der Gegenstand des Festes ist." "Sein Freund" der Anordner des Festes, der παρανύμφιος (nicht der Brantwerber 2 Kor. 11, 2). Ὁ ἐστηκώς, welcher ihn erwartet 2), καὶ ἀκούσι αὐτοῦ, wenn, sowie er ihn hört. Seine Stimme, die des Ankommenden (nichts mehr ist in dieser Stimme zu suchen 3)). "Freut sich sehr oder wahrhaft χαρᾶ χαίρω der Stimme des Bräutigams wegen." Nichts für sich will er; seine Theilnahme gilt nur dem Ankommenden 1). Und so setzt er hinzu, dass auch er sich nur der Ankunft eines Anderen, der Ankunft

<sup>1)</sup> Wenn es nicht blos (mit Winer und den Meisten) für Vermischung zweier Constructionen genommen wird.

<sup>2)</sup> Andere: welcher ihm dient. Aber vgl. 6, 22.

<sup>3)</sup> Die Schöttgen'sche Auffassung dieses qwv. ak. (vgl. Lücke zu d. St.), welche uns immer störend gewesen ist, ist bei den Neueren in zwiefacher Hinsicht ausgeführt worden.

<sup>4)</sup> Oder des Sprechenden überhanpt (Nonnus: κείνου η θεγγο-

Dieses, zu erfreuen habe, erfreuen wolle: dass ihn in seiner Persönlichkeit Nichts erfreuen solle. "Eine Freude dieser Art ist mir nun reichlich zu Theil worden" (πεπλήφ. γαφά 15, 11. 16, 24. 17, 13).

V. 30. Das bedeutende Wort, welches die lateinische Kirche auf ihre Jahresfeier von Johannes und Christus anwendete 1). "Nebeneinander stehen sie Beide so, dass der Eine zunehmen muss, während der Andere abnimmt." Der Eine also völlig zurücktritt gegen den Anderen. Wie man nun das αὐξάνειν und ἐλαττοῦσθαι nehmen wolle: von Ansehn, Macht, Bedeutung.

V. 31. 32 sind als Grundsätze, Axiome, anzusehen, von denen er die Anwendung auf die Person Jesu den Hörern überlässt.

Der gewöhnliche Text V. 31 und Anfang V. 32 ist gewiss der richtige. Der erste Satz:  $\delta$  äv $\vartheta$ ev  $\delta \varrho \chi \delta \mu \epsilon v \sigma$ ;  $\delta \pi \acute{a} v \sigma$   $\pi \acute{a} v \tau \varpi v$   $\delta \sigma \tau \acute{a}$  ist der allgemeine Satz: nachdem dann von ihm das Gegentheil aufgestellt worden ( $\delta$   $\vartheta v$ )  $\delta \kappa$   $\tau$ . v. —  $\lambda a \lambda \epsilon \widetilde{\iota}$ ), führen die Sätze:  $\delta$   $\delta \kappa$   $\tau \circ v$   $\delta v \circ v \circ v \circ v$  u. s. w. und der ganze 32. V. jenen allgemeinen aus. Nämlich die Erhabenheit, das  $\delta \pi \acute{a} v \omega$   $\pi \acute{a} v \tau \sigma v$ . besteht in der höheren Würde und in der Vertrautheit mit dem Himmlischen. Das zweite:  $\delta \pi \acute{a} v \omega$   $\pi \acute{a} v \tau \omega v$   $\delta \sigma \tau \acute{\iota}$  mit dem nachfolgenden  $\kappa a \acute{\iota}$  ist oft und sehr beglaubigt, weggelassen worden  $\delta v$ ), wie denn auch sonst in der Stelle grosse Verschiedenheit der

μένοιο) — Grotius: seine Stimme, Rede, zur Braut. Lücke u. A. φωνή νυμφίου stehe als sprüchwörtlicher Ausdruck von festlicher Heiterkeit: Jer. 7, 34. 16, 9. 25, 10.

<sup>1)</sup> Augustin. tr. 14, 5 und öftmals sonst: vgl. die Archäologen. Zugleich steht mehrmals dabei die Deutung von Kreuzigung und Enthauptung: und beide gehen im Mittelalter nebeneinander hier in Homilie und im Hymnus.

<sup>2)</sup> In jedem Falle ist, wenn man das zweite ἐπάνω πάντων ἐστί liest, das darauf folgende καί (dem äusserlich freilich Mehr entgegensteht) mit zu lesen. Die Lachmannischen Texte geben es eingeklammert.

Von Nonnus ist es übrigens zweifelhaft, ob er jenen Satz

"Er besitzt das Heil schon," (Nicht blos in der Bestimmung, sondern wirklich: vgl. V. 18). Απειθείν (ganz so ἀπειθεῖν Röm. 1, 5. 11, 30. 18) ist zwar der Wortbedeutung nach nicht soviel als μή πιστεύειν, aber im Sinne gewiss. Denn der apostolische Gedanke trennt nicht von einander die geistige Treue und die Treue des Gemüths. Daher auch ύπακούειν in der Paulinischen Sprache dem πιστεύειν entspricht. "Οπτεσθαι Swip dasselbe mit Eyer S., das Futurum ganz eigentlich: es werde nimmer bei ihm dazu kommen. Die δογή θεοῦ mag aus einem Messianischen Bilde hervorgegangen sein (Luk. 3, 7 nach Mal. 3. Röm. 5, 9. Eph. 2, 3): hier der alorios Swy entgegen, die Verlorenheit ausser der Gemeinschaft, dem Reiche Gottes 1). Μένει ἐπ' αὐτόν — er ist unrettbar verloren. Achnlich das néveu 9, 41 und die névovoa Son 1 Joh. 3, 15 2).

Mit dieser Rede verschwindet der Täufer aus der Geschichte des Johannes: nur noch 5, 35 wird er als eine vorübergegangene Erscheinung erwähnt.

Cap. 4 V. 1—42 Geschichte und Gespräche im Samariterlande. Diese Erzählung und das Wunder zu Kapernaum (V. 46 ff.) sind als Zeugnisse gegeben theils von der freien Wirksamkeit Jesu, über das Judenthum hinaus, theils vom Glauben, welchen er dort gefunden: und so geben sie ein bedeutendes Gegenstück zu den beengten, schwierigen Verhältnissen in Judäa Cap. 2 und 3.

V. 1. 'Ο κύριος: vom Anfange herein hat Johannes allein diesen Namen im Gebrauch: vorzugsweise freilich bei Wunderacten (6, 23. 11, 2). Bei den übri-

<sup>1)</sup> Wir halten die Meinung fest (auch gegen Fritzsche zu Röm. 1, 18. Harless z. Eph. 2, 3), dass dopp in der Sprache N. T. niemals die Erzürnung, sondern das Strafgericht bedeute. Augustinus (C. D. 15, 35) hat Recht, wiewohl er es nicht sprachlich, sondern theologisch meint: ira Dei non perturbatio animitejus est, sed ju dieium, quo irrogatur poena peccato.

<sup>2) &#</sup>x27;Οργή οὐ μένουσα B. d. Weish. 16, 5. 18, 20.

gen Evangelisten tritt der Name erst mit der Auferstehungsepoche ein. (Auch hier 20, 18. 21, 12.) Im folgenden Satze steht 'Ingoves, denn das ori 'Ing. u. s. w. führt die Volksrede ein. - Diese Aufmerksamkeit der Pharisäer (wiederum vgl. 1, 21 als der Aufseher über die geistlichen Zustände des Volks) bei dem Taufen in dem Vereine Jesu, soll wohl im Zusammenhange stehn mit jener ζήτησις περί του καθαρισμού 3, 25 1). Die Erwähnung des Täufers ist hier gewiss nicht ohne Bedeutung; sondern hier ist (vgl. bei 3, 24) nach dem Evangelisten die Gefangennehmung desselben zu setzen. Ohne Zweisel will der Evangelist von Nachstellungen sprechen, welche um dieses willen. δτι πλ. - βαπτίζει, begonnen hätten oder zu befürchten gewesen seien 2). Aber er spricht es nicht bestimmt aus, ob diese Nachstellungen erfolgt seien, weil die Pharisäer Jesum für gefährlicher gehalten hätten, als den Täufer, oder ihnen auch dessen Wirken verhasst gewesen sei.

V. 2. Mehr Selbstverbesserung (vgl. 3, 14) als Berichtigung der Nachricht, welche den Pharisäern zugekommen war 3). Auch in diesem Selbstverbessern, wie es ja immer Etwas von schriftstellerischer Nachlässigkeit ist, liegt ein authentischer Zug. Aber in dem Nichttaufen soll wohl nicht der Ritus dem Lehramte untergeordnet werden, wie es Paulus etwa gemeint hat 1 Kor. 1, 17: sondern sein Attribut war in der Meinung der Gläubigen, wie in der Messianischen Volksmeinung, das Taufen mit der Fülle des Geistes, wenn man mit der Kirche nicht daran denken will, dass Er nicht auf sich selbst habe taufen können 4).

So fasst es auch Schleierm. auf, und deutet darnach das ἡκουσαν.

<sup>2)</sup> Umgekehrt Tholuck, dass die Pharisäer aus Sympathie mit Johannes gehandelt hätten, mit welchem sie die strenge Askesis gemein hatten.

<sup>3)</sup> Nonnus : Καὶ ἐτήτυμος οὐ πέλε φήμη.

<sup>4)</sup> Neben Anderem, worauf Christus nicht habe taufen kön-I. Th.

 $\Delta l \phi \tilde{\eta} \kappa \varepsilon$  — auch hier schon wird der Aufenthalt Jesu in Judäa als der wesentliche dargestellt. Daher πά- $\lambda \iota r$ , wenn es ächt ist 1), sich auf 1, 44 bezieht, nicht von der Rückkehr als in die Heimath zu verstehn ist.

V. 4. Edet (ohne die Bedeutung gerade vom Zwang, Ungernthun zu haben) durch die Umstände genöthigt: wegen der Anwesenheit des Herodes in Peräa 2). Die Tradition von einer Reise Jesu durch Samaria schlägt nur bei Lukas durch (9, 52 ff.), wie er sich bekanntlich auch sonst den Samaritern nicht ungünstig erweist (10, 33. 17, 16. AG. 8, 5).

V. 5. Das Aeusserliche ist bekannt 3). Εἰς πόλιν (28 ff.) zur Stadt hin. Συχάο (Neuere Kritik statt rec. Σιχάο, wie im Συχέμ AG. 7, 16), entschieden ein Name für Siehem (wenn gleich sonst nirgends gefunden) 1), hat man wohl kaum für eine provincielle oder sonst volksmässige Form des eigentlichen Namens der Stadt Siehem zu nehmen, sondern als harmlos beibehaltenen Namen des jüdischen Spottes 5), für den μω-

nen, stellt Tertullianus de bapt. 11 auch dieses auf: (In quem tingeret?) In semetipsum, quem humilitate celabat? — Die Frage über die Form der damaligen Jüngertaufe beschäftigte die alte kirche und Theologie sehr: die streitenden Meinungen unter Anderen bei Basnage ann. pol. eccl. a. 30 c. 50 s. (Er entscheidet sich vermuthungsweise für die Formel: auf Vergebung der Sände).

Beibehalten wird αάλιν von Lachmann, vertheidigt von Gersdorf Beitrr. 492 f. und D. Schulz. Weggelassen ist es wohl aus harmonistischen Gründen worden.

<sup>2)</sup> Lücke: "vielleicht war Jesus eilig, oder er wollte in Samaria anregen." Das Zweite lag meist der alten Kirche im Sinne.

<sup>3)</sup> Zwei neueste Reisewerke haben das Topographische der Stelle behandelt, der Eine mehr für Kenntniss, der Andere für Anschauung: Robinson III. 1. 329 ff. 42, und Schubert, III. 136-52. (Abbild. 28.)

<sup>4)</sup> Hengstenberg (z. bez. O.) nimmt an, der Evangelist selbst habe den Namen gebildet. Hieron.: quod quidam errantes legunt, Sichar — was auch das Mittelalter, wie Rupert. Tuit., nachspricht.

Credner, Einl. 1. 264 f. nimmt das S. sinnreich für das Versehen eines Schreibers aus der galiläischen Aussprache des Σεχέμ.

<sup>5)</sup> Dergleichen Spottumbildungen von Ortsnamen: Hos. 4, 15. 5, 8. 10, 5. 1 Chr. 2, 7.

ούς λαός εν Σικίμοις (Sirach 50, 26. vgl. Jes. 28, 17 oder Habak. 3, 18). "In die Nähe des Ackers, welchen Jakob seinem Sohne Joseph gegeben hatte." Wie sich ein grosser Theil der Patriarchengeschichte in dieser Landschaft bewegt, so ist auch von dem Erwerbe eines Ackers bei Sichem durch Jakob die Rede, Gen. 33, 18. 34, 2. Von der Schenkung an Joseph spricht schon die Alexandrinische Uebersetzung Gen. 48, 22, und ausdrücklich Jos. 24, 32. Hier denn auch das Grab des Joseph (Jos. a. O.), und nach AG. 7, 16 das der Patriarchen aller, dieses gegen die von Altersher fortbestehende örtliche Tradition. "Dort war ein Jakobsbrunnen." Der Jakobsbrunnen, wie ihn die Tradition hiess 1) (V. 12), giebt der folgenden Scene einen bedeutenden Hintergrund, und das Hauptbild für die Reden Jesu.

"Ermüdet von der Wanderung, setzte er sich an den Brunnen hin"<sup>2</sup>). Die Mittagszeit <sup>3</sup>) wird im Zusammenhange mit dem Vorigen, nicht mit dem Folgenden erwähnt: denn die gewöhnliche Zeit war es wohl nicht, da die Frauen zum Brunnen kamen (Gen.

Wenn das Wort אָרָס für Grab wirklich als ein aramäisches Wort nachzuweisen wäre, so könnte man die Combinationen Lightfoot's wohl gutheissen, chorogr. Joanni praemissa 584 ss., dass der Ort von den Patriarchengräbern so genannt worden sei, und dass das talmudische En Sychar diese unsere Quelle gewesen sei.

<sup>1)</sup> Anspielungen auf einen Jakob eigenthümlichen, Brunnen fand selbst Lightf. in Gen. 49, 22. Deut. 33, 28.

<sup>2)</sup> Mag man das οὖτως nun in der Bedeutung von ὡς ἔτυχε nehmen: wie es sich traf (vgl. Apostelgesch. 27, 17), also ohne besondere Absicht oder ohne Weiteres (ἐπλ ἐδάφους, Cyr., Chr. u. ff.), oder: als ein Ermatteter (8, 59 — Erasmus), oder überhaupt: darauf (AG. 20, 11). Ηαρὰ πέζαν bei Nounus ist nicht Uebersetzung des οὖτως, sondern soll das ἐπὶ τῷ π. geben; οὖτως lässt er weg, wie der Syrer.

<sup>3)</sup> Es ist wieder eine von den Stellen gewesen (zu 1, 40), in denen man, Rettig und Meyer nenerlich, die Römische Stundenberechnung finden wollte.

24, 15). Έκ τῆς Σαμαφείας gehört gewiss zum γυνή, aber es soll die Bedeutung von Σαμαφείτις steigern: es ist ein Weib ganz eben von dieser Landschaft  $^{1}$ ).

V. 7. 8. Oi vào µa9. u. s. w.: er bedurfte des Dienstes 2); und es mag das Recht der jüdischen Meister gewesen sein, Handreichungen von Allen im Volk zu empfangen. Das Speisekaufen der Jünger zeigt übrigens, dass eine solche Abgeschlossenheit zwischen Juden und Samaritern damals nicht 3) Statt gefunden habe, wie zwischen Juden und Heiden (Matth. 16, 5 parall.); denn die Jünger wollten hier gewiss nichts Ungewöhnliches thun. V. 9 1). Or yan συγγρώνται u. s. w. Beisatz des Erzählers 5); dem Weibe beigelegt, würde es mindestens überflüssig sein. - Dieser Hass zwischen den beiden stammverwandten Völkerschaften hat merkwürdig aus dem tiefen Alterthume herab durch alle Zeiten fortgelebt: die politischen und religiösen Differenzen sind fast durchaus aus dem innerlichen Gegensatze hervorgegangen.

V. 10. Diese Anrede Jesu steht in klarem Zusammenhange mit den Worten des Weibes. Vgl. 21 ff. Für ihn bestehe diese Trennung nicht, eben auf dem höheren, dem geistigen, freien Gebiete: und es werde auf das Weib ankommen, ob sie sich auf denselben

<sup>1)</sup> Von den Gegnern des 4. Ev. wird die Erklärung gemacht: aus der (vier Wegstunden von hier entfernten) Stadt, Samaria (schon seit Herodes d. Gr. Sebaste).

<sup>2)</sup> Nonnus: έζετο γάρ τύτε μοῦνος -

Freilich in den späteren, rabbinischen Traditionen bestand ein solches Verbot: Schöttgen u. Lampe z. d. St.

<sup>4)</sup> Die Sprache wahrscheinlich hat den Juden zu erkennen gegeben, doch nicht der Dialekt oder die Aussprache; die Samaritanische ist damals wohl mit fremden Elementen durchmischt gewesen.

<sup>5)</sup> Die gewöhnliche Auslegung des lat. Mittelalters (anders doch z. B. Rupert) zog die Worte noch zur Rede des Weibes: daher Beza sie zuerst in Parenthese nahm, indem er sich ausdrücklich dorüber ausspricht.

Standpunct erheben wolle 1). Τήν δωρεάν του θεού gewöhnlich entweder auf die Person Jesu bezogen 2), oder auf die Gunst ihn zu sehen 3): aber vielleicht ist es angemessener (auch mehr in der Art des Evangelisten, allgemeine und persönliche Sätze auf einander folgen zu lassen), es auf die Gunst dieser Zeit zu beziehen, den neuen Geist oder sonst das Glück dieser Zeit. "Wenn du wüsstest, was jetzt dargeboten wird, und wer es sei, der dich gebeten hat" u. s. w. Wer: ob nun in der Messianischen Bedeutung zu nehmen, oder in allgemeiner, in erhöht menschlicher. Σὸ αν ήτησας αὐτον καί - also, würdest nicht nur unverwundert Dienstleisten, sondern auch von ihm geistig empfangen mögen. Denn auch zum σὐ ἀν ήτησας ist hinzuzuverstehen, als warum sie dann bitten würde, 500 ύδωο. Das Bild vom lebendigen Wasser (in dem bekannten Doppelsinne, frisch, lebendig 1), und Leben gebend), bezeichnet auch hier, wie 7, 38, den höheren Geist des Lebens. Im altisraelitischen Gebrauche herrschte bei dem Bilde die Bedeutung von Erquickung, Glückseligkeit, vor. (Sirach 15, 3. Apok. 7, 17.) So auch die alte kirchliche Auslegung. Den Glauben an ihn, wie mehre Neuere es deuten, kann wohl das Bild nicht bedeuten.

V. 11. 12. Wozu hat man dieses oft für Ironie gehalten <sup>5</sup>)? Das schnelle Ablenken vom Sinnlichen zum Geistigen konnte ebensowohl diesem einfachen Volks-

Die Griech, Väter lassen dem 10. V. gemäss die vorangehende Bitte ein ὑποκφίγεσθαι (Euth.) sein.

<sup>2)</sup> Die Griech. VV., Erasmus.

Grotius vergleicht Eph. 2, 8, θεοῦ δῶρον. Gegenwärtig die allgemeine Auslegung der δωρεὰ τοῦ θεοῦ.

<sup>4)</sup> Dieses aber nicht so, als sei das gegenwärtige Brunnenwasser nicht lebendig, sondern Cisternenwasser gewesen (Taoluck).

<sup>5)</sup> Eigenthümlich Schleiermacher: das Weib habe den uneigentlichen Sinn der Rede wohl begriffen, und sich nur daran gestossen, dass dieses edle Wasser so mühlos sollte gewonnen werden können.

sinne ungeläufig sein, wie es oft den Zuhörern des Sokrates gewesen ist. Ja in der jüdischen und der samaritanischen Welt jener Zeit war man ja ganz unfähig geworden für ein lebendig freies Sprechen und Auffassen geistiger Dinge. "Kein Schöpfgefäss hast du 1), und (heraufzuholen bist du nicht im Stande) der Brunnen ist tief -" Das folgende μή σὸ μείζων εί u. s. w. bezeichnet eine andere Möglichkeit, dass er etwa eine andere Quelle gefunden habe. Das ueisov τοῦ πατρὸς ήμῶν (ganz wieder 8, 53) ist hier: verständiger, erfahrner. Den Patriarchen sollte ja auch in den kleinen Dingen des Lebens ein Vorzug zustehn. Aber die Samariter beeiferten sich, noch unbedingter die Patriarchen zu verehren, freilich Joseph vor Allen (Joseph. 8, 14, 3, 11, 8, 6). Das Andere nun setzt die Volkssage fort: "er gab uns diesen Brunnen, und trank selbst daraus (gleich als habe er keinen edleren Trunk gekannt) und Kinder und Herden von ihm." Die Worte 2) haben einen sprüchwörtlichen Klang, wahrscheinlich wurden sie so in der Volksrede fortgepflanzt.

V.13. 14. Wieder in der Art, wie 3, 5, das unverstandene Bild nicht zu erklären, sondern fortzuführen, bis dahin, dass es gar nicht mehr eigentlich verstanden werden kann. Denn so verhält es sich ja mit dem Bilde eines Trankes für das ganze Leben, und welcher selbst zur Quelle werden solle.

"In diesem Wasser (diesem hier oder überhaupt solchem) ist nur vorübergehende Erquickung zu suchen: wer aber von dem Wasser trinkt, welches ich ihm geben kann oder will, der wird nimmer dürsten, weil

<sup>1)</sup> Im πύριε liegt natürlich nicht, dass sie aus den Reden Jesu ihn für etwas Höheres geachtet habe (Euth.: rομίσασα μέγαν είναί τινα; Meyer wenigstens: sie habe ihn aus V. 10 für einen Vornehmen gehalten): es ist die gewöhnliche bürgerliche Anrede.

 $O\check{v}\tau\epsilon$  —  $\kappa ai$  steht ganz sprachgemäss: man könnte übrigens auch  $o\dot{v}\delta\dot{\epsilon}$  lesen: nicht einmal —

<sup>2)</sup> Euthymius: ἔπιε πανοικί.

(denn Art und Grund dieser Befriedigung für immer wird nun angegeben) diese Erquickung in ihm zum Quell wird, welcher zum ewigen Leben fliesst." Dasselbe der Sinn von 7, 38. Einfacher 6, 35. Es ist eben ein Geist des Lebens gemeint, welcher aus einer solchen einzelnen Mittheilung, und als etwas Selbständiges aus dem von Aussen Gegebenen hervorgehen werde 1). Eis ξωήν αλώνιον ist gewiss mit άλλομένον zu verbinden: es ist nur die Steigerung von ἕδωρ ζῶν V. 10. Vgl. βρῶσις εἰς αλ. ζωήν 6, 27. Εἰς also auch hier: zu, nicht in 2). Aber αλώνιος ζωή in der gewöhnlichen Johanneischen Bedeutung vom innerlich höheren Leben.

Dagegen wird die Weisheit, als Object, nicht als etwas im Menschen Wohnendes, Sirach 24, 21, wie Etwas dargestellt, dessen Genuss nur das Verlangen, das Dürsten, vermehre 3).

V. 15. Das Weib beharrt im Misverständnisse <sup>1</sup>): doch hier vielleicht schon mit der Ahndung, dass etwas Anderes gemeint sei, wenigstens etwas Ungewöhnliches; denn so, von einem magischen Mittel, sein Bedürfniss zu befriedigen, sind die hier gegebenen Worte wohl zu verstehen. Es ist dieses Misverstehen

<sup>1)</sup> Aehnlich Orig. 13 c. 3, wiewohl er das Bild mehr theoretisch, von vollkommenen Aufschlüssen für den Geist versteht (πηγή εύφετική πάντων τῶν ζητουμένων). Im ἄλλεσθαι dann findet er das πηδᾶν ἐπὶ τὸ ἀνώτεφον ἐπὶ τὴν αl. ζωήν. Herakleon (c. 10) dagegen verstand unsere St. von Fähigkeit auch Anderen zu gewähren (εἰς τὴν ἑτέφων αὶ. ζ. ἐκβλύσαι): und so auch Olshausen.

Richtig scheint es auch Nonnus genommen zu haben: unter Anderen παλιμφνές ξμπεδον ΰδωφ.

<sup>2)</sup> Lücke: ,,In das ewige Leben hinein." Aber Euth. (nach der Verbesserung bei Matth.): ἀναβλύζ. είς αἰ. ζ., διὰ τὸ παρίχειν αἰ. ζωήν.

Οἱ ἐσθίοντες με ἔτι πεινάσουσι καὶ οἱ πίνοντες με ἔτι διψήσουσι.

<sup>4)</sup> Auch hier nahmen Viele ironische Naivetät an (selbst Lampe: surcusticum quid subesse videtur): wogegen freilich, wie Lücke gegen Kühn, bemerkt, die Anrede mit wiget nicht sein würde.

wenigstens immer kindlicher geschildert, als die gewöhnlichen Misverständnisse im Judenthum. Aber die Erzählung geht lebendig, plastisch fort. Mögen wir nun die Worte: gehe, rufe deinen Gatten 1) und komme her, so ausfassen, als sollen sie nur ein ernstes Gespräch ankündigen, oder als werde in ihnen das Folgende eingeleitet V. 17. 18. Dieses Folgende aber kann der Evangelist hereingeführt haben, als solle dadurch entweder eine Ahndung des Ausserordentlichen an ihm oder ein Gefühl der Sündhaftigkeit an ihr angeregt werden.

V. 17. 18. Es ist umsonst, bestimmtere Beziehungen in diesen Worten Jesu nachweisen zu wollen: aber aus dem ἐποίησα V. 29 erhellt, dass unerlaubte Verhältnisse gemeint seien 2). Und will etwa der Gläubige (vgl. indessen oben S. 80) diese Art des prophetischen Wissens (denn so will es der Evangelist gewiss darstellen) zu klein finden, so mag er die Sache so

Es leuchtet ein, dass nach der Absicht des Ev. dieses φώνει — σου habe eine verstellte Frage sein sollen.

<sup>2)</sup> Die alte Kirche von Irenaus an (3, 17: Fornicata in multis nuptiis: gewiss, wie ja auch Tert.' monog. 8, pud. 6, meint Ir. schlechthin nur wiederholte Ehe) war hierbei weniger bedenklich, als die ältere Theologie, indem sie sich vornehmlich daran stiess, dass das Weib so ohne alle Rüge gelassen worden sei (man verglich hierzu 8, 11). (Darauf fussen auch die Gegner dieses Ev., indem sie in der Erzählung nur ein (unwahrscheinliches) Hindrängen Jesu nach der Messianischen Darstellung finden. Wogegen jedoch auch Strauss spricht.) Daher die Apologie'n des Weibes: Ge. 3chaub de mul, Sam. Bibl. Brem. cl. V. 1008 ss. und F. Th. Withof (eine Geschichte der Sache gebend) de mul. Sam. (1766) With. Opusco. 777. 1 ss. Jener (was Meyer neuerlich wiederholt hat) fand im our fort oov a. eine Schuld des Mannes, dieser im οὐκ die Bedeutung von οὖπω, wobei Viel über die gramm. Frage unten bei 7,8. Er benutzt hierbei die, sichtlich mit Rücksicht auf die Johanneische geschriebene Stelle Protev. Jac. 19 (wegen der Uebereinstimmung mit der Joh. Stelle ist daher wohl die, auch von Succow, jedoch als Frage, aufgenommene Lesart τοῦτο άληθές έστι, der bei Thilo vorzuziehen). Jenes ist auch Möller's Meinung, neue Anss. schwieriger Stellen aus den vier Evang. 293. ff.

auffassen, als habe Jesus nur allgemein gesprochen, aber das erregte Gewissen des Weibes, und darauf die Tradition 1), habe eine solche Bestimmtheit in die Worte gelegt. In der That aber hat das, neuerlich bei Freund und Feind des Evangelium vielfach zur Sprache gekommene, Zusammentreffen der Geschichte dieses Weibes mit der politischen des Samaritanischen Volkes, soviel Schlagendes 2), dass man geneigt sein möchte, in dieser Rede ein jüdisches Sprüchwort über die Samariter auf den Leichtsinn eines Einzelnen aus dem Volke angewandt zu finden. — Nach der baaren, buchstäblichen Auffassung kann sowohl das πέντε ἄν-δρας ἔσχες, als das οὐκ ἔστι σου ἀνήρ verschieden aufgefasst werden 3). V. 19. προφήτης tießehender Mann

<sup>1)</sup> Denn auf dem gläubigen Standpuncte würde die, auch von Lücke zurückgewiesene, Vorstellung nicht passen, dass die, ursprünglich allgemeine, Rede geradezu vom Ev., etwa nach anderen, späteren, Erkundigungen, speciell ausgeführt worden sei.

— Auf dem Standpuncte der natürlichen Erklärung könnte man die Wahl haben zwischen gewöhnlicher Benachrichtigung Jesu oder einer (magnetischen) Fernsicht. (Strauss 3. A. 579 f.)

<sup>2)</sup> Nachdem Strauss 1. u. 2. A. (1. 517 ff.) vermuthet hatte, dass der ganzen Erzählung vom Sam. Weib ein Symbol auf jenes gesammte Volk zum Grunde liege, hat Hengstenberg (Beitrr. z. Einl. i. d. A. T. II. 23 f.) angenommen, das Weib sei durch göttliche Fügung eine Darstellung des Volkslebens gewesen: Br. Bauer a. O. 134 f. ergreift dieses für diese Stelle 17, 18 mit der Annahme: es sei die spielende Rede eines späteren Schriftstellers. Nämlich vom Sam. Volke konnte es heissen: nach fünffachem Götzendienst (2 Kg. 17, 24 redet von fünf Völkern aus Assyrien in Samarien, Josephus 9, 14, 3: πέντε έθνη - εκαστον ίδιον θεον είς Σαμ. κομίσαντες) sei es zu einem nur halben Dienste Jehova's gelangt. - Wir haben diese Combinationen nur frappant heissen mögen. Vgl. indess Lücke Nachtrr. z. 3. A. 659 ff. Die Kirche fand sich hier in die Allegorie hereingedrängt, Origenes und Augustinus an der Spitze. Im Comm. hat Orig. fast dieselbe Deutung mit Aug. von den Sinnen und der höheren Vernunft: in der Cat. die von den Büchern Mosis und dem geistigen Sinne. Wieder anders Maximus b. Euth. u. A.

<sup>3) &#</sup>x27;Ανδοες Gatten, oder nicht: wenn jenes, gestorbene (so die Meisten), oder sich scheidende (immer war dabei die Meinung,

(1 Sam. 9, 9), nicht Sittenrichter (Paulus). Denn sie richtet sogleich an ihn die Streitfrage zwischen den beiden Völkerschaften, also eine prophetisch zu entscheidende. Mag sie nun immer dabei auch die Absicht gehabt haben, von dem lästigen Gegenstande abzulenken.

V. 20. Οι πατέρες ήμῶν — ν μεῖς λέγετε, Gegensatz der wohlbegründeten Tradition und der Neuerung. Die Väter sind wohl die aus langer Vergangenheit, ja die Patriarchen selbst mit ihren Altären bei Sichem (Gen. 12, 6 f. 33, 18 ff.), nicht die Tempelbauer auf Garizim. Auch der Berg 1) (wie dieses ja immer heilige Stäten gewesen waren bei den Israeliten 2) und damals war es ja auch nur ein Berg noch, kein Tempel, auf welchem die Samariter anbeteten 3), Joseph. 13, 9, 1) und der Menschenbau, Jerusalem 1), mögen sich entgegenstehen: vielleicht auch in der Sprache προσεκύνησαν und λέγετε (Vorgeben dass es so sei).

Die eigentliche Frage verstand sich von selbst:

dass um der Schuld des Weibes willen — Calvin, Lightf.), oder, von denen sich das Weib geschieden hätte (Grotius). Οὐκ ἔστι σ. α. Gatte, oder im unerlaubten Verhältnisse (Nonnus: νόθον ἀκοιτήν). Nach Grotius voriger Meinung würde dieses schon in der Art der Trennung von dem Früheren inneliegen. U. s. w.

Im παλῶς braucht keine Ironie zu liegen: es ist nichts mehr, als, angemessen, treffend für ctwas Vorliegendes und hier für die Lebensgeschichte des Weibes.

<sup>1)</sup> Daher die Lesart der neueren Kritik:  $\dot{\epsilon}v$   $\tau\tilde{\phi}$ .  $\delta\varrho\epsilon\iota$   $\tau o \dot{\tau}\tau \phi$  statt  $\dot{\epsilon}v$   $\tau o v$ .  $\tau\tilde{\phi}$  o., die Vorstellung des Berges hervorhebend, auch darum vorzuziehen ist.

<sup>2)</sup> Dann die Heiligung des Bergs Deut. 11, 29. 27, 12. und, wie die Samariter (auch einige christliche Kritiker) behaupteten, der Befehl auf Garizim einen Altar zu bauen s. Deut. 27, 4 ausgeführt Jos. 8, 30 — 34 (die Juden lasen Ebal).

<sup>3)</sup> Die fortwährende Gottesverehrung auf Garizim wird nicht nur durch Joseph. 18, 4, 1 bestätigt, sondern sie besteht noch jetzt, alljährlich zu vier Malen, nach Robinson.

<sup>4) &#</sup>x27;Ο τύπος das Wort selbst hatte heilige Bedeutung: 11, 40. AG. 6, 13.

Wer hat Recht von Beiden? Und nun die Antwort V. 21—24: Keiner; denn es ist nicht die rechte Gottesverehrung, welche eine gewisse Stäte sucht und hält 1). Das προςκυνήσετε und προςκυνήσουσι erhält seine Bedeutung durch das δεῖ προςκυνεῖν 20. 24: anbeten als an dem Orte, wo es geschehen muss. Also wird das Anbeten an diesen Stellen überhaupt keineswegs verworfen, noch weniger die äusserliche Gottesverehrung im Allgemeinen: ja das προςκυνεῖν hat gar keinen anderen Begriff als diesen äusserlichen, und es wird also lediglich von einer solchen und ihrer rechten Art gesprochen 2).

Dem altmosaischen Gebote, 5 Mos. 12, 14. 26 steht diese Rede nun freilich entgegen: indess hatten schon die Propheten dieses beschränkt (Jes. 66, 1. Mal. 1, 11) und der fromme Volkssinn überhaupt (1 Kg. 8, 27 ff. vgl. AG. 7, 48. 17, 25). Dort wird aber dem sinnlich befangenen Gottesdienste die *Unermesslichkeit* 

Gottes entgegengesetzt.

V. 21. Έρχεται ὅρα der altprophetische Ausdruck, das Folgende würdig einleitend. Aber es liegt in der Formel auch ein Messianischer Begriff. "Da ihr weder auf diesem Berge, noch zu Jerusalem, den Ort der Anbetung haben werdet" 3). Das προςκυνήσετε, vielleicht auch der Vatername (wenn er, wie es wahrscheinlich, den Menschenvater bedeutet, den Allen Nahen, dem Alle angehören 1) umfasst die beiden eifersüchtigen Völker.

Γύναι, πίστευσόν (oder πίστευέ, Lachm.) μοι, das bescheidnere hier, mehr auffordernd, als das, immer schon zu Glauhenden gesagte, ἀμὴν ἀ. λ. σοι.

<sup>2)</sup> Die alten prot. Ausleger überspannten den Sinn der Stelle in der angedeuteten Weise. Bucer: hier sei es deutlich, Deum in cultu suo nullas probare cerimonias.

Die sonderbare Misdeutung der Worte von der Zerstörung auch des j\u00fcdischen Cultus, wie des Samar., bei Euthymius konnte nur beim 21. V. gegeben werden.

<sup>4)</sup> So fasst von Origenes an (c. 16) auch wenigstens die grie-

V. 22 eingeschaltet, den Juden zu Gunsten. -Die Stelle sticht merkwürdig ab gegen die Art, wie der 4. Evangelist sonst Jesum sich zu den Juden stellen lässt: doch konnte dieses hier seinen guten Grund haben und vielleicht sollte auch darin eine Hindeutung auf die Zerrüttung des Sam. Lebens liegen. Gewiss aber würde diese Stelle nicht geschrieben worden sein in rein-alexandrinischer Weise 1). Es ist gewiss, dass die Samariter zur Zeit Jesu vom Geiste des Mosaismus abgekommen waren, während das Judenthum diesen Geist nur über dem Buchstaben versäumte. Und so fort und fort, vielleicht bis über das Mittelalter, war es ein günstiges Geschlecht für fremdes, buntes Sectenwesen. Hier also: es gebe einen Vorzug der jüdischen Gottesverehrung, wiewohl keinen im Orte der Anbetung. Unverbunden, wie gewöhnlich bei Johannes: "(Indessen) betet ihr an, was ihr nicht kennt." Denn so, ganz eigentlich, ist das δ οὐκ οἴδατε zu nehmen, nicht in der Bedeutung oder dem Sinne von καθ 6 2) — und am allerwenigsten dürste dieses vom Orte verstanden werden: da dann ein augenfälliger Widerspruch in die Stelle kommen würde. Der Gekannte, Gewusste ist Gott oder auch (Lücke) 3) das

chische Kirche gewöhnlich (Cyrill ausgenommen) den Vaternamen in der Stelle, wiewohl mehr in dem Sinne, wie es auch im relig. Heidenthum vorzugsweise Gebetsname war, im Sinne der Liebe und des Vertrauens.

<sup>1)</sup> Die Beziehung des  $\mathring{\eta}\mu\epsilon\tilde{\iota}\varsigma$  nur auf Christum (im Gegensatze von Juden und Samaritern) bei Semler u. A., wird schon durch den Beisatz:  $\mathring{\sigma}\tau\iota$   $\mathring{\eta}$   $\sigma\omega\tau$ . u. s. w. widerlegt.

<sup>2)</sup> So Kühnoel nach Aelteren. Eher mit Grotius von der Art der Anbetung (auch Tittmann: pro vestra ignorantia); und Schleiermacher in gleichem Sinne.

Achnlich deutet De Wette das  $\tilde{o}$ , von der Handlung der Anbetung: nur findet er in V. 22 eine historische Widerlegung des Samar. Volksglaubens, "der willkührlichen, ungeschichtlichen Art, wie der Sam. Cultus entstanden war." Doch eine beiläufige Entscheidung der nationalen Frage scheinen die Meisten anzunehmen.

<sup>3)</sup> Nicht aber τὰ πρὸς τὸν θεόν Hebr. 2, 17. 5, 1, welches

Göttliche ( $\tau \dot{\alpha}$   $\tau o \tilde{v}$   $\vartheta \varepsilon o \tilde{v}$ ), wozu das Messianische mit gehörte: das  $\mu \dot{\eta}$   $\varepsilon i \delta \dot{\varepsilon} v a \iota$  aber ist ganz eigentlich zu verstehn, nicht blos leichtsinnig ergreifen, wählen.

Aber dieses Unrichtige, dieses Nichtwissen, ob es sich auf die Roheit des Volks 1) oder auf die Einmischung des Fremden in der samaritanischen Vorstellung (Cyrillus Alex.) beziehe: darauf geht es wohl nicht (die meisten Neueren beziehen es darauf), dass sich die Samariter eine reiche Quelle der Kenntniss verschlossen gehabt hätten, indem sie nur den Pentateuch anerkannten 2).

"Wir beten an (von dem Judenthum Jesu war ja das Gespräch ausgegangen V. 9), was wir wissen: denn das Heil geht von den Juden aus." Dieses war Volksaxiom, Röm. 9, 4 f. Dass ή σωτηφία das Messianische Heil sei, (AG. 4,  $12 \tau \dot{\theta}$  σωτήφιον, Luk. 2, 30. 3, 6) 3) versteht sich: aber die Verbindung des Satzes mit dem Vorigen ist zweifelhaft. Doch soll es dieser Anspruch an den Messias wohl der Grund ihres Besserwissens sein: und dieses ist denn auch die gewöhnliche Auslegung der Stelle  $^4$ ): nur möchten wir dieses lie-

sich, auch nach dem gewöhnlichen Sprachgebrauche, nur auf Gottesverehrung bezieht. Ein solches unbestimmtes  $\delta$  hat Joh. auch im Anfang des 1. Briefs.

<sup>1)</sup> Chrysost, und die ihm Folgenden, Theoph. und Euth.: die Sam. hätten einen τοπικός κ. μερικός θ. verehrt. — Dieses nun gewiss nicht mehr als die Juden.

<sup>2)</sup> Ammonius i. d. Cat. 130 lässt die Sam. ganz offenbarungslos sein (ἐν ἀπλῷ καὶ ἀζητήτφ λόγφ), im Gegensatze zu Gesetz und Propheten bei den Juden. Wahrscheinlich auch Nonnus: γεραίρετε μοῦνον ἀκονῆ.

<sup>3)</sup> Bei Einigen, wie bei Grotius, scheint der Begriff von σωτηφία erweitert zu werden, auf die ganze Reihe geistiger Heilsanstalten für das Judenthum. Im noch weiteren Sinne hat es die
griech. Kirche genommen, deren stehende Erklärung ist: die
Sam. hätten ja alles Heilige (πάντα τὰ ἀγαθά Chr. hom. 33) nur
von den Juden.

<sup>4)</sup> Nicht die Folge: der Messias gehe von ihnen aus, weil sie im fortwährenden Offenbarungszusammenhange geblieben (Tholuck).

ber so aussassen 1), dass eben der Messianische Glaube geistig fördere, als so, dass sie geistig ausgestattet worden um ihrer grossen Bestimmung willen. Und dieses war ja auch gar nicht: denn die Beiden hatten ja Eine geistige Basis 2). Es ist: im prophetischen Präsens, es soll, wird sein, oder: es ist in der Bestimmung.

Auf den Hauptgegenstand lenken V. 23. 24 ein: sie haben mit Recht classische Bedeutung, selbst ausserhalb der Kirche, erhalten 3), wie verschieden man sie auch aufgefasst haben mag. Es scheint klar, dass der Formel εν ανεύματι καὶ ἀληθεία (in der Form der Stelle steht dieses dem εν ὄφει und εν Ίεφ. entgegen) einestheils das ἀληθινοὶ αφοςκυνηταί V. 23, anderentheils das ανεῦμα ὁ θεός entspreche. Das zweite, εν ἀληθεία, giebt die genauere Bestimmung des Ersten: der rechten Art solle die Gottesverehrung sein, welche dem geistigen Wesen der Gottheit angemessen ist. Wäre es aber nicht dem Schriftsteller darum zu thun gewesen, den ganzen Gedanken von εν ανεύματι καὶ ἀληθεία recht einzuschärfen: so würde er V. 23 nur εν ἀλ., 24 nur εν ανεύματι geschrieben haben 1).

<sup>1)</sup> So Paulus wohl allein.

<sup>2)</sup> Nonnus hat die Worte:  $\delta \tau \iota \ \dot{\eta} - \dot{\epsilon} \sigma \tau \iota \nu$ , entweder weggelassen, oder wie Juveneus (streichend das fg. åλλά) zum folgenden Verse gezogen.

<sup>3)</sup> Br. Bauer findet es als eine "abstracte Reflexion" unangemessen der Lehrart Jesu. Es ist die Frage, ob das, dabei erwähnte, Matth. 5, 7 (οί καθ. κ. — ὄψονται τ. θ.) leichter zu fassen sei, als dieser Sprüchen den unverkennbaren Charakter der Authentie.

Cyrill v. Alex. überschreibt sein Werk über das Christenthum: περί τῆς ἐν πν. κ. ἀλ. προςκυνήσεως και λατρείας. Aubert. I. Bei den heidnischen Platenikern finden sich viele Nachklänge des Spruchs.

<sup>4)</sup> Nonnus fühlte so Etwas: daher übersetzt er auch V. 23, wie wenn es hiesse:  $\pi \nu \epsilon \tilde{\nu} \mu a \kappa a \ell \dot{a} \lambda \dot{\eta} \vartheta \epsilon \iota a \dot{b} \vartheta \cdot - : \pi \nu \epsilon \tilde{\nu} \dot{\mu} a \vartheta \epsilon \dot{b} \varsigma \nu \eta \mu \epsilon \varrho \tau \dot{\epsilon} \varsigma -$ 

Kal νῦν ἐστι (5, 25) soll dem altproph. Ausdrucke ἔρχεται ὅρα die bestimmte Beziehung auf seine Person und Sache geben. ἀλη θινοὶ προςκυνηταί, jenes Wort nicht mit der Johanneischen Emphase im ἀληθινός (1, 9): die, welche es im vollen, hohen Sinne sind. Denn hier steht es nicht neben einem Bilde. Und in diesem Verse liegt also die Bedeutung im ἐν ἀληθεία, so wie es geschehen soll ¹). (Der Ausdruck alttestamentlich Ps. 145, 18: ἐπικαλεῖσθαι ἐν ἀληθεία, vgl. Jes. 38, 3: doch dort in der Bedeutung von Aufrichtigkeit ²).

"Und der Vater fordert 3) ja auch (καὶ γὰο ζητεῖ — neben dem, dass jene es gern thun werden, fordert es auch Gott) als wahrhafte Verehrer solche, welche, ihn verehrend, es innerlich thun, das Innerliche die Hauptsache sein lassen." Welche ihn nicht da und dort suchen, sondern allenthalben finden. Die Allgegenwart Gottes, in welcher, wie oben gesagt, die Propheten den höheren Charakter der Anbetung begriffen, diese erhält hier also eine idealere Bedeutung, die Geistigkeit: das Raumerfüllende wird zum Raumlosen. Im ἐν πνεύματι ist πνεῦμα innerlicher Zustand, innerliches Thun 1); und wie es neben προσ-

<sup>1)</sup> Nicht her gehört die Erklärung des ἀλήθεια als Gegensatz von σκιά — die älteste: οὐκ ἐν τύποις Orig. 18. 24, und, jedoch neben anderen, bei den folg. Griechen. So Grotius: aber auch Lücke u. A. fassen es so; auch Schleierm., indem er nur das Unbeschränkte des Sündenbewusstseins in die ἀλ. legen will, S. 277.

In populären Ausführungen des Worts hat man diese Bedeutung oft angenommen.

Die Bedeutung suchen behält Schleiermacher im ζητεῖν gegen Luther's Uebers. bei: ,,sucht durch Christum." Auch hier, wie oft, mit Origenes (c. 20).

<sup>4)</sup> In keinem Fall gehört hierher der Begriff des göttlichen Geistes (προςεύχ. ἐν πν., Eph. 6, 18). Schon Orig. so: auch Lampe, nicht ganz den VV. abgeneigt, (Basil. Sp. S. 26, so noch Rupert und die Kirchensprache des Mittelalters), welche unter ἀλήθεια den Sohn verstanden. Die Auslegung, welche

κυνεῖν steht (vgl. bei 21) ist der Sinn des Ausspruchs dahin zu beschränken, dass das innerliche Thun als Hauptsache, als Wesentliches gelten müsse. Ganz dasselbe bedeutet πνεύμα im Gegensatze zu σάοξ (welcher vielleicht nicht im Bewusstsein unseres Schriftstellers lag) und hierher gehört das πνεύματι θεῷ λατρεύειν Phil. 3, 3. Und auch im Paulinischen Gegensatze von γράμμα und πνεθμα liegt dieser Begriff von πνεθμα. Aber das πνεθμα δ θεός (vgl. δ θεός αῶς 1 Joh. 1, 5) ist nicht im alexandrinischen Sinne von dem weltdurchdringenden Geiste zu verstehn, sondern vom freigeistigen Gott 1); und vorausgesetzt konnte diese Unkörperlichkeit desselben selbst im damaligen Judenthume werden 2). Fordern übrigens solchen Dienst: das heisst, nicht als Nachbildung seines Wesens 3), sondern als den ihm angemessenen.

che Vielen vorgeschwebt haben mag, von De Wette ausgesprochen: "mit dem auf die geistige Natur Gottes gerichteten Geiste, mit geistigen Begriffen von Gott," scheint den Begriff des  $\pi v \varepsilon \hat{v}$ - $\mu a$  zu verdoppeln.

Aber  $\dot{\epsilon}v$  πνεύματι steht hier in mehr objectiver Bedeutung, als z. B.  $\dot{\epsilon}v$  πν. λέγειν 1 Kor. 12, 3 (von Lücke verglichen, überdiess ist dort der heil. Geist gemeint): den Geist walten lassend, nicht blos, von ihm erfüllt. Daher also wirklich Mehr darin liegt, als πνευματικώς καὶ άληθώς.

- Diese Erklärung vom ἀσόματον ist die allgemeine in der Kirche von Altersher. (Orig. ausführlich c. 21 ss.) Erst neuere Zeiten deuteten Anderes aus dem Worte, z. B. cdleres oder vollkommneres Wesen überhaupt: Morus, de Deo spiritu — Diss. II. 328 ss.
- 2) Aus dem besonderen Samaritanischen Geiste aber mögen wir nicht (mit Lücke 599.) Jesum Etwas voraussetzen lassen. Wenn die Sam. sich fortwährend, auch in ihrem Pentateuch, bemüht haben, die Anthropomorphismen aus den heiligen Texten zu entfernen, so haben sie dieses mit den späteren Juden gemein gehabt, und es hatte dieses bei Beiden eigentlich einen sehr ungeistigen Grund.

<sup>3)</sup> So Herakleon (Or. 13, 35): ἀξίως τοῦ προςπυνουμένου — καὶ γὰρ αὐτοὶ τῆς αὐτῆς φύσεως ὄντες τῷ πατρί — von Orig. bestritten.

Die Zusammenstellung, ἐν πν. καὶ ἀληθεία giebt allerdings Einen Begriff, nur nicht in der Art des sogenannten εν διὰ δυοῖν (im wahrhaften Geiste, oder in geistiger Wahrheit), sondern, wie schon bemerkt, das zweite erhält seine genauere Bestimmung durch das erste: geistig, denn das ist die rechte Art der Verehrung 1).

In der Unzahl von Parallelen, welche man zu unserer Stelle aufgeführt hat, sind doch wenige nur passend. Das wenigstens leuchtet ein, dass es ein ganz anderer Gedanke sei (und auf diesen bezieht sich auch die λογική λατρεία Röm. 12, 1), wo es irgend gesagt worden ist, dass das innere Leben, vornehmlich das sittliche, der wahrhafteste Gottesdienst sei 2).

V. 25. Entweder lässt der Evangelist das Weib einen zweiten Streitpunct anregen zwischen den beiden Volksstämmen: den über die Messianische Person, oder eine Ahndung aussprechen von der höheren Persönlichkeit dessen; welcher zu ihr redet.

Das gewöhnliche  $o\tilde{\imath}\delta a$  ist, auch wie Johannes sonst das  $o\tilde{\imath}\delta a \,\mu\,\varepsilon\,\nu$  bedeutender gebraucht, diesem oft und von Altersher gefundenen vorzuziehen 3). O  $\lambda\varepsilon\gamma\delta\mu$ .

<sup>1)</sup> Cyrill: άληθινούς προςκυνητάς, τούς άνθρώπους πνευματικούς.

<sup>2)</sup> Grotius nimmt diesen Sinn auch in unserer Stelle an (pura mente, Ammonius schon: διὰ τῆς τοῦ νοῦ καθαρότητος), und so Andere mehr. Eigentlich ist der Sinn der ganzen Stelle immer mehr allgemein gefasst worden, als genau bestimmt. Andere (Tittmann) fanden den Begriff des Guten und Reinen im Worte ἀλήθεια. Bucer in diesem zusammen, certa fides et innocentia.

Eine eigenthümliche Auslegung bei Theoph. (unter anderen Auslegungen, aber nicht Cyrill, wie Lampe angiebt) auch Lightfoot (in Harmon. evv. 1. 466) bezieht πν. auf die Juden, ἀλ. auf die Samariter. Dieses wird schon von Lampe treffend widerlegt. Endlich scheint es, als habe Nonnus ἐν πνεύμ. κ. ὰλ. auf göttliche Eigenschaften bezogen: ἀτφεκίην καὶ πνεῦμα μεῆ κεράσαν τας ἐρωῆ — θεόν — γεραίφειν.

<sup>3)</sup> Die Paradoxie Br. Bauers, in einem eigenen Excursus 1. Th.

Χριστός ist, wie 1, 42, als Zwischensatz des Er., ohne besondere Bedeutung aufzufassen. Alles verkündigen, (16, 13. 25), ob nun blos verkündigen (so dass dem Messias eine nur verstärkte, ideale, prophetische Be-

vorgetragen (S. 415 ff.), dass die Samariter damals gar keinen Messiasglauben gehabt hätten, der Evangelist also im Irrthum oder Täuschung geschrieben habe, hat, wie sich von selbst versteht, keinen geschichtlichen Gegenbeweis zum Grunde; sie beruht lediglich auf der Behauptung, dass es neben unserem Evangelium kein gleichzeitiges Datum für die Sam. Messiaserwartung gebe: auch in Justinus Martyr findet B. keine Gewähr dafür. Aber geschichtlich ist doch theils das Wirken der Apostel unter den Sam., welches nach der Apostelgesch. ja ganz nach dem judenchr. τρύπος παιδείας, also auf dem Grunde des Messiasglaubens geschahe; theils, dass unter den sogenannten Häresiarchen (wollen wir Simon übergehn) wenigstens Dositheus und Menander (jener hier auch von Origenes erwähnt) von einer Messiasanschauung ausgegangen sind. Dositheaner unter den Samaritern, und Andere, welche Deuter, 18 auf Josua bezogen, erwähnt Eulogius aus dem 6. Jahrh., Phot. 230 S. 285 Bekker. Abgesehen davon, dass das 4. Cap. des Joh. Ev. mit einer solchen örtlichen Sicherheit geschrieben ist, dass wir ihm nicht so leicht widersprechen möchten. Jedoch vor Allem steht der spätere und fortwährende Messiasglaube der Sam. jener Behauptung entgegen. Ich freue mich, ein letztes Wort von dem unvergesslichen Gesenius über diese Angelegenheit geben zu können. Er versicherte, jetzt noch ganz die Meinung zu haben, wie in der Abh. de theol. Sam. 41 ff. und ad carmm. Sam. 75 ff. Der Messjasglaube könnte oft in den Hintergrund getreten sein, aber die Späteren würden ohne Tradition von Altersher die Idee nicht angenommen haben. Und er fand in einer, für mich völlig überzeugenden Weise, dass der jetzige Sam. Messiasname bei Robinson II. 2, el-Muhdy, der Führer (Rödiger wollte el-Mehdy lesen , ALZ. 73) ganz jener früher bekannte Hathaf oder Tahef (nach Ges. Deutung des Namens) sei: der Zurückführer des Volks in geistig - sittlichem Sinne.

Doch, und ganz der Wahrscheinlichkeit gemäss, hat die Messiasvorstellung des Weibes in der Ezählung einen durchaus unbestimmten Charakter. Ob sich nun der Sam. Glaube aus den Pentateuchstellen, Gen. 15 u. a. 49, 10. 4 Mos. 24. Deut. 18, 15 u. a. gebildet habe (Orig. 13, 26 stellt sie hier zusammen), oder sonst aus alten Traditionen, oder (nach Hengstenberg: vgl. bei V. 22) von den Juden herübergekommen sei.

deutung beigelegt wirde, nach 5 Mos. 18, 15), oder verkündigen, indem er es selbst auch schafft, nämlich, dass kein Unterschied zwischen Beiden mehr sei. oder auch, dass man Gott recht verehre im Geist und in der Wahrheit. - Die offene Erklärung V. 26 (ich bin es), geschieht sonst bei Joh. immer nur in Beziehung auf höhere Prädicate, als das Messianische ist (8, 24. 28. 13, 13. 19) 1), bei den anderen Evv. erfolgt bekanntlich nie die Messian. Erklärung vor Juden. V. 27. , Hierbei, oder dieses unterbrechend (ἐπὶ τούτω) 2) kamen die Jünger u. s. w." Die Verwunderung der Jünger kann (ungeachtet des μετά γύναικος, nicht u. της r.) mehr dem Weibe, als einem Weibe überhaupt 3) gelten. Aber das Beigesetzte: οὐδείς u. s. w. soll die ehrfurchtsvolle, bescheidene Angewöhnung der Jünger bezeichnen. "Was suchst du, oder was sprichst du mit ihr?" Wenn ζητείν wie 3, 25 ζήτησις gesetzt ist, steht μετ' αὐτῆς ganz angemessen dabei: in jedem Falle gehört es auch zum Snreis. Steht es wie dort. so deutet das ζητεῖς wohl auf einen möglichen Streit eben über die Nationalfragen zwischen den Juden und Samaritern hin.

V. 28. 29. Die Meinung des Weibes von Jesus

Die, nach Sprache und Sinn unpassende, Vergleichung des Johanneischen ἐρώ εἰμι mit dem alttest. ἐγώ εἰμι Deut. 32,
 Jes. 43, 10, auf welches das Johanneische nicht einmal eine Auspielung giebt, läuft doch noch durch viele unserer Auslegungen hin.

Έπὶ τούτφ die gewöhnliche, allein beglaubigte, Schreibart: auch der Uebersetzung der Lateiner, continuo, liegt diese, nicht ἐπὶ τοῦτο, zum Grunde.

<sup>3)</sup> Ob die rabbinische Pedanterie schon bestanden habe, welche es des Meisters unwürdig fand, mit Weibern Gespräch zu halten (Lightf., Wetst. u. A. haben dafür gesammelt), wissen wir nicht, auch, ob nach der gewöhnlichen Erklärung des ustä ver die Jünger dergleichen im Sinne hatten. Diese mochten wohl eher (und darum hätte es der Ey. vielleicht erwähnt) nur das Lehrgespräch mit einem Weibe nicht begriffen haben, denn diese waren ja im Judenthume von dem geistigen Verkehre ganz ausgeschlossen. So auch Schleiermacher.

ist gestiegen gegen das, was sie V. 19 erkannt hatte. Hat sie schon V. 25 auf diese höhere, die Messianische, Würde hingedeutet: so war nun die eigene Erklärung Jesu V. 26 dazu gekommen. Doch will das Weib ihn selbst als solchen erkannt haben, wiewohl nicht nach jenen höheren Verkündigungen, sondern nach dem, was ihr auch näher liegen konnte, nach dem Anzeigen, was sie Alles gethan hätte. Beides hat vielen Charakter. Der Ausdruck,  $\mu\eta\tau\iota$  u. s. w. hat etwas Scheues, Unentschiedenes: es war gewagt, den jüdischen Messias vor den Samaritern zu bekennen. Aber, eben bei der Unbestimmtheit des Samaritan. Messiasglaubens, liegt doch auch nichts Unwahrscheinliches in einer solchen Vermuthung des Weibes  $^1$ ).

V. 30. Ἡρχοντο νοπ ηλθον V. 40 unterschieden ²). Und dazwischen steht (ἐν τῷ μεταξύ) die Rede der Jünger V. 31, und das begeisterte Wort V. 32—38. "Iss, Meister ³) — und: sein Bedürfniss und dem gemäss seine Erquickung liegen in seinem Werke ¹). Und dieses erfülle sich schon jetzt, wenn es sich gleich vollkommen ausführen solle erst durch die Seinen." Hierin lag auch die Antwort auf die stille Verwunderung der Jünger V. 26. 27. Die Geistesnahrung bedeutet hier mehr Erquickung, und zwar ist die gemeint an dem, was er in sich selbst habe und erfahre, Freude an der göttlichen That ³). Also ist die Bedeutung des Bildes eine etwas andere als 6, 27 f.

Der Davidssohn, von welchem Nonnus das Weib sprechen lässt, ist ein grosser Verstoss gegen die Samarit. Meinung.

Orig. 13, 30 findet in diesem wiederholten, ihm unbegreiflichen Erzählen vom Kommen der Sam. (ἐξῆλθον, ἤοχοντο, ἤλθον) nur Anlass zur uneigentlichen Auffassung der Erzählung (εἰς ἀναγωγὰς ἀφουμάς).

<sup>3)</sup> Jetzt sei es Zeit, versteht es Orig., da das Weib entfernt, und die Sam. noch nicht angekommen gewesen.

<sup>4)</sup> Βρῶσιν ἔχω. Nonnus, ἄλλην δαῖτα φέρω. Aber ἔχω ist gewiss nicht blos auf diesen gegenwärtigen Moment (Lücke: ich habe jetzt —) sondern auf sein Leben zu beziehen.

<sup>5)</sup> Also hier das Zweite von dem, was Philo angiebt, a. all.

V. 32. Hv · ύμεῖς οὐκ · οἴδατε — darauf das Folgende wie der V. 37. 38. Aber es ist wohl nicht das ihnen Unbekannte, weil es Geistiges sei, und dieses ihnen noch verschlossen (denn, wenn gleich die Jünger augenblicklich misverstehen V. 33 1), so war das Bild doch zu gebräuchlich): sondern es ist die geistige Freude zu verstehen, welche sie noch nicht zu erfahren hätten, auch noch nicht zu erfahren im Stande wären. V. 34: "Meine Speise geht darauf, dass ich den Willen thue dessen, welcher mich gesendet hat und sein Werk vollziehe." Θέλημα und ξογον (vgl. 3, 30, 17, 4) sind dasselbe, nur als Gottes Wille für ihn und durch ihn ausgedrückt. Dagegen stehen ποιείν und τελειούν ohne Bedeutung neben einander 2). Und nun soll V. 35-38 zugleich den Grund seiner Freude aussprechen (das ἔγω φαγεῖν V. 32), und das, wofür sie bestimmt seien, sich selbst jetzt noch unbewusst.

Das Bild der Aerndte hat in der N. Tlichen Sprache eine dreifache Bedeutung. Den Erfolg der Arbeit Einzelner, wie es hier steht, das ξογον τετελειωμένον; den Erfolg einer ganzen Sache, ihre Entscheidung (in den drei Evangelien Matth. 9, 37 f. 3) 13, 37

<sup>2</sup> p. 94 Fr.: τρέφεται ή ψυχή ἀναλήψει τῶν καλῶν καὶ πράξει τῶν κατορθωμάτων. So erklärt Euth. ganz richtig βρῶσις durch σωτηρία ἀνθρώπων.

<sup>1)</sup> Vielleicht auch, wie Viele meinten, weil sie eine solche Geisteserquickung, ob im Gefühle oder in der That, hier, bei dem Sam. Weib, nicht erwarten konnten. Nehmen wir übrigens das μήτι u. s. w. der Sprache nach: es hat ihm doch Niemand u. s. w. (29. 8, 22), so liegt darin kein anderer Sinn, als im: hat ihm vielleicht —: nur etwa die freundliche Sorge, dass Jemand ihnen zuvor gekommen sei.

Die beiden Schreibarten, ποιῶ rec. und die der neuen Kritik ποιήσω, geben kein verschiedenes Moment zum Sinne der Worte.

<sup>3)</sup> Die Stellen Matth. 9, 37 f. Luk. 10, 2 vermögen wir also nicht als wirkliche Parallelen zu unserer (mit Lücke) gelten zu lassen.

parall.): den Erfolg als Vergeltung 1). Die Rede Jesu lässt in diesem Verse Bild und Eigentliches in einander fliessen.

"Sagt ihr nicht, es werden noch vier Monate sein, dann komme die Aerndte?" Τετράμηνος ohne Zweifel (das ἔτι beweist es) von der viermonatlichen Zeit ²). Aber diese Worte sind noch nicht Allegorie, dafür würden sie zu hart sein, ob man nun τετράμηνος in der allgemeinen Bedeutung nehmen wollte, gehörige Zeit bis zur geistigen Aerndte, oder specieller, von der Zeitdauer bis zu ihren geistigen Erfolgen (Schleiermacher). Das ἔτι lässt keinen allgemeinen sprüchwörtlichen Sinn zu ³): aber im localen, den die Rede hat, muss dort und jetzt eben die Zeit für eine Aussaat gewesen sein: und vier Monate war die gewöhnliche Zeit von Saat bis Aerndte ¹). Wie nun Jahresschluss und Anfang die Saatzeit war, musste Jesus (was auch in dem Gesammtinhalt der Capitel liegt) längere Zeit in Judäa verweilt haben vom Pascha her, 2, 23 5).

Jetzt aber folgt die Allegorie. Dabei ist aus dem vorangehenden bildlichen Worte hinzuzuverstehen: auch im Geistigen geschehe jetzt die Saat (λέγομετ ὅτι θερισμὸς ἔρχεται). Und die Aerndte, der Erfolg,

Orig. c. 43 — 45 spricht von siehen Bedeutungen des Aerndtebildes im N. T. Hier bedeute es die tiefere Lehre.

<sup>2)</sup> Wäre τετφ. die viermonatliche Saat (minder zweideutig wäre das rec. τετφάμηνον gewesen, Hebr. 11, 23), so müsste ήδη gelesen werden, oder doch mit Vielen έτι weggelassen.

<sup>3)</sup> So Grotius: heisst es nicht (λέγετε, Matth. 16, 2): vier Monate müssen sein bis zur Aerndte?

<sup>4)</sup> Der Sprachgebrauch mit vier Monaten für die Zeit von Saat zur Aerndte, wird aus den Juden von Lightfoot und Wetstein, aus Varro von Wetstein dargelegt.

<sup>5)</sup> Die älteste und gangbarste Auslegung bei den Griechen, auch bei Nonnus, wie bei Augustinus und den Folgg. ist diese, οὐχ ἐμαῖς bis ἔμχεται noch nicht zur Allegorie zu nehmen. Nur Origenes c. 39 f. fasst, indem er Jesum nur kurze Zeit nach dem Pascha sprechen lässt, Alles im Verse als Allegorie, und zwar sehr metaphysisch.

ist nicht blos auf diese in Samaria zu beziehen 1) (und dieses, etwa die herankommenden Samariter 2), sind nicht die Fluren, zur Aerndte reif), sondern es ist überhaupt das Aerndten gemeint, das, was überall schon beginne, wovon sich hier eine Spur, eine Anzeige, darstelle. Daher sich denn Christus im Folgenden gar nicht (in Beziehung auf die Samariter hätte er es ja gekonnt) das Aerndten beilegt.

"Seht die Felder an, wie sie schon 3) reif zur Aerndte (ohne die τετράμηνος V. 35) sind. Es wird geistiges Aufmerken gefordert auf das sich schon entwickelnde, schon um sie her arbeitende, Werk. V. 36 — 38 ist nicht genau geordnet (die Verse stehen eigentlich in umgekehrter Folge, 38. 37. 36 wäre die rechte gewesen), aber der Sinn der Verse ist vollständig, es ist keine unterbrochene Rede. "Die volle Aerndte gehört euch, für mich hat das Säen gehört: aber auch das Aerndten ist eine Arbeit und hat ihr Verdienst." Die Anordnung der Verse, wie sie der Ev. gewählt hat, ist darum geschehen, um das Verdienstliche und Erfreuliche für die Jünger vorangehen zu lassen.

Die Rede hat zugleich einen wehmüthigen und einen ermunternden Charakter. "Der Aerndtende em-

<sup>1)</sup> Man hat gemeint, der Ev. lasse Jesum auf die Erfolge in Samarien hindeuten AG. 8, 5 ff.

<sup>2)</sup> Chrysost., Euth., Nonnus: είς πόλιν ἀντικέλευθον ἀείρατε κύκλον ὁπωπῆς πῶς πόλιες u. s. w. Die allermeisten
Neueren sind für diese Auffassung: gegen sie De Wette, auch
Br. Bauer, doch schon Grotius und Lampe.

<sup>3)</sup> Es ist nicht angemessen, dem  $\eta \delta \eta$  eine andere Stellung zu geben, als die gewöhnliche. Eine bedeutende handschriftl. Anctorität (von Cyrill ist es zweifelhaft) zieht es zum fg. Verse, und D. Schulz vertheidigt dieses daraus, dass die Joh. Sprache das  $\eta \delta \eta$  voranzustellen liehe (51. 7, 14. 9, 22 and.). Doch nur im Geschichtlichen: und hier wenigstens würde es nicht passen. Dagegen hat das, seit Griesbach nicht mehr gelesene, kat vor V. 36 etwas Scheinbares: vgl. kat  $\delta$  satlown kat  $\delta$   $\vartheta \varepsilon \rho (\xi \sigma v)$ .

pfängt Lohn 1), er ärndtet" (Anwendung des allgemeinen Ausdrucks auf das geistige Verdienst) "zu seinem Heile." Denn das χαίφειν zeigt bestimmt, dass von dem Heile des Aerndtenden die Rede sei 2). Aber der Gedanke, welchen andere Ausleger im εἰς ζωήν αἰών. gefunden haben: worein, als in die Scheuern, nicht wozu, geärndtet werde; giebt keinen klaren Sinn 3).

"Dafür dass" (das Verdienst der Säenden wird vorausgesetzt) "sowohl der Säende sich zu freuen habe als der Aerndtende." Kal δ θερίζων hat den Ton, denn hierauf kam es an. Die Freude der Aerndtenden war sprüchwörtlich, freilich meist nur, wenn sie zugleich die Säenden gewesen waren (Jes. 9, 3. Ps. 126, 6), und in Hindeutung auf dieses Sprüchwort wird daher auch der sehr allgemeine Ausdruck χαίρειν hier gebraucht.

Nun V. 37: ich habe das Säen, V. 39: ihr habt das Aerndten. Έν τούτφ hier unter uns, oder in meinem Werke. Ὁ λόγος ist hier anerkannt eine sprüchwörtliche Rede, immerhin eine der heiligen Bücher. Denn ähnliche Stellen finden sich auch dort überall, wenn gleich in anderem Sinne als hier 1). Entweder von einem Unrecht, welches den Säenden widerfahre (vgl. Matth. 25, 24), oder von einer Strafe, dass ein Anderer ärndte was Einer gesäet (Jes. 65, 2 f. Mich. 6, 15. Hiob 31, 8) 5). Für die sprachliche Aussaung

<sup>1)</sup> Seinen, den Aerndtelohn: nicht den Lohn, den für die Saat (De Wette).

<sup>2)</sup> Wohl nur Nonnus bezieht es auf die Geärndteten.

<sup>3)</sup> Gewiss liegt aber im είς αὶ. ζωήν der Gegensatz, welchen die Griech. VV. darin finden (vgl. die Ausführungen Cap. 6): der zur πρόςκαιρος ζωή in der gewöhnlichen Aerndte.

<sup>4)</sup> Dieses ist auch von Lampe bemerkt worden: contrario sensu ac passim usurpari solebat, adduxit etc. Im guten Sinne findet er Etwas von der Formel gebraucht 5 Mos. 24, 13.

<sup>5)</sup> So auch in der classischen Welt, wo das Sprüchwort gebraucht wird (ἄλλοι μὲν σπείρουσ', ἄλλοι δ' αὐ ἀμήσουται): vgl. die Adagienschreiber und Wetstein.

des:  $\delta$  λόγος ἐστὶν  $\delta$  ἀληθινός, ist entscheidend, ob das (gegen Beza's Meinung) recipirte  $\delta$  vor ἀληθινός gelesen werde. Die neue Kritik erklärt sich fortwährend für dasselbe, und es ist auch innerlich bewährt. Denn (was doch nur für ἀλ. ohne den Artikel passte) 1): hier trifft ein das Wort — dafür passt ἀληθινός doch nicht, auch nach der Bedeutung, wahrhaft (Joh. 19, 35). Vielmehr liegt das, es trifft ein, gilt, in dem ἐστίν 2) aber ἀληθινός ist nicht blos wahr, wahrhaft (wie 2 Petr. 2, 22: συμβέβηκεν αὐτοῖς τὸ τῆς ἀληθοῦς παροιμίας), sondern in der gewöhnlichen Johanneischen Bedeutung: im höheren Sinne. "Hier trifft das volle Wort ein."

V. 38. Im ἀπέστειλα, wie es jetzt schon gesagt wird, liegt keine Schwierigkeit, auch nicht im strengen Parallelismus mit den drei ersten. Die Sendung lag in der engeren Gemeinschaft mit Jesus, Senden ist überhaupt bei Johannes mehr ein innerlicher Act: oder auch, dieses Senden hat Grade bei Johannes (vgl. 17, 18 mit 20, 21). Wenigstens ging diese ἀποστολή nicht erst vom Tode Jesu aus: auch bei den drei Evangelisten 3). Arbeiten, Arbeit: diese Worte, freilich nur im Bilde, werden hier allein vom Werke Jesu gebraucht. Es sind Hauptworte in der Paulinischen Sprache (1 Kor. 15, 10. 2 Tim. 2, 5). Aber allor ist sprüchwörtlich, abstract gesagt: es ist nicht zu fragen, wer es ausser Jesus noch gewesen sei der Täufer, Moses und die Propheten, oder gar nur diese (was die ganze Rede aus ihren Fugen reissen würde): vielmehr ist eigentlich Niemand als eben Je-

<sup>1)</sup> Gewöhnlich wird der Satz mit δ άληθ. so aufgefasst.

<sup>2)</sup> Daher passt die weniger bezengte Lesart wohl noch mehr für den Sinn:  $\dot{\epsilon}v$   $\tau$ .  $\dot{\epsilon}\sigma\tau lv$   $\delta$   $\lambda\delta$ . ( $\delta$  ist dabei weggelassen worden)  $\dot{\alpha}\lambda$ . In der angegebenen Weise fasst es Winer, gegen welchen De Wette.

Wenigstens kann in keinem Falle ἀπέστ, und εἰς ελ. mit Kühnoel und Aelteren in der Futurumbedeutung genommen werden.

sus gemeint. Aehnlich 3, 11 1). "Ihr seid eingetreten in ihre Arbeit." In das Arbeiten, oder in den Erfolg derselben (vgl. κόποι 2 Kor. 10, 15).

Wie hier, so wird auch 17, 4 das Werk Jesu dargestellt, als durch ihn selbst schon vollendet, so dass die Seinen nur den Erfolg zu sammeln hätten von der Macht seines Geistes.

Auch hier aber treten jene Grade des Glaubens hervor, von denen öfters sonst die Rede war (21, 11). Denn die hier V. 39 Glaubenden werden im Folgenden (V. 42) als ganz anders gläubig Gewordene aufgeführt, da ja das οὐκέτι zeigt, das dieselben gemeint seien, nicht die πολλῷ πλείους V. 41.

Die Rede des Weibes (sogleich λαλιά genannt, dieses hier so dem λόγος entgegengesetzt, anders 8, 48 ²)) veranlasst die Samariter, da sie angekommen waren (V. 40), zu bitten, bei ihm zu bleiben. Nach dem gewöhnlichen Sprachgebrauch ist dieses Bleiben wohl keins für immer, sondern, wie man es auch meist genommen hat ³), ein längerer Aufenthalt. Wie es denn heisst, er sei zwei Tage bei ihnen geblieben.

Das Verbot, Matth. 10, 5, in die Städte der Samariter zu gehen, dieses zu der Würdigung dieser

<sup>1)</sup> Die Erklärung des ἄλλοι von Moses und den Propheten ist durchaus die altkirchliche: Origenes (13, 49) möchte etwa die Engel noch hinzuverstehen. Die von Jesus und dem Täufer findet sich meistens bei den Neueren. Wie hier, hat es auch Lücke. Die Ansicht Olshausen's, dass Christus hier auch nicht als Säender habe erscheinen sollen, sondern als der allgemeine Herr des Hauses (so die Säenden aussendend als die Aerndtenden, Matth. 23, 34. Luk. 11, 49—?), giebt keine klare Vorstellung.

<sup>2)</sup> Derselbe Doppelsinn findet sich im classischen avos, dem Aoyos gegenüber: nach dem Grundunterschiede ist uvitos das Subjective (das Reden) oder die Form (die Art zu reden). (Wyttenbach zu Plütarch S. N. V. 82 f. Holl. A.)

<sup>3)</sup> Nur Chrysostomus: vielleicht auch Olshausen, welcher wenigstens Chr. erwähnt, αὐτοὶ ἐβούλουτο διηνεκῶς αὐτὸν κατέχειν — und interpretirt hierfür den Text des Ey.: αὐτὸς δὲ οὐκ ἡ νείχετο, ἀλλὰ δύο μόνον u. s. w.

unserer Erzählung so vielsach angewendete, Verbot, lässt sich mit diesem eigenen Bleiben Jesu auf allen Seiten vereinigen. Man braucht jenes Verbot nicht einmal als unbedingt zu nehmen 1).

V. 42. Nun glauben sie um seines Wortes willen (διὰ τὸν λόγον αὐτοῦ ist dasselbe mit dem αὐτοὶ ἀκηκόαμεν) 2). Aber gewiss sollen die Samariter hier den Juden ehrenvoll entgegengesetzt werden, welche, wenn sie glaubten, nur um des Wunders willen glaubten (48. 2, 23 f.) 3). "Wir haben uns überzeugt, dass er wahrhaft sei der Welterretter." Es ist hier bedeutend, ob am Schlusse ὁ Χοιστός dabei gelesen werde, oder nicht, wie die neuere Kritik entschieden dafürhält. Der σωτήφ τοῦ κόσμου (ob nun im Gegensatze zu τοῦ λαοῦ oder nicht) kann für sich den Messias bedeuten. Doch möchte der Ausdruck vielleicht absichtlich unbestimmt gelassen worden sein (vgl. 1 Joh. 4, 14); für die Samariter konnte das Bekenntniss des judäischen Messias doch nicht angemessen scheinen.

V. 43 beginnt, wie wir dieses oben schon als auch unsere Ansicht bezeichnet haben, die Zeit der evangelischen Tradition, und, wenn gleich die nächste Erzählung, wie alle Johanneischen Wunderberichte, ihre Bedeutung hat (vgl. oben S. 144), so hat doch der Evangelist dieselbe mit dieser Ausführlichkeit wahrscheinlich in der Absicht gegeben, auf jenen traditionellen Ausgangspunet hinzudeuten.

Kat  $d\pi \tilde{\eta} \lambda \vartheta \varepsilon v$ , welchem äusserlich Viel entgegensteht, wenn es sich gleich noch in dem Text erhalten

<sup>1)</sup> Aber die Ausgleichung unserer Erzählung mit Luk. 9, 52 t. bei Euthymius: dort sei man in eine κώμη gekommen, hier in eine Stadt, würde lächerlich sein, wenn ihr nicht etwa eine Tradition von dem verschiedenen Geiste der Samar. Stadt- und Landbewohner zum Grunde gelegen hätte.

Gewiss würde wenigstens eine überkecke Fälschung die Gelegenheit wohl benutzt haben, von diesem, so unbestimmt erwähnten, λόγος Christi Etwas aufzuführen.

<sup>3)</sup> Dieses haben auch Alte und Neue immer bemerkt.

hat, ist auch der Sprache dieses Evang. nicht angemessen. Das  $d\pi \epsilon \lambda \vartheta \epsilon \tilde{\iota} v$ , das passende Wort für eine neue Reise, gehört der eigentlichen Abreise nach Galiläa an, und dafür war es schon 4, 3 gebraucht worden. Die Jünger werden (auch 5, 1) nicht mit erwähnt, wie oben 2, 2. Sie gelten also nun schon ganz als Eines mit ihm. Wie denn bei den drei Evangelisten diese Jünger hier förmlich berufen werden. Eben darum mögen wir auch nicht annehmen, sie seien nicht mit bei den Samaritern geblieben, sondern vorausgegangen nach Galiläa  $^1$ ).

Die Schwierigkeiten des 44. V. neben dem 43. und 45. sind bekannt, wenn man  $l\delta la$   $\pi a \tau \varrho l \varsigma$  von Galiläa versteht, wie es natürlich scheinen könnte: von Nazaret, auch mit der Anwendung desselben Sprüchworts wie hier, wird es gebraucht Matth. 13, 54. 57. Mark. 6, 1. 4 f. Luk. 4, 24. Die Erklärung, welche, diesen anderen Stellen gemäss,  $\pi a \tau \varrho l \varsigma$  von Nazaret versteht, oder von Kapernaum oder von Kana 2), und  $\eta$   $\Gamma a \lambda l \lambda a l a$  von der übrigen Landschaft, trägt offenbar Etwas in die Stelle hinein; es würde dann wenigstens geschrieben worden sein,  $\varepsilon l \varsigma \tau \eta r \Gamma a \lambda l \lambda a l a r \gamma \eta r$  (vgl. 3, 23) 3), oder sicherer noch V. 42 das Negative, nicht nach Nazaret 1). Eine andere Deutung (bei Meyer)

<sup>1)</sup> Lücke's Vermuthung.

<sup>2)</sup> Von Nazaret verstehn es Cyrill und Nonnus (μούνην δ' οὐκ ἐπάτησεν ἐἡν ζηλήμονα πάτρην), Grotius u. s. w., auch Olshausen. Von Kapernaum (der ἰδία πόλις Matth. 9, 1) Chrysostomus und welche ihm folgen (Euth.: nicht ἰδικῶς nach Kapern., sondern καθόλον nach Galiläa). Augustinus, viel hin und her redend, indem er offenbar nichts Bestimmtes zu sagen wusste, tr. 16, scheint Kana zu verstehen. Auch der Syrer verstand πατρίς von der Stadt Jesu: ungewiss welcher.

<sup>3)</sup> Es müsste denn angenommen werden, dass der Name Γαλιλαία in dem Volksgebrauche bisweilen eine engere Bedentung gehabt habe, bald das obere, bald das niedere Galiläa bezeichnend, wie aus Josephus Lightf. Harm. I. 489 dieses, Lampe jenes erweisen wollen.

<sup>4)</sup> Dagegen brauchte πατρί; in der Bedeutung, Vaterstadt,

hat keinen sicherern Anhait in dem Texte: diejenige, welche in das ἀπῆλθε den Sinn legt: jetzt erst ging er dahin 1), dieses aber mit Recht nicht auf den Aufenthalt von zwei Tagen V. 42, sondern auf das längere Verweilen in Judäa V. 35, bezogen: wenigstens müsste dann V. 45 dé stehen, nicht ovv. Und wenn man ferner (mit Lücke) dem yáo V. 44 seine nächste Beziehung nicht im 44. V., sondern im 45. anweisen wollte, was doch sprachliche Schwierigkeit hat 2) ("er ging dahin, und, wie er gesagt hatte, dass die galiläischen Juden nur um der Zeichen willen glauben könnten, dieses geschahe"): dem steht entgegen, theils, dass das Benehmen der Galiläer doch V. 45 wie ehrenwerth dargestellt zu werden scheint, theils, dass vom Geglaubten um der Wunder willen das μή ἔχειν τιμήν V. 44 sicher zu hart gesagt wäre. Auch wenn man dem γάο die Bedeutung von καίπεο beilegen möchte 3), müsste V. 45 nicht ovv. sondern beistehn.

Es ist daher keine Hülfe, und demgemäss wurde es neuerlich <sup>4</sup>) ausgesprochen, dass die Schwierigkeit der Stelle unbegreiflich sei: man muss mit Origenes

nicht aufzufallen, da man ja meinen könnte, es sei diese Bedeutung in dem traditionellen Worte Jesu bekannt gewesen.

<sup>1)</sup> Eigenthümlich anders legt Theophylakt in das  $d\pi \tilde{\eta} \lambda \vartheta \varepsilon$  Bedeutung: ,,er ging hin, aber blieb nicht."

<sup>2)</sup> In gleicher Weise hat Tholuck dem yáo seine Beziehung erst auf V. 45 gegeben, doch so, Johannes wolle sagen, dass er die freundliche Aufnahme der Galiläer nur darum erwähne, weil Jesus sonst gesagt habe u. s. w. Hierzu möchte die Rede doch wohl zu ungewöhnlich gefügt sein.

<sup>3)</sup> Kühnoel nach Aelteren, gegen welchen Lücke gesprochen hat. So übersetzt könnte μάρ allenfalls werden, wo es die, vielleicht nachweisbare, Bedeutung, enimvero, hat. Dabei wurde gewöhnlich (doch auch von Anderen, z. B. von Beza, nur ist dieses nicht, wie L. de Dieu angiebt, ein eigener Ausweg gewesen, die Schwierigkeit zu heben) ἐμαρτύρησεν in Plusquamperfectbedeutung genommen.

<sup>4)</sup> Von Schwegler in Zeller's Zeitschr. 1. 1. 167.

(auch Schleiermacher meinte es so) 1) πατρίς von Judäa verstehn. Aber doch, wie Origenes, nicht vom Vaterlande Jesu 2) (wenn gleich Judäa beim Johannes Jesu näher steht, ja das Nächste ist) 3), sondern vom Vaterlande der Propheten 1). Hierzu 7,52 verglichen, dass kein Prophet aus Galiläa komme. Und so geht nun die Erzählung mit οὖν V. 45 ganz in gehöriger Weise fort 5). Έμαρτύρησε fassen wir wohl am natürlichsten von fortwährenden Reden dieses Sinnes.

V. 45. Es sind nicht gewisse Galiläer zu verstehen, dass sie ihn freudig, mit Ehren, aufgenommen hätten (δέχεσθαι Kol. 4, 10), solche, welche gesehen hätten, was er gethan hatte 6) am Feste (vor dem Volke, oder am eben vergangenen Feste 7)): sondern die Galiläer überhaupt, weil sie gesehen hatten. Sonst wäre ja auch der Beisatz überflüssig: καὶ αὐτοὶ γὰο ηλθον εἰς

<sup>1)</sup> Zeger nennt für diese Meinung auch Ambrosius, Hilarius und Hieronymus an Einer Stelle. Auch Maldonatus hat sie.

<sup>2)</sup> Eigenthümlich Schleiermacher (Hom. 309): "theils, weil Chr. als hervorgehend aus dem Hause Davids gedacht wurde, theils, weil er da die Taufe — empfangen und sein öffentliches Leben begonnen hatte."

<sup>3)</sup> Vgl. zu V. 3. Br. Bauer S. 149: Judäa, seine ideale Heimath.

<sup>4)</sup> So auch Origenes 13, 54: πατρὶς τῶν προφητῶν ἐν τῷ Ἰουδαία ἦν, καὶ φανερόν ἐστι τιμὴν αὐτοὺς παρὰ τοῖς Ἰουδαίοις μὴ ἐσχηκέναι — vgl. AG. 7, 52. Hebr. 11, 37.

<sup>5)</sup> Die Gegengründe bei Lücke S. 616 ff. sind (ausser dem, auf welchen auch dort wenig gegeben wird, dass Joh. Nichts von der Geburt Jesu zu Bethlehem berichte): dass Jesus jetzt ja nicht Judäa verlassen habe, sondern Samarien (vgl. jedoch das διέρ-χεσθαι oben V. 4), und, dass er ja eben Ehre gefunden habe in Judäa (4, 1 vgl. 2, 23. 3, 26 ff. — aber es ist ja das Thema dieses Evangelium, die judäischen Erfolge Jesu als werthlose, vorübergehende Erscheinungen darzustellen).

<sup>6)</sup> Origenes 13, 55 erinnert wieder wie 2, 24 bei diesen Zeichen an die Tempelscene Cap. 2. Doch hier, sofern jenes eine Tempelreinigung gewesen.

Dass dieses Fest das Pascha aus 2. Cp. sei, kein anderes dazwischen, ist seit Lampe nicht wieder ausdrücklich erwiesen worden.

την εορτήν. Dieser Beisatz nun ist entweder einfach geschichtlich, oder Joh. setzt ihn der verachtenden Meinung über Galiläa entgegen, wie wenn sie dem Heiligthume ferner gewesen wären, ob nun der jüdischen, oder der zu den Heiden gekommenen. Aber die αὐτοί sind wohl die Galiläer im Allgemeinen, nicht die eben hier 1).

Die Geschichte V. 46 — 54 halten wir bestimmt für dieselbe bei zwei von den ersten (Matth. 8,5 — 10. Luk. 7, 1 — 10) 2), und, wie gesagt, wir finden nur ebendarum die Erzählung hier für Johannes bedeutend. Gewiss sind Zeit und Inhalt sich ganz gleich in den beiden Erzählungen. Nun mag es unentschieden bleiben, ob die Differenzen (welche im Kleinen auch zwischen Matthäus und Lukas Statthaben) überhaupt als Abweichungen der Tradition aufzufassen seien, oder

<sup>1)</sup> Die Erwähnung von Kana V. 46, dass er dahin zurückgekehrt sei, braucht keine besondere Bedeutung zu haben. Die
KVV. indess durchaus, auch Neuere, meinen, der Ev. wolle
Jesum das dort Geschaffte, Bereitete pflegen, fördern lassen.

<sup>2)</sup> Eine Begebenheit in den drei evangelischen Erzählungen nahm bestimmt Irenäus an 2, 39 (die Erzählungen aus dem Leben Jesu sind hier ganz nach Johannes, aber von dieser Begebenheit heisst es: filium Centurionis absens verbo curavit). Die Eusebianischen Kanones (3. Kanon) setzen die Einheit voraus. Chrysostomas erwähnt, misbilligend, dasselbe als Meinung Einiger, und so die ihm folg. Griechen. Nonnus verarbeitet die beiden Erzählungen mit einander (ιθύνων στρατιήν - φέρων αεπεδημένα γούνατα, was einen Paralytiker beschreibt, wenn er gleich auch das Fieber daneben erwähnt). Die Kirche weiterhin setzt die Verschiedenheit schlechthin voraus: nur die chronologische Frage blieb offen, welche Begebenheit zuerst anzusetzen sei. Vor Semler vermuthete Wetstein, in Beziehung auf Eusebius, die Einerleiheit des Geschichtlichen in der Erzählung. Die meisten Neueren haben sich für diese Annahme (Hase L. J. S. 106. 3. A.) entschieden; eben darum räumen sie ein, dass die Tradition sich dabei nach mehreren Seiten hin frei gebildet habe. In gleicher Weise denn auch die Gegner des 4. Ev. oder aller zugleich. Lücke und Tholnck, mit ihnen Olshausen, auch Meyer, entscheiden sich für wirkliche Verschiedenheit der Ereignisse.

ob unser Evangelist sich der Tradition habe gegenüber stellen wollen. Bei jenen Beiden ist Jesus, das
Wunder thuend, zu Kapernaum, hier zu Kana — bei
dem Manne ist vielleicht keine Verschiedenheit: es ist
auch hier möglich, an einen Heiden 1) und einen
Krieger zu denken — über den Kranken differirt Joh.
vielleicht nur mit Lukas, der ihn ausdrücklich einen
Sclaven nennt — über die Krankheit vielleicht nur
mit Matthäus, denn bei Lukas ist sie unbestimmt. Aber
die Bitte ist bei Johannes eine andere: Jesus soll zum
Kranken herabkommen: sie ist also einestheils zuversichtlicher, indem der Mann nicht annimmt, dass er
etwas zu Hohes anspreche, anderntheils minder gläubig, indem er nur von der Gegenwärtigkeit Erfolge
erwartet.

Hv τις — ἐν Καπερναούμ. Gewiss war der Mann, wie der kranke Sohn, in Kapernaum, und das οὖ — ἠσθένει ist als Zwischensatz zu nehmen ²). Schon das ἀπῆλθε beweist es, von demselben Orte würde es ἔρχεται heissen, und beim καταβῆ würde dabeistehn εἰς Καπερναούμ. Βασιλικός soll uns nicht beschäftigen: aber ohne Zweifel steht es mit Herodes Ant. im Zusammenhange. Die alte Kirche machte ihn gern zum Anverwandten des Herodes ³). V. 47. "Der Sohn ἤμελ-

<sup>1)</sup> Für die jüdische Eigenschaft des Mannes ist vor Allem das πρὸς αὐτύν — ἴδητε V. 45 geltend gemacht worden. Wäre nun auch das πρὸς αὐτύν nothwendig, zu ihm, d. i. ihn meinend, nicht blos, an ihn; so könnte man ja doch immer meinen, es sei von einer Verkehrtheit der Zeit und dieser Menschen überhaupt die Rede. Doch, wiewohl die Scene der Erzählungen dann bedeutend verschieden sein würde: wir wollen auch diesen Punct, ob Heide oder Jude, gern freigeben.

<sup>2)</sup> So ist die Interpunction von Beza zuerst genauer gestellt worden.

<sup>3)</sup> Ja Origenes lässt (13, 57) sogar die Vermuthung zu, dass der Mann zufällig in Galiläa anwesend, aus Cäsar's Haus (οἰκία Κ. Phil. 4, 22) gewesen sei. An dem regulus der Vulg., auch als βασιλίσκος in griechische Handschrr. gekommen, hält, obwohl schon Hieronymus dagegen gesprochen hatte (er will das βασιλι-

λεν ἀποθνήσκειν." Hieraus ist das ζῆν V. 50. 51 zu erklären, und dieses also ein Beispiel für die unbestimmte Bedeutung des letzteren Wortes, in welcher es sowohl Leben überhaupt, als volles und bleibendes Leben ausdrückt.

V. 48. Gewiss ein tadelndes Wort, aber an das Volk gesprochen, nicht zum Bittenden, denn dieser forderte nicht ein Zeichen zum Glauben, sondern damit ihm geholfen würde, und er kam ja schon mit Glauben heran. Und der Sinn ist nicht, mit dem Ton auf ἴδητε, sehen nur wollten sie das Wunderbare 1): denn die Galiläer hatten ja gesehen, V. 45, und der Wunderglaube, welcher mit dem Hören zufrieden ist. kann eben so roh oder noch roher sein als der, welcher das Wunder zu schauen verlangt. Eher würde der Sinn passen: dass sie das Wunder an sich erfahren möchten (und so könnten die Worte auch dem Basilikos gelten sollen) 2). -- Aber cs ist vielmehr eine von den Stellen, in welchen zwar nicht das Wunder, aber der Wunderglaube und das Wundersuchen herabgesestzt wird: bei Johannes im Gegensatze vom Glauben an seine Person und sein Wort. Σημεΐα und τέρατα findet sich bei Joh. hier allein 3), und bei ihm

κός lieber durch palatinus übersetzen), das Mittelalter und die Röm. Kirche fest: es verschieden deutend. Auch Nonnus: βασιλήιος ἀνήφ. Chrys. zweifelt über die Bedeutung des Namens: Königsdiener hat der Syrer. Lightf. findet die Herodianer der zwei ersten Evv. in dem Worte, und zwar als eine jüdische Schule, die des Schammaï.

Die Combination der Gattin des Chusa, Herodes Ant. Dieners, Luk. 8, 3 mit dem Glauben des gesammten Hauses hier V. 53, findet sich bei vielen Aelteren, doch gerade nicht in der alten Kirche.

<sup>1)</sup> So vornehmlich Bengel und Storr, üb. den Zweck - Joh. 42, und Opuscc. 3. 85 s.

Gegen die Auffassung der Worte als Frage spricht Euthymius.

<sup>3)</sup> Die verschiedenen Zusammenstellungen der beiden Worte in der biblisch- und der classisch griechischen Sprache vgl. bei 1. Th.-

wird wohl durch τέρατα das σημεῖα genauer bestimmt, als etwas Aeusserliches; denn σημεῖα wird bei ihm auch von den Erscheinungen der inneren Herrlichkeit gebraucht. V. 49, wie in entschuldigender Antwort, wird die Bitte erneut: das Wort Jesu war als abschläglich verstanden worden. V. 50. "Der Mann glaubte dem Worte, welches Jesus zu ihm gesprochen hatte:" dieses Glauben wohl zugleich zur Ehre desselben, und als Bedingung des Erfolgs erzählt.

Für den Wunderglauben, wie für die natürliche Deutung würde es Nichts austragen, ob man das Ausserordentliche in die Fernsicht oder in das Fernwirken setzen möchte: und das Wort, σημεῖον, dürfte auch für jenen Begriff ganz angemessen sein (vgl. 1, 51 mit 5, 20). Aber in jenem λόγος ist wohl zugleich

eine fernwirkende Kraft gemeint.

V. 51. Ἡδη gehört zum ἀπήντησαν. "Schon entgegen kamen ¹) sie ihm." Aber die Zeit, in welcher es besser mit ihm geworden, ihn das Fieber verlassen habe, wird angegeben V. 52: gestern in der 7. Stunde. Nehmen wir hier den jüdischen Tagesanfang mit Abend an, so liegt keine Schwierigkeit in dem gestern, bei dem kurzen Wege von Kana nach Kapernaum. Sonst würde blos der Evangelist das Unangemessene darin nicht gefühlt haben, dass der erregte Vater auf diesem Wege habe übernachten können ²). V. 53. Πιστεύειν ohne Beisatz selten bei Johannes (1, 51): aber

Lücke 620: dazu Wyttenbach zu Plutarch. Mor. II. 220 Lips. Bei den Griechen steigern sich die Worte (so erklärt sie auch Origenes hier 13, 60 σημ. καὶ ἐπὶ τῶν μὴ παραδόξων). In der bibl. Sprache scheint sonst gewöhnlich τέρας die Bedeutung von Wundern in der Natur, σημεῖον von denen im Menschenlehen zu haben.

Υπήντησαν Lachm.: die Variante auch in der classischen Kritik häufig. 11, 20. 30. 12, 18 ist ὑπαντᾶν die gangbare und unbestrittene Schreibart.

<sup>2)</sup> Selbst Lampe so, und ein Zeichen des Glaubens darin findend: non festinans, sed animo tranquillo et pacato —

hier in der gewöhnlichen apostolischen Bedeutung, gläubig werden überhaupt. Auch von dem Gläubigwerden einer Familie ist in den Evangelien hier allein erzählt worden.

Auch das V.54: von Neuem ein zweites Zeichen 1). scheint wieder eine bestimmte Beziehung zu geben auf die Tradition, in welcher dieses Wunder zu den allerersten gehörte. Aber unser Evangelium lässt nun bis zu der Erzählung Cap. 11 die blossen Wundererzählungen weg. Fortan werden solche Berichte immer nur im Zusammenhange mit Reden und als historische Grundlagen von ihnen gegeben.

Cap. 5. V. 1 führt eine neue Reise nach Jerusalem ein, mit unbestimmter Zeitbestimmung 2). Es könnte scheinen, als führe das beglaubigte έοοτη των 'Iovδ. (nicht ή έ. 3)) darauf, dass nicht das Pascha zu verstehen sei. Dieses war auch im Allgemeinen die Meinung der alten Kirche, und hierauf baute die Tradition, indem sie von drei Paschafesten sprach während des öffentlichen Lebens Jesu (2, 13. 6, 4. 12, 1). Denjenigen, welche sonst und neuerlich dennoch hier

<sup>1)</sup> Έλθών - Γαλιλαίας gehört genau zum πάλιν δεύτερον (21, 16, vgl. π. έκ δευτέρου Matth. 26, 42. AG. 10, 15, also nicht mit einigen Aelteren πάλιν vom δευτ. zu trennen und zu έλθών zu nehmen); aber die Worte sollen wohl nicht blos bedeuten: bei einer Ankunft in Gal. habe Jesus beidemale das Wunder gethan - sondern soviel als, in Galilaa. Es wird dieses so ausgedrückt, wieder in jener Johanneischen Eigenthümlichkeit, nach welcher Judüa das eigentliche Land Jesu ist ("gekommen nach Galiläa").

<sup>2)</sup> Lücken's Kanon, dass die Joh. Sprache μετά τοῦτο (2, 12. 11, 7. 11. 19, 28) stets bei unmittelbarer Zeitfolge gebrauche, sonst μετά ταῦτα, hat wenigstens dus Wahre in sich, dass die Formeln nicht geradezu dasselbe bedeuten in dem Sprachgebrauche unseres Ev. Nur scheint μετά ταῦτα sich mehr auf allgemein Erzähltes, μετά τοῦτο mehr auf Einzelnes, Reden oder Ereignisse zu beziehen.

<sup>3)</sup> Das, mehr in gewöhnlichen Hdschrr. bezeugte, if vor έορτή hat niemals kritische Bedeutung erhalten.

<sup>4)</sup> Wenn man auch in dieser Stelle, wie oft bei Johannes

ein Pascha fanden 1), machte nur die Stelle 6, 4 eine Schwierigkeit 2), welche sie bald übergingen, bald verschieden zu lösen suchten 3). Am häufigsten dachte man von Altersher an Pentekoste 1): doch hat man Ursache, die Scene in Samaria (4, 35) schon weit über diese Zeit hinaus zu setzen: es wäre auch unmöglich

- 1) In alter Zeit Irenäus a. O. (vgl. Massuet das.), Euseb. 1, 10, Chron. Alex. 512 Rader. Um Daniel's willen (vgl. das Folg.) nur Hieronymus und Theodoret. Die Lat. K. wohl immer vorzugsweise: daher hier auch Rupert für ein Pascha spricht, und mit Beziehung auf 4, 35.
- 2) Schwierigkeit durch die Kürze der Zeit zwischen diesem und dem Pascha c. 4, von der schon Origenes (13, 39 στενοχωρεῖ τὸ ἀκόλουθον τῆς Ιστορίας). Kritische Abhülfen sind zu d. St. zu erwähnen.
- 3) Uebergangen hat dieses folg. Pascha Irenäus: aufgehoben wurde die Schwierigkeit mannichfach, wenn man jenes Pascha eben für das nächstfolgende hielt, und die Wirksamkeit Jesu für fast vierjährig (τετραέτης Euseb., Chron. Alex.). Die Erklärung von 6, 4, έγγής bedeute das ebenvergangene, ist Paulus eigen: aber sie ist gegen jeden, und gegen den Johanneischen, Sprachgebrauch.
- 4) Die griechischen Väter durchaus, Cyrill wie Chrysost, und dessen Nachfolger. Nonnus übergeht die ganze Erwähnung des Festes. Auch Calvin und Beza so, wie Maldonatus. Am genauesten hat Bengel diese Meinung von der Pentekoste ausgeführt: vgl. Lücke z. u. St.

<sup>(</sup>vgl. zn 2, 22), ξορτή in der Bed. Festfeier verstehen will, bleibt freilich immer ein κατ' έξοχήν in den Worten. Aber wir meinen, dieses streite so wenig mit der Hinweglassung des Artikels, dass diese Art zu sprechen gerade eben dem κατ' έξ. am meisten angemessen sei. Die von Grotius eitirten Stellen, Matth. 27, 15. Mark. 15, 6. Luk. 23, 17, gehören allerdings hierher. Schon das Chron. Al. in der anzuf. St. findet dasselbe in der Weglassung des Art. Aber als entschieden nehmen wir an, nicht nur, dass der Schriftsteller, an ein gewisses Fest gedacht habe, sondern dass er es auch habe bezeichnen, nicht unbestimmt lassen wollen. Hätte er auch nicht einen chronologischen Plan gehabt in seinem Ev.; aber die Reisen Jesu nach Jerusalem werden doch bei ihm zu bestimmt bezeichnet. Wir mögen es also Lücke nicht einräumen, dass dieser Evangelist die Feste nur da bezeichnet habe, wo etwas auf die Art ihrer Feier angekommen sei.

gewesen, Alles von 2, 13 an in einen so kurzen Zeitraum einzuordnen: und das Pentekoste nach dem Pascha 2, 13 sollte es doch sein. An das Laubhüttenfest hat man selten gedacht 1): es würde auch bestimmter bezeichnet worden sein, wie 7, 2 geschehen ist, und auch dieses war ohne Zweifel schon in Samaria vorüber.

Aber es haben sich, vornehmlich seit Petavius, Viele für das Fest Purim entschieden, Einen Monat vor dem Pascha<sup>2</sup>). Und wäre dann von Jesu das Pascha darnach (6, 4) nicht in Jerusalem geseiert worden, so würde man hier schon die Judensitte sinden können, welche das Purimsest dem Pascha gleich achtete. Aber es wird wohl Vielen so gehen, dass sie sich eine solche vorzugsweise Theilnahme an diesem, nach Idee und Feier rohem, Purimseste bei Jesu nicht wohl denken können<sup>3</sup>). Vielmehr meint Johannes doch wohl ein Paschasest, und 6, 4 ein neues, nicht von ihm besuchtes<sup>1</sup>). Ob indessen Purim oder Pascha zu verstehen sei, jedensalls wird nach dem Johanneischen

<sup>1)</sup> Die Harmonisten, welche Coccejus folgten. Doch findet De Wette die Ann. noch am wahrscheinlichsten.

<sup>2)</sup> Für das Purimfest spricht nach J. Kepler, den er ausdrücklich erwähnt, ausführlich Petavius zu Epiph. haer. 28. Animadvv. II. 203 ss. Col. Durch Hug ist die Meinung neuerlich sehr geltend geworden (Einl. N. T. 2. 227 ff. 3. A.): für sie u. A. Tholuck, Olsh.; als bestimmt sieht es Meyer an. Auch Winer Realwh. A. Purim.

<sup>3)</sup> Die Gründe gegen Purim sind von Hengstenberg Christo!. A. T. 2. 560 ff. (hier im Zusammenhange mit der Auslegung von Daniel's 70 Wochen) zusammengestellt. Zwei lassen wir für uns weg, den einen, dass Purim nie am Sabbat gefeiert worden sei; denn unsere Stelle sagt nur, dass unter der Anwesenheit Jesu in Jerus. Sabbat gewesen sei: den anderen von der typischen Bedeutung des Kranken.

<sup>-4)</sup> Für ein Pascha: Scaliger (er nahm 5 Pascha im Leben J. an), Grotius, Basnage ann. 1. 282 ss., Lampe — Paulus, Kühnoel, viele Andere. Lücke hat, nach einer trefflichen Auseinandersetzung, sich nicht bestimmen mögen.

Berichte in die Zeit einiger Monate (4, 42 bis 6, 1) Alles zusammengedrängt, was bei den drei Ersten den Raum einnimmt Matth. 4—14, Mark. 1—6. Luk. 4—9, und alle dort folgenden langen galiläischen Erzählungen fallen in die hier so kurz dargestellte Zeit von 6, 1—7, 2. Bei Lukas findet sich 9, 51 jene halbe Spur einer Reise Jesu nach Jerusalem um diese Zeit hier, Joh. 5.

Aber die folgende, vielfach streitige, Erzählung beginnt mit einer Localität. Ob  $\delta \sigma \tau \iota$  (rec.) oder  $\tilde{\eta} v$  gelesen werde, ist gleichgültig:  $\tilde{\eta} v$  würde, wie 19, 20 1), nicht gerade auf etwas nicht mehr Vorhandenes hindeuten, sondern nur die Scene für das Folgende vorbereiten ("es fand sich —"). Die Lesart des Folgenden ist dreifach: die handschriftlich bezeugteste: es ist am Heerdenthore ein Teich ( $\delta \pi \iota$ , oder auch  $\delta v$ ,  $\tau \tilde{\eta}$   $\pi \varrho o \beta a \tau \iota \kappa \tilde{\eta}$   $\kappa o \lambda v \mu \beta \tilde{\eta} \vartheta \varrho \alpha$ , dann die des vormals gewöhnlichen Textes 2): es ist am Heerdenteiche die Bethesda ( $\delta \pi \iota$   $\tau \tilde{\eta}$   $\pi \varrho o \beta$ .  $\kappa o \lambda v \mu \beta \tilde{\eta} \vartheta \varrho \alpha$   $\tilde{\eta}$  —), und die sehr beglaubigte, es ist ein Heerdenteich, Bethesda ( $\delta \sigma \tau \iota$  —  $\pi \varrho o \beta a \tau \iota \kappa \tilde{\eta}$   $\kappa o \lambda v \mu \beta \tilde{\eta} \vartheta \varrho \alpha$ ) 3). Für die erste Schreibart spricht die sichere Nachricht von einem

<sup>1)</sup> Nach dieser Stelle ist auch wohl das  $\hat{\eta}v$  und vornehmlich durch die griechischen Exegeten hier hereingekommen, welche es vorzugsweise haben.

<sup>2)</sup> Also die vormal. recepta, seit der Elzevir'schen Ausg. von 1633 (wie Wetst. schon bemerkt und wie diese vor uns liegt). Beza schreibt die Lesart unrichtig dem Theophylakt zu: dieser hat die dritte, hier erwähnte. Aber die Lesarten der lateinischen Kirche: super probatica piscina — in inferiorem partem (προβαίνουσαν!) natatoriae — deuteten auf jene Schreibart hin. Und sie war also nicht lediglich aus einer Conjectur hervorgegangen (Lücke).

<sup>3)</sup> Oder, wie es Gersdorf Beitrr. 58 f. stellen will: ή προβ. κολ. ή λεγομένη (das λεγομένη ist auch äusserlich, doch minder bedeutend, bezeugt, und επιλεγ. stände so hier allein). Diese Lesart mit der probatica piscina (vom Waschen der Heerden) ist die der griech. Ausleger, sie ist auch bei Eusebius und Hieron, und auch im Mittelalter und geographisch die gangbare.

Heerdenthore in der Nähe des Tempels (Neh. 3, 1. 32. 12. 39: Euthymius spricht blos von einem Orte, Heerdenplatz genannt 1)): gegen die zweite, dass in der Art unseres Evangelium gewiss beim lokalen Namen Βηθεσδά eine genauere Beziehung Stattgefunden hätte, was diese Bethesda gewesen sei; gegen die dritte, dass ποοβατική (ohne Artikel) in der gangbaren Lesart nicht als Name der κολυμβήθοα, sondern als Eigenschaft desselben, stehen, und dieses keine klare Vorstellung geben würde; sonst aber eben nur eine προβατική als Thor bekannt ist. Also ist Bethesda der Name des Teiches gewesen; Beiname, wenn ¿ xiλεγομένη ächt ist und Bedeutung hat 2): Stäte des Erbarmens, der Liebe, ob nun der menschlichen oder der göttlichen 3). Die Schreibung, Bethesda, ist gewiss die richtige: Bethsaida war wohl nur eine Verirrung der Lateiner 4); dem Βέζεθα oder Βήζεθα (der neue Anbau von Jerusalem, Joseph. 5, 4, 2) Wetsteins, worauf viele andere Schreibungen hindeuten 5), steht

<sup>1)</sup> Auf einen Ort bezieht es auch wohl Nonnus: ἐν εὐνόδοφ προβατικῆ (Passow προβατείη); auch Bengel. Der Syrer u. A. übergehen die Worte ἐπὶ τῆ προβατικῆ.

<sup>2).</sup> Aus dem  $\dot{\epsilon}\pi\iota\lambda\epsilon y$ . erklären Meyer u. A. das Schweigen des Josephus von dem Teiche.

<sup>3)</sup> Nach der Ableitung von Naun, effusio (schon vor Calvin, welcher es billigt — dann b. Reland Paläst. 856, L. de Dieu u. A.), will Wagenseil zum Tr. Sota 308, auch bei Wetst. zu d. St., eine Spur des Teiches im Tr. Joma nachweisen: aber als eines Abflusses vom grossen Wasserbecken im Tempel. Die Erklärung, Haus des Erbarmens, findet sich schon bei dem Syrer. Die Griechen übergehen durchaus den, ihnen fremden, Namen Bethesda.

<sup>4)</sup> Wir glauben nicht, dass die, des palästin. Idioms so unkundigen, Lateiner mit Bethsaida, der Abstammung des Namens gemäss, hätten eine besondere Bedeutung (Fischteich) verbinden wollen, wie Drusius, Lampe u. A. annahmen.

Lights. hält den Namen κολυμβήθρα fest, und hält den Teich für einen Aussluss von Siloa, und für Reinigung der Menschen bestimmt. Im Sinne der Erzählung ist dieses gewiss nicht.

Βηζαθά Eus. (Hier. hat Bethesdu): jenes auch in Handschriften. Hier Βελζεθά, Belzathu, Betzethu. Olshausen bemerkt

schon das πέντε στοὰς ἔχουσα entgegen, welches sich nur auf Einen Hausraum beziehen kann. Den Teich umgaben diese fünf Hallen, fünf offene Häuser; sowie er wohl den Namen von denselben erhielt, so heisst es hier auch, er habe die Hallen gehabt. Die Oertlichkeit, ausser unserer Stelle bekanntlich nirgends gleichzeitig erwähnt, ist erst in der christlichen Topographie bestimmt worden 1).

V. 3. Κατέκειτο, nicht in der allgemeinen Bedeutung von Kranksein, sondern: hülfesuchend, wartend lagen sie da <sup>2</sup>). Die ἀσθενοῦντες sind wohl verschieden von den folgenden Drei: es sind innerlich Kranke. Ξηξοί hier allein, als Bezeichnung eines allgemeinen Leidens (anders Matth. 12, 10. Luk. 6, 6. 8), ob nun Gliederkranke, oder Abzehrende gemeint seien.

Auch von einem solchen, heilsamen, ja Wunderwasser zu Jerusalem hat die Sage sonst nirgends Etwas berichtet. Aber die Erzählung hat das merkwürdige Geschick gehabt, dass auch in der alten Kirche Viele die Kraft dieses Wassers für natürlich gehalten haben 3), ob sie nun V. 3. 4 nicht lasen, oder den

mit Recht, dass diese Schreibungen von solchen hergerührt haben, welche Localkenntuisse besassen.

<sup>1)</sup> Die Oertlichkeit nach den mittelalterlichen Traditionen (seit 13. Jahrh.) ist wieder von Schubert dargestellt worden, II. 516 f. (vgl. Abbild. 21). Aber sie ist, selbst die der προβατική πύλη, vormals für das jetzige Stephansthor gehalten, von Robinson zerstört worden: I. 159. 336. II. 136 ff.

Das gangbare Wort hierfür: wie κατακλίνειν Aristoph. Plut. 662.

 $Il\lambda \tilde{\eta} \vartheta o \varsigma \; \pi o \lambda \dot{v}$ , mit dem minder gewöhnlichen Beisatze, dieser in der äusserlichen Kritik zweifelhaft, ist wohl das ursprüngliche gewesen.

<sup>3)</sup> Παραδόξως πεφοινιγμένον ύδωρ des Einen von zwei Teichen bei Euseb., mirum in modum rubeus Hier.: abentheuerlich genug noch von der alten Blutarbeit der Priester, ἴχνος ὡς φασι φέρουσα τῶν πάλαι ἐν αὐτῷ καθαιρομένων ἰερήων (Hieron.: antiqui in se operis signa testatur). So schlug freilich die natürliche Erklärung in eine sogar enorme Wundervorstellung über. Theophylakt erwähnt es nur als verbreitete Meinung (είχον οί

Inhalt der Verse nur für ein heiliges Bild gehalten haben: übrigens nach der richtigen Einsicht, dass es hier nicht auf ein Wunder ankam, sondern eines von Jesu erzählt werden solle, ja dieses gerade einer natürlichen Kraft, als Ersatz derselben, angemessenst entgegenstände. Der Kirchenglaube meinte sogar bisweilen (Tert. bapt. 5., c. Jud. 13), dass jene Kraft des Wassers seitdem aufgehört habe 1). Aber, in welche Zeit man auch diese evangelische Erzählung setzen wollte, ohne eine vorhandene Sage dieser Art hätte in der That eine monstrose Phantasie dazu gehört, die Erzählung zu ersinnen 2).

Doch nun ist die Stelle, entweder vom ἐκδεχομέ-

πολλοί την ύπόληψιν), dass es damals so gewesen (θειοτέψα δύναμις des Wassers vom Waschen der Eingeweide).

Nonnus führt das Bild einer, von Zeit zu Zeit aufsprudelnden Quelle durch: bei V. 4 ἄλμασιν αὐτομάτοισιν — ὀυχούμενον εδως — bei V. 7 πηγής θνιάδος αὐτοέλικτον κυυτούμενον εδως — und: ἀφρὸν ἀερσιπότητον ἐρευγομένης ἀσαμίνθον (denn als so Etwas, Badegefäss, gilt dem Nonnus diese κολυμβήθυα, worüber Heinsius ausführlich gesprochen hat).

1) Bengel findet sogar im κατέβαινε — "desierat hoc phaenomenon, antequam Jo. scripsit." Lightf. bezieht die Erwähnung versiegender und wiederkehrender Quellen bei Joseph. B. 1, 8, 26 hierher.

Die spätere natürliche Deutung, mit Bartholinus beginnend, theilte sich zwischen der Vorstellung von einem balneum animale (Kieser, Tellurismus 1. 207 ff.) oder der von mineralischen Kräften des Wassers, oder, nach Ackermann's Meinung (vgl. Winer unter Beth.) aus dem ταμάσσειν, der von einem Schlammbade. Die Aelteren suchten dabei im Worte ἄγγελος eine andere, uneigentl. Bedeutung. Schon Hammond versteht einen Tempeldiener darunter.

2) Um so mehr, wenn die Sache menschlich und bürgerlich ungedenkbar sein sollte, wie es vornehmlich, und in der That auf humoristische Weise, von Br. Bauer dargestellt worden. Es sollte uns wenig auf das Historische in der Erzählung ankommen: doch fällt viel von den Einreden gegen dieselbe, wenn wir die Sache als ein Priesterinstitut vorstellen, da denn auch das Hinbringen zur heilbringenden Quelle nur von der Priestergunst abgehangen hätte. Hat aber eine Sage der Art wirklich bestanden, so liegt in unserer Erzählung keineswegs, dass der Evan-

νων την τοῦ εδατος κίνησιν an bis Schluss V. 4, oder doch dieser 4. Vers, und dieses öfter noch, in den wichtigsten handschriftlichen Zeugen, ursprünglich, wie es scheint, von Alexandria her, weggelassen, oder als unächt bezeichnet worden, oder in so verschiedener Gestalt gelesen, dass der Text ganz unsicher wird. Dagegen zeugen für die Stelle, und in ihrem ganzen Umfange, die alten Uebersetzungen, die syrische vor allen, die Kirchenväter von Tertullianus an, selbst der kirchliche Taufritus mit seiner κολυμβήθρα und seinem Taufengel: auch Nonnus hat sie ohne Zweisel gelesen 1). Aeusserlich also ist die Stelle, auch nach Lachmann's Urtheil, wenigstens als sehr alt beglau-Die neue Auslegung hat sich vorherrschend gegen die Aechtheit der Stelle erklärt, und zwar der ganzen: dieses mit Recht, wenn Unächtheit behauptet wird: denn läse man noch εκδοχ. τ. τοῦ εδ. κίνησις, so würde man Etwas zur Erklärung der Worte vermissen, so Etwas eben wie V. 4. Bei den Gegnern des Evangelium in neuester Zeit ist die Vertheidigung

gelist die Volkssage getheilt habe: er erzählt sie vielmehr ganz einfach wieder, eben, weil ihm hier auf dieses Wunder gar nichts ankam. Vgl. etwas ganz Achnliches 12, 28 f.

Auch hier hat sich Bauer der Hengstenbergischen Hypothese bedient (Christol, a. O. 568), dass der Mann mit den 38 Jahren seiner Krankeit das israel. Volk, in seinem Zuge zum heil. Lande, abgebildet habe. Uebrigens hat schon Apollinaris in der Cat. diesen typischen Gedanken.

<sup>1)</sup> Gewöhnlich wurde dem Nonnus nachgesagt (und gauz entschieden steht es so noch bei Meyer, Tholuek u. A.), dass er die ganze Stelle nicht gelesen habe. Heinsius Aristarch. 219 nur: einen Theil des 2. und 4. und den 3. V. Von diesem 3. V. allein sagt es D. Schulz. Aber er hat nur frei bearbeitet, nicht nur, weil ihm die Erzählung buchstäblich nicht zu agte oder zugänglich war, sondern (vgl. oben) weil er sie natürlich zu erklären geneigt war. Der Inhalt von V. 3 sagte vielleicht seinem Dichtergeschmacke nicht zu, aber im κεκακωμένος hei V. 4 (Conjectur von Sylburg, Scaliger, dann Werni ke zu Tryphiodor S. 242, aufgen. von Passow statt κεκαϋμένος, vgl. jedoch im Fg. Θερμά λύματα) fasst er diese ganze Masse zusammen.

der Stelle wieder aufgenommen: freilich eben so befangen diese, als bei den Freunden des Ev. oft die

Verwerfung gewesen ist.

Aber auch aus inneren Gründen wird die Aechtheit mit mehr Schein angenommen, als das Gegentheil. Schon nach den Worten V. 3 τυφλών, γωλών, Snoov, erwartet man eine Erklärung über den Grund dieses Daliegens und Wartens: besonders wie unser Evangelium so genau ist in solchen Oertlichkeiten, und (bemerkt auch De Wette) da V. 1 so genau darstellend begonnen hatte. Noch mehr setzen die Worte V. 7 δταν ταραχθη τὸ ὕδωρ eine vorhergegangene Angabe voraus, was dieses bedeutet habe, und weiter das: ¿v ő - allos u. s. w. eine Auskunft darüber. warum immer nur Einer geheilt worden sei. Wir würden wenigstens, und der Text wäre allenfalls dazu schwankend genug, annehmen müssen, dass etwas Anderes der Art dagestanden habe, aber dieses Ursprüngliche verdrängt worden sei durch die gegenwärtige Stelle. Doch dieses (auch Mark. 16, 9 ff. ist es unwahrscheinlich) liegt wohl zu fern.

Die Ursache davon, dass die Stelle, war sie ursprünglich da, so oft ausgefallen ist, lässt sich verschieden denken. Am wenigsten wohl möchte es geschehen sein, weil man den Inhalt für unglaublich gehalten hätte; eine solche Bedenklichkeit kam den Männern der alten Kirche nicht bei, auch denen, welche sonst nicht gerade den Grundsatz hegten, dass das Göttliche nur im Uebernatürlichen und Uebervernünftigen erschien. Vielmehr würden wir es uns erklären entweder daraus, dass die Stelle, zufällig oder absichtlich, aus apokryphen Sagen oder Meinungen erweitert worden sei und dadurch unsicher geworden, zuletzt auch in der öffentlichen Meinung, von welchen Erweiterungen viele Spuren in den Handschriften sind, wie das ελούετο statt κατέβαινεν V. 4 1), oder daraus,

<sup>1)</sup> Dieses von Grotius gebilligt, weil den Genien gewöhnlich die Prädicate der Orte beigelegt worden seien.

dass man die Stelle als mysteriös, weil sie einen Tauftypus enthalte 1), in den kirchlichen Handschriften wegliess: wie ja der kirchliche Gebrauch überall so bedeutend auf den Text des N. T. eingewirkt hat 2). Also im gewöhnlichen Text:

"Sie erwarteten die Erregung des Wassers. Denn ein Engel (oder ayy. kvolov, dieses mehr noch im gangbaren Styl) kam zu Zeiten auf den Teich herab und bewegte das Wasser: wer nun zuerst hineinstieg nach der Erregung, ward gesund, mit welcher Krankheit er auch behaftet war"3). Ist keine sichtbare Engelerscheinung gemeint (das κατέβαινεν ist gewöhnliche Umschreibung, Matth. 28, 2. Apok. 10, 1), wie wohl natürlich: so muss die Erregung etwas Sichtbares gewesen sein sollen, kein blos innerliches Einwirken, wie das θάλασσαν ταοάσσειν Jes. 51, 15 1). Die Engeldarstellung (ähnlich der άγγελος ύδάτων Apok. 16, 5) war hier um so mehr populär, als der Ort vielleicht in der Tempelnähe lag. Karà καιοόν gewiss nicht, zur rechten Zeit, sondern zu gewissen Zeiten, zu seiner Zeit, ob nun täglichen und wiederholten ("zu jährlichen," würde doch etwas Auffallendes haben 5)), wissen wir nicht. Aber wohl nicht, in Zeiten, welche man gewusst hätte, regelmässig wiederkehren-

Auf dieses Vorbild der Taufe deutet schon der Syrer bei κολυμβήθρα hin, und alle Gr. VV. lassen sich darauf ein.

<sup>2)</sup> Hierdurch allein würde sich der Einwand heben, dass doch gerade der Wunderinhalt der Weglassung entgegengestanden habe. Denn (so auch De Wette) Luk. 22, 43. 44 erfolgte die Weglassung aus dogmatischen Gründen.

Ein das Wasser erregender, böser Engel erscheint in einer jüdischen Legende bei Ligthf. zu d. St.

<sup>4)</sup> Îm Wechsel von πίνησις V. 3 und ταραχή V. 4. 7 liegt kein Moment für die kritische Würdigung der Verse. Κίνησις ist der unbestimmte Ausdruck, welcher durch ταραχή die bestimmtere und zwar die Wunderbedeutung erhält.

<sup>5)</sup> Dieses war doch in der alten Kirche gewöhnl. Meinung. Mit Cyrill nimmt Bengel an, es sei eben nur an diesem Feste (an der Pentekoste) geschehen.

den: denn dann würde schon das Liegen und Warten nicht nöthig gewesen sein. Ev  $\tau \tilde{\eta}$  κολ. über ihm, auf ihn herab (nicht in ihm, wie wenn der Engel der Volkssage nach "gleichsam in ihm gewohnt hätte" 1)). "Der Erste ward gesund": offenbar soll gesagt werden, dass das Wasser nur für den Moment der Erre-

gung gewirkt habe.

V. 5. Γνούς ist so unbestimmt, wie 6, 15 und mag allerdings mehr auf ein gewöhnliches Erfahren gehn. Έχων, gleichgültig in Sinn und Sprache, ob zu ἔτη oder für sich genommen: solange sich befindend — doch der Johanneischen Sprechweise gemässer ist das Erste: V. 6. 8, 57. 11, 17 ²). Aber es liegt keinesweges in den Worten, dass er sich solange auch hier aufgehalten habe, ob man nun dann ἐκεῖ zum Folgenden ziehen wolle, oder in Gedanken zu demselben wiederholen. So ist daher auch V. 6 das πολύν ἤδη χοόνον ἔχοντα nur auf die Krankheitszeit, nicht auf das κατακεῖσθαι zu beziehen. Aber in keinem Falle soll mit diesen Worten das Alter des Mannes angegeben werden (Aeltere, Paulus).

Die Frage: willst du gesund sein? 3) setzt nicht voraus, dass es dem Menschen am Wollen gefehlt habe, wie man dieses nun auch verstehe 1): sondern sie soll in der gewöhnlichen Art der evangelischen Heilungsgeschichten den Glauben des Menschen erregen, oder

<sup>1)</sup> So Lücke: aber das Wohnen der Genien (auch in jener jüd. Legende b. Lightf.) bezieht sich nur auf den Ort der Quellen. 'Ev ist  $\epsilon i \hat{\varsigma}$ ,  $\epsilon \pi i$  mit der Bedeutung der Ruhe: Bernhardy Syntax 208.

Έν τῆ ἀσθενεία — wahrscheinlich stand (äusserlich sehr begläubigt) ursprünglich noch αὐτοῦ daneben.

<sup>3)</sup> Meyer will den Ton auf  $i\gamma v\eta s$  legen — entschieden, völlig genesen; also wie durch ein Wunder. Mit Lightfoot versteht Semler bei der Frage das, am Sabbat, dazu.

<sup>4)</sup> Paulus und selbst Schleiermacher. Dieser (S. 323) legt Bedeutung in das ερχομαι, als wenn hierbei gesagt würde, es sei ihm nicht unmöglich gewesen, sich zu bewegen — was Joh. wohl nicht gemeint hat.

sich aussprechen lassen 1). Also liegt im  $\vartheta \dot{\epsilon} \lambda \epsilon \iota \varsigma$  schon eine Hinlenkung auf sich, Christus. Jedenfalls, wie auch Schleiermacher bemerkt, findet sich dieses Hülfeanbieten hier allein. Die Antwort V. 7 scheint die Aufforderung zu einer Hülfsleistung der Art, wie sie angedeutet wird  $(\beta a \lambda \epsilon \tilde{\iota} v \ \epsilon l \varsigma \ \tau \dot{\eta} v \ \kappa o \lambda v \mu \beta \dot{\eta} \vartheta \varrho a v)$ , 2) zu enthalten.

V. 8. Durch dieselbe Formel 3) wird wunderbare Genesung angekündigt Matth. 9, 6. Mark. 2. Luk. 5. Markus hat dort auch das κράββατον, Matth. κλίνη, Lukas κλινίδιον. Der Sinn ist überall derselbe: nicht etwa das Wunder zu steigern (βαρύφορτον ἐπωμίδα λέκτρον, Nonnus, und so fort die Kirchenväter), sondern die Heilung als vollständig darzustellen, indem der Kranke sein Lager (Lagerdecke) aufnimmt und nach Haus geht 4). Περιπατείν, in jenen anderen Erzählungen ὑπάγειν. Das περιπατείν, nicht etwa jenem gleichbedeutend, steht unmittelbar dem Zustande des Festgehaltenseins, der Paralysis, entgegen: er bewegte sich frei. Wie gewöhnlich aber wird V. 9 der Erfolg mit denselben Formeln beschrieben (αἴρ. κρ.,

<sup>1)</sup> So Lücke und die gewöhnlich kirchliche Auslegung. Wie in den übrigen evang. Erzählungen dieser Art geben Einige (hier Tholuck und Olsh.) eine der rationalistischen zugeneigte Deutung, dass Aufmerksamkeit, Concentration, Sehnsucht habe erregt werden sollen. Anders Euth.: ἴνα διὰ τῆς ἀποκρίσεως — πᾶσι φανῆ ἡ καρτερία αὐτοῦ.

<sup>2)</sup> Nach der, oben in der Note angedeuteten, Möglichkeit, dass Priester bei dieser Sache thätig gewesen, erhält die Scene viele Anschaulichkeit. Am Sabbat (V. 10) waren jene nicht gegenwärtig. Daher denn auch vielleicht wenige oder keine Hülfesuchenden sonst, und daher auch ein gewagtes Wort eines Kranken möglich war an einen Volksweisen, welcher mit seiner Jüngerschaft als den Priestern nicht untergeordnet gelten konnte.

Έγειρε statt ἔγειραι (dieses rec. in allen drei Stellen, Matth. 9, 5. Mark. 2, 9 und hier) steht seit Griesb. hier und bei Markus.

<sup>4)</sup> Diese neue Erklärung der evang. Stellen gab zuerst ein moderner Reisender: irren wir nicht, de Rocca in den Reise-Erinnerungen aus Spanien.

περιπ.), mit welchen er angekündigt war. Aber die Art von Wunderheilungen, wie sie hier berichtet wird, ist die gewöhnlichste, zugänglichste unter den evan-

gelischen Wunderheilungen.

Die folgende Erzählung ist nun ganz in der leichten, umständlichen Sprache des Lebens gegeben, welche in diesem Evangelium mit sinnigen, tiefgehenden Reden abzuwechseln pflegt. Das Benehmen der Iovbaïot, welche hier wieder nach C. 2 auftreten, schreitet in der Weise fort, dass sie erst (ob sie nun den Hergang durch Jesum gekannt haben sollen oder nicht) den Geheilten der Sabbatsverletzung anklagen, dann dasselbe gegen Jesum thun, endlich zum Vorwurfe der Lästerung gelangen.

V. 10. Oùn Esertiv auch in den Evangelien die, auf das Gesetz hinweisende, Formel. "Das Lager aufheben," wird nach der obigen Erklärung nicht als Arbeit, sondern als eine solche Thätigkeit erwähnt, mit welcher eine Lebensveränderung, hier ein Wechsel der Wohnung angefangen würde 1). Was im Gesetze einfach, unbestimmt ausgesprochen worden war (2 Mos. 20. 23. 31), und von den Propheten nur vor groben Entweihungen verwahrt (Jer. 17, 21 — 27): das wurde von der Exilzeit an (Nehem. 13, 15 ff.) immer äusserlicher, geistloser, peinlicher 2).

V. 11. In der Heilungsmacht Jesu findet der Mensch entweder eine Berechtigung, vom Gesetze freizusprechen, ohne Zweifel, indem er Jesum als Propheten achtete, oder einen Anspruch an unbedingte Folgsamkeit. Ohne allen Grund (vornehmlich durch eine unberechtigte Misdeutung von V. 15) fanden Einige (schon Chrysostomus und Euthymius sprechen dagegen) in dem Betragen des Menschen Undankbarkeit, Hinlenken des jüdischen Hasses auf Jesum. —

<sup>1)</sup> Jüdische Anordnungen dieser Art bei Lightfoot zu d. St.

<sup>2)</sup> Der talm. Tractat Schabbat (1. des 2. Seder) hat die Bestimmungen der Meister zusammengestellt.

Die Juden nun gehen V. 12 (so auch anderwärts in diesem Evang.) auf die Folgerung des Menschen nicht ein, sondern halten sich an das, was neben der Heilung in ungesetzlicher Weise geschehen sei. Also ist es nicht die Heilung am Sabbat, um deren willen sie Jesum angreifen: vielleicht hätte diese, selbst wenn man sie für gewöhnlich ärztlich gehalten hätte, auch nicht angegriffen werden können 1); und wenigstens steht es Matth. 12, 12. Mark. 3. Luk. 6 noch als eine jüdische Streitfrage: ob Heilungen am Sabbat erlaubt?

V. 13. "Er 2) wusste nicht, wer es war: denn Jesus war hinweggegangen, weil volksdrang an jener Stelle war." Nämlich, er hatte sich nicht nach dem ihm Unbekannten erkundigen können: nicht als sei ihm die Person Jesu bekannt gewesen, aber zu schnell aus dem Gesichte gekommen. Im ¿ξένενσε (er wich aus) liegt nicht die Bedeutung des Heimlichen, nur des Schnellen und Unbemerkten 3).

V. 14. Eine sittliche Segnung neben der physischen. Es liegt nicht nothwendig in den Worten: sündige nicht mehr, dass der vorige Zustand aus Sünde hergekommen sei (wogegen 9,1 ff.) 1), oder als habe Christus auch nur die Heilung als Sündenvergebung darstellen wollen (wie Matth. 9, 2 ff. Luk. 5). Er soll sich nur der göttlichen Wohlthat würdig machen.

<sup>1)</sup> J. A. Danz. Christi curatio Sabbatica vindicata ex legibus judaicis, ad Matth. 12. — Meuschen N. T. ex Talmude illustratum p. 569 ss. Die Stellen M. Maimonides S. 588 ff. sind nur Ausführungen des talmudischen Grundsatzes (Joma 8, 6): dubium vitae pellit sabbatum.

<sup>2)</sup> Ueber die Schreibart δ-ἀσθενῶν statt des rec. δ lαθείς sagt Meyer mit Recht: wenn ἀσθ. äusserlich beglaubigter wäre, würde lαθείς für Glosse zu halten sein.

<sup>3)</sup> Das ἐκνεύειν so im unclassischen Sprachgebrauche (Dorvill. zu Char. p. 365). — Von ἐκνέω leiteten es Krebs und Kypke ab, von einem zweifelhaften Worte ξενεύω (sich fremd halten) hält es selbst Erasmus für möglich herzuleiten.

<sup>4)</sup> Die gewöhnliche Dentung von Altersher. "Υβοιν αναμνήσας προτέρην ποινήτορα νούσου (?) Nonnus.

Dabei mag es auch unentschieden bleiben, ob das χεῖρον auf Leibesübel oder auf Innerliches gehen solle.

V. 15. "Dass Jesus es sei": hier im Tempel, beim Lehrergeschäft, war es leicht zu erfragen. Der Evangelist lässt den Grund dieser Anzeige unbestimmt.

V. 16. 'Εδίωκου ist nicht auf Einen Act zu beziehen (einen bürgerlichen, wie Einige 1) die folgenden Reden Jesu in ein gerichtliches Verhör verlegen wollten: oder auf das Beginnen der Verfolgung), sondern es soll etwas Fortgehendes bezeichnen. Wie denn auch 7, 21 so von diesem Ereignisse gesprochen wird, als habe es nachhaltig gewirkt bei den Juden. Ταῦτα εποίει - absichtlich unbestimmt gegeben, weil ja die Juden vom Heilen Nichts wissen wollten, und sich nur an jenes αἴρειν τὸν κράββατον hielten. Der gewöhnliche Text giebt (auch bei Scholz) nach of Tovbalot -: καὶ ἐζήτουν αὐτὸν ἀποκτεῖναι, etwas unwahrscheinlich, wenn es auch nicht äusserlich verwerflich wäre. Darum konnte doch kein Versuch auf das Leben Jesu Statt haben. Der Satz ist um des µallov V. 18 willen hereingekommen: aber dieses ist nun gar 2), und steht dem διώκειν entgegen (die Formel ζητ. άποκτ. oft bei Joh., 7, 1. 19. 40. 25. 8, 37).

Die folgenden Reden Jesu (sie gehen, nur Einmal unterbrochen, bis an's Ende des Cap.) waren dem Ev. die Hauptsache, derenwegen er das Vorige erzählt hat. Es wird vorausgesetzt, dass Anzeigen jener feindseligen Gesinnung bemerklich geworden seien. Auf diese bezieht sich das ἀποκοίνεσθαι (2, 18). V.17. Ό πατήφ μου im besonderen Sinne, wie es auch die Juden verstehn V.18: ob nun Der, welcher Ihn besonders beauftragt habe, oder Vorbild in besonderer Art. Έως ἄφτι (16,24.1,2,9), nicht bis jetzt, sondern immerfort (vgl. ἄχρι τοῦ νῦν Röm. 8, 32) 3). Κάγὸ ἐφγάζομαι

<sup>1)</sup> So Meyer — ohne jedoch dem διώπειν die bürgerliche Wortbedeutung geben zu wollen: dieses scheint Lampe zu thun.

<sup>1)</sup> Daher hei Nonnus μᾶλλον übergangen wird.

<sup>3)</sup> Euthym.: τὸ ἔως ἄρτι τὸ διηνεκές τῆς ἐργασίας σημαίνει I. Th.

ist der Schluss aus dem Vorigen. "Darum auch ich wirke", nämlich ununterbrochen. Nichts ist zu suppliren, das Präsens hat diese Bedeutung, dass dieses sein Werk, seine Bestimmung sei. Aber der Sinn ist immer richtig erkannt worden. Die Sabbatsfeier schliesst bei den Gottverwandten 1) nicht edles, gottartiges Wirken 2) aus, da ja auch am göttlichen Sabbat (Gen. 2, 3. 2 Mos. 20, 11) das Wirken Gottes nicht aufgehört hatte, wenn auch das Schaffen 3). Wenn die Alexandriner Aehnliches gesagt haben 1), so ist es mit platonischer Metaphysik geschehen: übrigens nie die Anwendung auf die Sabbatsfeier gemacht 5). — Christus führt die Juden auf die Hauptsache hin, von welcher sie Nichts wissen wollten, auf die geschehene Heilung.

V. 18. Wie vorher an das Aeusserliche der That, so heften sich die Juden hier an das Aeusserliche der Rede Jesu. Έλνε (Matth. 5, 17) τὸ σάββατον durch

<sup>1)</sup> Und dieses hier wohl im freiesten Sinn, nicht in dem, in welchem des Menschensohn Herr des Sabbat heisst Mt. 12, 8 und beide Parallelen.

<sup>2)</sup> Denn dieses hat man bei έργάζομαι zu denken: das Sabbatgesetz aufzuheben, war Jesus beim Evangelisten wohl nicht gemeint. Dass er in göttlicher Art Contemplation mit der Wirksamkeit verbinde (Olshausen und De Wette), dieser Gedanke gehört nicht hierher, theils, weil das Ruhen hier etwas Anderes ist, theils, weil Christus von sich nur das Wirken ausspricht.

<sup>3)</sup> Vgl. die philosophisch gedachte Stelle des Maximus beim Enth. z. d. St.

<sup>1)</sup> Philo L. alleg. I. v. A. παταπαύσας την τῶν θνητῶν σύσταστε ἄρχεται ἐτέρων θειστέρων διατυπώσεων, dabei auch auf das Activum gestützt κατέπανσεν und das ὧν ἤρξατο (das Göttliche habe immer den Keim neuer Schöpfungen in sich). Jene θειότερα sind die tieferen Idee'n, welche in der Siebenzahl ausgedrückt seien. — Anders de Cherub. (p. 123 Frc.): τὸ ἐν τοῖς οὐσιν ἀναπανόμενον, ἔν ἐστιν ὁ θεός u. s. w. οἰκεἰότατον μόνω θεῷ τὸ ἀναπανίσθαι. [Max. Tyr. Diss. 21. c. 6: οὐδὲ ὁ Ζεὺς σχολήν ἄγει — πραγματεία αὐτοῦ διηνεκής — ἀέναον χορηγεῖ τοῖς οὖσι σωτηρίαν]. — Γενωανίτ sind Just. Tryph. 23 (τὰ στοιχεία οὐ σαρβατίζει) und 29 (Gott wirke auch am Sabbat).

<sup>5)</sup> Der Sabbat selbst wird bei Philo a. ersten O, allegorisirt.

sein Handeln nicht geachtet, oder, zur Nichtachtung beigetragen. Hat  $\ell oa$  lov (Röm. 8, 32. AG. 20, 28), Vater im besonderen Sinne (nicht in dem wie 8, 41). Isov  $\ell$  solov  $\ell o$  de $\tilde{o}$  nicht Erklärung, sondern Begründung des Vorigen: indem er eben so wirken wolle wie Gott (Anders  $\ell oa$  de $\tilde{o}$  Ph. 2, 6 1)). Vgl. 10, 33. 19, 17.

Auf diese jüdische Rede, ihn der Lästerung anklagend, weil er in göttlicher Weise, selbständig über das Gesetz hinaus, wirksam sein wolle 2), folgt die Antwort Jesu, ununterbrochen, Johanneisch, oft anscheinend wiederholend, wirklich aber den Gegenstand immer neu wendend - in zwei Abschnitten: 19-30. 31 bis Schluss des Cap. Der erste Abschnitt erweist jene Befugniss aus der höheren Kraft, welche er besitze: die ungewöhnliche Art seines Wirkens aus der ungewöhnlichen Kraft, aus göttlicher Geistesmacht das Recht freien Handelns nach der Regel im Geisterreiche. Der zweite Abschnitt weist von dem, was Er über sich sage, auf das hin, was ihr eigener Sinn ihnen sagen, wie er für Ihn zeugen sollte: und es hat also der Ev. hier sogleich im Anfange oft wiederkehrender Reden Jesu über seine Person ihn die Erklärung geben lassen, warum diese erfolgen, nämlich weil seine geistige Persönlichkeit ihnen selbst unzugänglich sei.

V. 19 und 20 stehen nur steigernd neben einander: im 20. V. hat πάντα und μείζονα den Ton. Die

<sup>1)</sup> Umgekehrt wird die Stelle gewöhnlich aufgefasst, dass das ἴσον u. s. w. die Folge aus dem Vorigen ausdrückt. So auch Basilius c. Eunom. I. 723 (Par. 633) Ἡγανάκτουν, ὅτι πατέρα ἴδιον ἔλεγε τὸν θεὸν, τὸ ἐφεξῆς ἀφ' ἐαυτῶν συλλογιζόμενοι, ὅτι διὰ τούτου ἴσον ἑαυτὸν ἐποίει τῷ θεῷ, ὡς ἀναγκαίως ἐπόμενον τῷ πατέρα ἔχειν τὸν θεὸν, τὸ ἴσον ὑπάρχειν τῷ θεῷ.

Wie oben Calvin, Schlichting und Wolzogen, auch Lampe: argumentum additur, e quo Judaci illud colligebant.

<sup>2)</sup> Allerdings hat Jesus weder für noch gegen den jüdischen Schluss V. 18 gesprochen, sondern er führt aus, wie er das mit Recht gesagt habe, woraus die Juden jenen Schluss gezogen hütten.

Auslegung, welche V. 19 im allgemeinen Sinne nehmen will (vom menschlichen Vater, so dass davon V. 20 die Anwendung gemacht würde auf das himmlische Verhältniss 1)), ist, abgesehen vom váo V. 20, schon darum nicht anzunehmen, weil V. 20 mehr enthält als V. 19. Die Ausdrücke βλέπειν und δεικνύειν sind, wie der Zusammenhang zeigt, auch das àg' ξαυτοῦ (vgl. auch das ἔδωκε V. 26. 27), nicht blos auf das Beispiel 2) zu beziehen, sondern auf das Kraftverleihen: Zeigen bedeutet Möglichmachen, wie nach gleichem Wortgebrauche 10, 32, selbst Wirken. Also (V. 19) "dem Sohne ist nichts möglich, als was der Vater ihm möglich gemacht hat, denn nur mit dessen Kraft handelt er (V. 20). Er verleiht ihm alle seine Kraft, und so wird der Sohn Mehr noch ausführen können, als was ihr jetzt seht."

Oὐ δύναται hier anders als 3, 27. Hier ist es ganz eigentlich: er vermag nicht 3). Ήφ' ξαντοῦ alte Formel (4 Mos. 16, 28 — 2 Kor. 3, 5), bei Johannes besonders oft: bisweilen tritt in ihr mehr die Bedeutung: nach eigenem Wissen oder Willen, hervor (7, 18. 28. 8, 42. 12, 49), öfter die: mit eigener Kraft (30. 11, 51. 15, 4. 16, 13) 1). Dem negativen Satze: οὐ δύναται u. s. w. steht, ganz in gleichem Sinne,

<sup>1)</sup> So hatte Lücke in den früheren Ausgaben (nicht mehr in der 3.) das Verhältniss der beiden Verse aufzufassen geschienen.

<sup>2)</sup> Auf Beispiel oder Unterweisung wird das Wort gewöhnlich bezogen: ungeachtet oft, auch von Kühnoel, auf einen anderen Sprachgebrauch im Hebraismus (Ps. 16, 11. 45, 5. 71, 20) hingewiesen worden ist. Gegen frühere rationalistische Deutungen, welche nach jener Auffassung des δεικνύειν das ποιείν und ἔργα von Lehren und Lehre verstanden, bedarf es keiner Erinnerung mehr.

<sup>3)</sup> Natürlich schwankte die kirchliche Auslegung bei diesem Worte (ungeachtet ihrer dogmatischen Verwahrungen) immer in uneigentliche Deutungen des δένασθαι hinüber: sittlich können, also soviel als wollen (Mark. 6, 5, 10, 38 And. dahin gezogen).

<sup>4)</sup> Eur un te wurde ohne Noth schwierig gefunden. Ausführlich spricht Lampe gegen die exclusive Bedeutung (fälschlich

der positive zur Seite: å yào år u. s. w. Also bedeutet dieser zweite nicht: Alles was jener thut, thut auch dieser!) (sonst würde er dasselbe mit dem folgenden Satze im 20. V. sagen); sondern: nur was jener u. s. w. Im óuotos liegt nach dem Sprachgebrauche der Stelle nicht blos eine Verstärkung des radra. sondern der Gedanke: ihm nachfolgend, also, mit seiner Kraft?).

Die Formel V. 20:  $\delta$  πατήρ φιλεῖ τὸν νίον — wie 3, 35 (ἀγαπῆ) 3): leitet nur das Folgende ein, daher γάρ eigentlich zu diesem gehört: um der innigeren Verbindung willen zwischen den Beiden geschehe es. Μείζονα ἔργα — Johanneischer Ausdruck 1, 51. Grösseres, sowohl in höherer als in umfassenderer Wirkung. Το  $\dot{\tau}$ των: alle einzelnen, äusserlichen Wunder sind gemeint.

Die Egya Christi erscheinen hier zum erstenmale; es ist ein bedeutender Begriff beim Johannes 1). Es sind nicht dieselben, welche wir Matth. 11, 2 (im altisrael. Sprachgebrauche, vgl. Hebr. 3, 9) erwähnt finden: dieses sind Gottesthaten schlechthin. Beim Johannes 1) heissen die der Person Jesu eigenthümlichen Thaten, ja die idealen Erscheinungen von ihm, so, und 2) immer stehen diese Egya im Zusammenhange mit dem Egyov Christi (4, 34. 17, 4). Die äusserlichen Wunder begreift der Name Egya in sich,

nimmt er es, so auch L. de Dieu v. A., für ἀλλά), und dennoch hat es diese; ausgenommen es zeigte u. s. w.

<sup>1)</sup> Dieses "Alles" fügten Uebersetzer (wie Nonnus) und Homileten gewöhnlich hinzu.

<sup>2)</sup> So sprechen vom *óuolos* Augustinus und Theophylakt, und sonst die KVV. oft. Die Socinianer nahmen es für una, und beriefen sich dabei auf Beza's pariter.

<sup>8)</sup> Den Unterschied von gιλεῖν und ἀγαπᾶν (schon bei Aelteren, vgl. Lampe, neuerlich Lücke) mögen wir auch hier nicht in der Johanneischen Sprache anerkennen. S. oben S. 143.

C. G. Stark paraphr. et comm. in Jo. 13 ss. Exc. I. L.
 Vorotzsch quaenam τὰ ἔψγα etc. sint Joanni\_dicta. Alteb. 834.

aber sie machen bei Joh. gewiss den geringsten Theil derselben aus. Jene  $\delta \delta \hat{s}a$  seines Lebens und die geistigen Wunder, auch die durch alle Zeiten hin, sind vielmehr die Hauptsache bei denselben.

"Ira v. θανμάζητε, ob als Erfolg oder als Endzweck genommen. Die grammatische Streitfrage über diese Partikelbedeutungen hat theologisch geringe Wichtigkeit, weil in der Sprache der Frömmigkeit Erfolg und Endzweck immer in einander fallen. Das θαυμάζειν ist dem höheren Wunderbegriffe bei Johannes gemäss aufzufassen, davon also, dass sie die, von Christus dargestellte, höhere Persönlichkeit auf sich einwirken liessen.

Unbedingt göttliche Attribute waren bei den Israeliten Todtenerweckung (5 Mos. 32, 39. 1 Sam. 2, 6. B. d. Weish. 16, 13) und Gericht (Gen. 18, 25. Ps. 82, 1). Aber nach dem Buche Daniel (12, 13) 1) waren es auch Messianische Attribute. Diese also 2), in seinem Sinne genommen, legt er sich im Folgenden bei V. 21—30. Gewiss aber stehen diese Prädicate hier im Zusammenhange mit der göttlichen, endlosen Thätigkeit, Lebendigkeit V. 17. Ihr gemäss schafft er auch Leben ohne Ende.— Die Geschichte der Auslegung unserer Stelle, von Lücke (erster Anhang z. 2. Theile) vortrefslich dargestellt 3), zeigt eine zwie-

<sup>1)</sup> Noch nicht, meinen wir, Jes. 26, 19.

<sup>2)</sup> So müssen wohl die beiden Bilder, Auferstehung und Gericht, einander in der Stelle beigeordnet werden. Lücke hält das vom Gericht Gesagte nur für Begründung des οδς θέλει V. 21. "Die freie, aber göttliche, Auswahl müsse auf einer πρίσις beruhen. Ohne diese wäre sie menschliche Willkühr."

<sup>3)</sup> Aus früherer Zeit sind Maldonatus und A. Calovius zu vergleichen.

Für die älteste Geschichte ist es allerdings entscheidend gewesen, dass sich die Gnostiker der Stelle bedient haben für ihre geistige Auferstehung: Irenäus gebraucht daher eben diese Bilder gegen sie (V. 28. Iren. 5, 13), Tertullianus bezeichnet jenen Misbrauch ausdrücklich, de resurr. 37 (unsere ganze Stelle citirt er c. Praxeam 21). Der gnostischen Auslegung wegen ha-

fache Aussang. Entweder wurde das Ganze übereins genommen, und hier nun von Einigen auf eigentliche, von Anderen auf uneigentliche, geistig-sittliche Erweckung und Gericht gedeutet. Oder (denn V. 24—27 war fast unmöglich in eigentlichem Sinne zu verstehn) man theilte die Stelle, und fand zum Theile die eigentliche (V. 21—23, und verstärkend V. 28. 29, Viele auch nur V. 28. 29<sup>1</sup>), zum Theile die uneigentliche

ben auch die Alexandriner durchaus die eigentliche augenommen: auch bei Cyrill v. Alex. findet sich nur diese, lib. 2 c. 6 f. Diese herrscht überhaupt in der griechischen Kirche: auch wo die KVV. von der geistigen Auferstehung sprechen (Basil, de Sp. S.: das Evangelium könne heissen ή τοῦ έξ ἀναστάσεως βίου προδιατύπωσις), übergehen sie diese Rede. Dass diese übrigens dennoch wenig für das Auferstehungsdogma erwähnt wurde, kam daher, dass sich ein ganz anderes Interesse in die Stelle legte, das christologische (Euthymius: σοφωτάτη και θαυμασία πλοκή των ύψηλων αμα και ταπεινών δημάτων). So Greg. Nyss. de an. et res. p. 133 Krabinger., mit deutlicher Hinweisung auf uns. St.: τὰς εὐαγγελικὰς φωνάς ώς προδήλους πᾶσιν οὐσας, παρήσουεν. - Im Abendlande, hat Augustinus die theilende Auffassung herrschend gemacht (hom. tr. 19 und 22; vgl. Civ. D. 20, 6); die zweite Auferstehung beginnt bei ihm V. 27: und hierin wich die spätere Zeit ab. Denn Alle, auch Ropert v. Deutz im 5. B., finden die eigentliche Auferstehung nur im 28 f. Verse. So auch Calvin, aber er sjeht nur eine Anbequemung darin, dass die leibliche Auferstehung wie ein grösseres Wunder eingeführt werde. Es geht auch bei Lücke hervor, dass Socinianer und Arminianer (unter jenen ist Schlichting ausgenommen) durchgängig der eigentlichen Deutung günstig gewesen sind: unsere Orthodoxen mehr der theilweis uneigentlichen.

1) Dieser Ansicht, dass nur V. 28 f. von wirklicher Auferstehung handle, sind auch Lücke, Tholuck, De Wette, indem sie das Erste, V. 21—23, als allgemein gesagt nehmen von beiden Auferstehungen. Schleiermacher findet die phys. Auferst. nur V. 28 f. (Hom. S. 358): auch Herder und Paulus (dieser nur das aŭtoŭ V. 18 auf Gott beziehend).

Nachdem Lightfoot in der Stelle eine Beziehung auf die zwei Auferstehungen im Judenthume, die in Apok. 20, 4—6 beschriebenen, gefunden hatte, Lücke eben in dieser Judenmeinung eine Veranlassung für Jesus angenommen, diese Darstellung von doppelter Auferstehung zu geben: nahm Olshausen hier eine

darin. Die älteste und gangbarste ist die zuerst erwähnte, und das Dogma von Auferstehung und Weltgericht bildete sich gern aus dieser Stelle: diese kirchliche Auslegung wurde, wie so oft, wieder die gangbarste neuester Zeit, auf dem rein historischen Standpuncte 1). Wenige nur haben das Ganze als Allegorie aufgefasst 2), und wir schliessen uns diesen unbedenklich an.

Denn auch nicht zum Theile kann man in der Stelle jene Ereignisse, im eigentlichen Sinne genommen, finden wollen. Es würde die Stelle so schon dem geistigen Charakter unseres Evangelium wenig angemessen sein: vornehmlich insofern die Rede, welche doch diesem gegenwärtigen Geschlechte jene Wunder verheisst (δείξει - ίνα ύμεῖς θαυμ.), von einer baldigen, sichtbaren Rückkehr auf Erden sprechen würde. Oder hätte der Ev. Jesum seine Bestätigung vor diesen Menschen schon von zukünstigen und übersinnlichen Ereignissen hernehmen sollen? Dieselbe Schwierigkeit fand sich oben 2, 21 f. Und bei der Theilung der Stelle tritt noch die Schwierigkeit hinzu, dass die Rede ohne alle Uebergänge, ohne Haltung, aus Einem in das Andere hinüberschwanken würde. Die Auslegung aber wird zeigen, dass uns Nichts zu dieser Theilung zwingt.

Von einer solchen Johanneischen Methode (sollen wir nicht sagen, Methode Christi selbst), jüdische Bilder als Allegorie zu gebrauchen, nicht blos diesel-

dreifache an, zu der moralischen und physischen noch die erste, die der Gerechten (V. 25).

<sup>1)</sup> Die ganz eigentliche Deutung vertheidigte mit Storr, Tittmann u. A. auch Schott, zuletzt in: Commentarius in — J. C. sermores — de reditu ad jud. p. 366 ss. Auch Kühnoel und Baumeister (Studien d. evang. Geistlichkeit Würtemberg's II.) und aus Keil's Schule: Sneedorf-Hammer: mortuorum in vitam revocatio sermonibus C. vindicata. Lips, 794.

<sup>2)</sup> Ganz als Allegorie fasste die Stelle II. Deysing in Bibl. Brem. Cl. 1 Fasc. 6, gegen ihn Lampe S. 79. Neuerlich Eckermann, Ammon, Andere bei Kühneel genannt. — "Antiquirt" wenigstens möchten wir die Ansicht nicht mit Olshausen nennen.

ben als Accommodation zuzulassen, ist oben bei 1, 52 gesprochen worden. Mit dem Gerichte ist es schon geschehen 3, 17. Aber wir wissen, dass auch beides keine neuen Allegorie'n waren: vielmehr waren sie in der prophetischen Sprache längst im Gebrauche gewesen 1). Was in jener politisches Bild gewesen war (wenigstens Ezech. 37, 1—14), wird bei Johannes zum grossen, geistigen; bei Paulus hat es immer nur seine Bedeutung im sittlichen Leben des Einzelnen (Röm. 6, 4 ff. Eph. 2, 1. 5, 14. Kol. 2, 13) 2).

Der Gesammtsinn der Stelle bis V. 30: Höheres und Umfassenderes werde er leisten, indem er die Welt geistig erregen, umbilden, und das Würdige von dem Unwürdigen scheiden werde <sup>3</sup>), also Geisteskräfte walten lassen durch die ganze Menschenwelt hin. Im Zusammenhang mit dem, was dieses Alles veranlasst hatte, mit der Sabbatfrage, findet sich hier in der That nur eine ideale Erweiterung jenes Spruchs: des Menschensohn ist Herr des Sabbat.

V. 21. Έγεί ρει καὶ ζωοποίει erweckt, Leben verleiht (umgekehrt Paulus ζωοπ. κ. έγ. Eph. 2, 5. 6) nur das Bild ausmalend, daher im Nachsatze nur ζωο-

<sup>1)</sup> Ueber die Allegorie der Todtenerweckung im Judenthum vgl. Menasseh ben Israel de resurr. mortuorum. Groning. 1667. Eine uncigentliche Todtenerweckung scheint mit Lücke auch in den Stellen anzunehmen zu sein: Matth. 11, 5. Luk. 7, 22 vgl. Jes. 61, 1.

<sup>2)</sup> Auch hat das Bild des Todes und Lebens bei Joh. weniger die Bedeutung von Elend und Heil (wie b. Paulus), sondern (wie in der antiken Bildersprache) die von geistiger Lebendigkeit, Kraft, und von deren Gegentheile (Apok. 3, 1).

Die uneigentliche Auferstehung unserer Stelle ist allerdings die 2 Tim. 2, 18 (ἀνάστασιν ήδη γεγονέναι).

<sup>3)</sup> Ganz wie hier das Gericht (Scheidung erklärt es auch Schleiermacher) ist das Aussenden der Engel und Versammeln der Auserwählten gemeint Matth. 24, 30 f. Anders angewendet, allegorisch gebraucht, findet sich das Bild des Messianischen Weltgerichts nach der uns wahrscheinlichsten Deutung Matth. 25, 31 ff.

ποιεί. Doch hier lenkt das ζωοποιεῖν auf einen weiteren Begriff ein, Leben geben überhaupt. Es soll das Präsens in den beiden Worten entweder das Vermögen dazu oder das Fortwährende dieser Art ausdrücken. Οθς θέλει — natürlich ὁ νίός, nicht (etwa nach 6, 44) Gott. Die Formel darf nicht (vornehmlich auch, wenn man die Stelle, wie wir, von geistiger Auferstehung auslässt) im prädestinatianischen Sinne genommen werden, und ebensowenig als Widerspruch gegen den jüdischen Particularismus ("nicht gerade die sogenannten Berechtigten") 1): sondern sie umschreibt die Gottesmacht (darum weil und so wie er es will, θίλων ζωοποιεί). Oder wollte man es mit Schleiermacher vom Allmähligen dieser Erfolge verstehen, so mögen wir auch nicht widersprechen 2).

V. 22. 23. Auch das Weltgericht soll er halten. (Anders in d. angf. St. 3, 17 f.) Nämlich durch Scheidung das Reich Gottes innerlich gestalten. "Auch richtet der Vater Niemand, sondern hat alles Gericht<sup>3</sup>) dem Sohne übergeben." Also nur durch diesen wird die göttliche Sache auf Erden angeordnet werden.

Elva πάντες u. s. w. Dieses steht nicht nur neben dem Vorigen, wie die Bezeichnung des Erfolges von jenem Gericht als einer Machtäusserung 1), sondern es stellt das Wesen oder den Endzweck jenes Gerichts selbst dar. "So dass Alle auf gleiche Weise Vater

<sup>1)</sup> Lücke: "der Messias war in seinem Belebungswerke an die äussere Abstammung von Abraham gebunden." Auch Rupert: quos vult, sive Judaci sive gentiles sint.

Die Vertheidiger der Auslegung von der physischen Auferstehung verstehen, des οὖs θέλει wegen, ζωοποιεῖ vom Beseligen.

<sup>3)</sup> Πασαν gleichgültig ob alles, oder das Richten ganz (δλην auch Nonnus). Man hielt dieses für verschieden, indem man bei jenem an das Umfassende, bei diesem an das sowohl lohnende als strafende dachte. Calvin verstand unter κρίσις das Herrschen.

<sup>4)</sup> Freilich ist dieses von Altersher die gangbare Auffassung.

und Sohn ehren, so dass sie in des Sohnes Sache die des Vaters erkennen." Aber dieses Erkennen, dieses Ehren, ist, eben weil es Endzweck sein soll, als etwas Bleibendes aufzufassen: "so dass es fortan Eines sei, Christus ehren und Gott:" kurz, auf dass das Christusreich als das göttliche bestehe und anerkannt werde. Ka965 brauchte nicht gerade zu bedeuten: im gleichen Mass, Grund, sondern nur historisch: sowie (17, 11. 20) 1), und es könnte dann als Sinn der Worte nur das angenommen werden, dass man den Abgesandten um des Sendenden willen zu ehren habe 2). Dennoch bedeutet es hier jenes: aber die Ehre des Sohnes ist nicht Ehre seiner Person, sondern seiner Sache. Uebrigens verstehn wir den Satz καθώς u. s. w. nicht wie unbedingt voraussetzend (denn eine Ehre Gottes in diesem Sinne fand bei den Juden nicht so durchaus Statt), sondern eher hypothetisch oder fordernd: wie sie es etwa thäten, oder, wie sie es thun sollen. <sup>'O</sup> μή τιμον u. s. w., die gewöhnliche Johanneische Bestätigung und Verstärkung durch das Gegentheil: In Einem wird der Andere geehrt: wer sich vom Sohn abwendet, thut es auch von Gott.

Der Johanneische Grundgedanke: die gleiche Sache Gottes und Christi — daher Einer in dem Anderen geschaut, geehrt — die Treue zum Einen wird erkannt aus der zum Anderen.

Die folgende Rede bis V. 30 führt nun den Gedanken von Auferweckung und Gericht dreifach aus: V. 24 spricht als Grundanschauung des Ganzen den geistigen Sinn der Rede aus. Dann führt V. 25—27 erst das Bild an sich, endlich V. 28—30 dasselbe in

<sup>1)</sup> Dieses, und die eigentliche Bedeutung des τιμάν, war vormals ein Hauptgegenstand der Polemik gegen die Socinianer und des Streites unter den Antitrinitariern selbst. Umgekehrt fanden (Chrysost. hom. 38) die Sabellianer in der Stelle die Identität des Vaters und Sohnes.

<sup>2)</sup> Grotius und die gewöhnliche, arminianisch - rationalistische Deutung.

seiner Messianischen Gestalt aus. Diese vielseitige Fassung soll nur den Gedanken heben: gewiss und durchaus werde es so kommen.

V. 24. Ο τον λόγον μου άκούων bei Joh. der, welcher das Wort vernimmt, den Sinn desselben fasst (8, 38, 43, 47, 18, 38). Das Glauben ist die natürliche Folge davon: und, jenem Wechselverhältnisse zwischen Vater und Sohn gemäss, wird der Glaube um des Worts willen als Glaube an den Sendenden dargestellt. Das Wort Jesu ist bei Johannes immer etwas Ganzes, die Verkündigung von seinem Werk, nicht einzelne Reden oder Belehrungen. "Hat das ewige Leben und kommt nicht in das Gericht." Hier geht, wie es im gewöhnlichen Sprachgebrauch so nahe lag, die Sprache in eine andere Bedeutung der kolois über: verurtheilendes, ausscheidendes Gericht. Denn V. 22 ging das Gericht auch die Würdigen an. "Er kommt nicht hinein" bedeutet nicht soviel, als: er kommt frei hindurch, sondern: bei ihm ist von Ausscheidung gar nicht die Rede. "Sondern er ist schon übergegangen aus dem Tode in das Leben." Dasselbe im sittlichen Sinne 1, 3, 14. Vgl. θάνατον μή θεωσείν 6, 39 f. 8, 51. In diesem αλλά μεταβ. u. s. w. wird der Sinn des Beiden vorigen (Auferstehung und Gericht) zusammengefasst, und Leben bedeutet daher hier zugleich die volle, freie, edle Kraft und Thätigkeit, und die Seligkeit des Lebens 1).

<sup>1)</sup> Gegen die, mit Ernst und Fleiss ausgeführte; Behauptung J. E. R. Kacufer's (de biblica ξωής alwrίov notione. Dresd. 838. p. 112 ss.), dass auch hier, wie überall in der Sprache N. T., die âl. ζωή nur das jenseitige Leben bedeute, hat Lücke ausführlich gesprochen, vornehmlich auch von der Seite, welche uns, nach unserer Auffassung von V. 28 f., nicht angeht: dass allerdings das Eine, Leben und Tod, in Einer Rede Verschiedenes bedeuten könne; was denn wohl ausser Zweifel ist. Wir bekennen gern gegen jenen geehrten Freund, und sind dem auch oben beim 3. Cap. getreu geblieben (vgl. S. 151), dass uns gerade umgekehrt die alwvios ξωή (das Wort al. nicht in der

Diejenigen, welche auch diesen Vers durchaus von eigentlichem, äusserem Erwecken und Richten deuten, nehmen έχει und μεταβεβηκεν, wie sie es nun ausdrücken mögen, so gut wie schon haben, oder dazu bestimmt sein, es zu haben 1).

Die erneute Darstellung im Bilde V. 25 beginnt mit der wiederholten Formel αμήν α. λ. ν., wie der abermals erneute Ansatz V. 28 mit der Formel: μή θανμάζετε τοῦτο. Έρχ. ἄρα κ. νῦν ἐστι 4, 23 ²). Bei der buchstäblichen Auffassung wird das καὶ νῦν ἐστι von den einzelnen Todtenerweckungen jener Zeit genommen (Cap. 11. Mark. 5. Luk. 7, oder auch von solchen, wie Matth. 27, 52 f.), oder man fand darin die Idee einer Belebung der einzelnen Abgeschiedenen nach dem Tode ³). Für diejenige Auslegung, welche den Sinn der Stelle theilte, war καὶ νῦν ἐστι und die Weglassung desselben V. 28 ein Hauptgrund ihrer Auslegung.

"Die (geistig) Todten werden hören die Stimme des Gottessohnes, und die, welche hören, werden zum Leben gelangen." Das ἀκούειν muss in den beiden Sätzen verschiedene Bedeutung haben: die Stimme wird an sie gelangen, unter ihnen werden Einige sie aufnehmen, sich rufen lassen. Denn οἱ ἀκούσαντες (nicht ἀκούσ. 1) hebt offenbar aus den Hörenden Ei-

Zeitbedeutung zu verstehn, sondern in der Eigenschaftsbedeutung, in der es dem Sinnlichen entgegensteht), wenigstens bel Johannes, immer zwar nicht gerade nur einen diesseitigen, aber einen sofort beginnenden, bleibenden Zustand zu bedeuten scheine.

<sup>1)</sup> Die Lat. K. hat immer geradezu veniet und transiet auch transit übersetzt (nicht blos durch einen Schreibefehler, wie Erasmus meinte): auch Nonnus έξεται.

Es ist zweifelhaft, oh Nonnus das και νῦν ἐστιν übergangen habe. Es kann in seinem ἀπροτδής liegen.

<sup>3)</sup> Dieses in verschiedenem Sinne bei Cyrill und Olshausen. Jener findet in der St. das Gelangen der Einzelnen zu ihrer ewigen Bestimmung nach ihrem Tode, dieser, wie oben schon erwähnt, die (chiliastische) erste Auferstehung.

<sup>4)</sup> Simulatque audierint, wie Grotius das ol ak. erklärt.

nige, Gewisse heraus. Aber offenbar liegt auch in diesem οἱ ἀκούσαντες eine Hindeutung auf den uneigentlichen Sinn: denn es kann Niemand einfallen, die Auferstehung des Leibes als einen Erfolg des Wollens, der Freiheit darzustellen. In dem οἱ ἀκ. liegt die Bedeutung des Hörens der näher im 24. Vers.

Die Stimme gehört zwar dem Bilde des Todtenerweckenden Messias an (vgl. 1 Kor. 15, 52. 1 Thess. 4, 10): aber ausser dem Bilde ') ist sie hier soviel als der  $\lambda \delta y \circ s$  V. 24. Der Gottessohn hat hier deutlich jene höhere, Johanneische Bedeutung: Gott eng betraut und darum Gottkräftig 2). Denn V. 26 führt den Sinn des Namens aus, ganz wie V. 21, und wie dort vom Todtenerwecken auf das Lebengeben übergehend: nur wird der Gedanke hier bestimmter ausgesprochen: es geschehe durch die Kraft Gottes, welche er in sich trage.

Die Kirche hat, vornehmlich in ihren Schulen (die Aseität ist ja aus dieser St. hervorgegangen) das ζωήν ἔχειν ἐν ἐαντῷ unrichtig gedeutet: durch sich, von sich selbst: ohne den Widerspruch wahrzunehmen, welcher dann im folg. Satze liegen würde: geten, um durch sich selbst das Leben zu haben; oder, indem man diesen Widerspruch künstelnd verdeckte ³). Vielmehr ist ζωή wie I, 4, Lebensgrund, Princip ¹). Ἔχειν ἐν ἐαυτῷ Johanneische Formel, welche Nichts mehr bedeutet als: wahrhaft und dauernd besitzen

Also ist natürlich nicht φωνή der Wortbedeutung nach soviel als λόγος.

<sup>2)</sup> Nonnus: φερεζώσιο τοκήσς.

<sup>3)</sup> Anselm. monolog. 44: gignendo dat filio — vitam habere in semetipso, ut non per extraneam, sed suam essentiam — vivat. Dass also das Gebende und Empfangende wie Ein Wesen wäre. Das gignere hat Ans. von Augustinus (tr. 19 c. 13), aber Aug. findet in dem in semetipso nur den Begriff des vollen, nicht des selbständigen, Lebens.

<sup>4)</sup> Richtig fassen es die Griechen. Eüth. πηγάζει. Auch Nonnus: παμμήτουα κόσμου ζωήν u. s. w. und δώκε κομίζειν.

(42. 6, 53. 1, 3, 15. 5, 10); also dieses ζωήν ε. εν ε. nur ein bedeutenderer Ausdruck für ζωοποιείν.

Wieder sich zum Anderen, dem Gerichte, wendend V. 27. Esovoia wie 1, 12, und in der gewöhnlichen Bedeutung, Vollmacht, Recht. Eben durch die Erscheinung, welche ihm Gott gegeben (ὅτι νίὸς α. ε.), hat er das Recht erhalten, die grosse Scheidung zu schaffen, also, das göttliche Reich innerlich zu ordnen. Dieser Beisatz: ὅτι νίὸς ἀνθοώπου ἐστι, wurde in der neueren Auslegung 1) gewöhnlich in der Messianischen Bedeutung genommen, wie wir dieselbe schon zweimal gefunden haben (vgl. bei 1, 52). Doch zu beständig und ganz natürlich hat der Name dann immer den bestimmteren Ausdruck, O viòs τοῦ (oder, wie es hier heist, nur) ἀνθούπου 2). Wir bedenken uns daher nicht, die Erklärung vorzuziehen: weil er von Menschenart ist. Zur Todtenerweckung gehört nur die göttliche Kraft, zum Gerichte neben jener die Menschennatur, Menschenleben. Und zwar vielleicht hier nicht in dem Sinne, in welchem der Hebräerbrief die Nothwendigkeit auffasst, dass Christus Mensch gewesen sei: fühlend und denkend und ertragend mit den Menschen  $(2, 18, 5, 7-9)^3)$ : sondern so, dass jenes Gerichthalten eine unmittelbare, bestimmte, volle Einwirkung auf die Menschen erfordere 1).

<sup>1)</sup> Zuerst von Grotius, vgl. auch Ligthf. (hierbei auch Stellen erwähnend für den späteren jüd. Gebrauch dieses Namens für den Messias) und Lampe. Dann Kühnoel u. A. Am ausführlichsten Lücke, auch Thol., Olsh. (Dieser will jedoch nach Hebr. 2, 17 f. den Begriff des Demüthigen, Erniedrigten in den Namen legen.)

<sup>2)</sup> Etwas Anderes ist es mit Apok. 1, 13. 14, 14, wo im δυοιος νίφ ἀνθυώπου, den Worten aus Daniel, gar nicht der Messiasbegriff ansgesprochen werden soll. Und gar nicht gehört hierher (bei vielen Aelteren dieses), dass auch νίος θεοῦ oft ohne den Artikel steht (Matth. 14, 33. 27, 43. Luk. 1, 35).

<sup>3)</sup> Erasmus, Beza, Wetstein: auch C. C. Flatt Symbolae ad ill. ll. graviora ev. Jo. 1. 824. L. de Dieu deutet dahin auch AG. 17, 31 èv àvôgi.

<sup>4)</sup> Noch eine dritte Auslegungen giebt De Wette: "der

Die altkirchliche Erklärung fasste den Namen vi. ἀνθο. richtig auf vom Menschgeborenen. Aber die Griechen 1) (ausgenommen Origenes 2), Cyrillus 3) und Nonnus) machten die Abtheilung, ὅτι νίδς ἀ. ἔ. zum folgenden Verse zu ziehen: unstatthaft in Sinn und Form (die Voranstellung des Satzes: weil oder dass er 4) — wundert euch darüber nicht; und das zwiefache ὅτι nach einander). Diese Interpunction war aus einem dogmatischen Grunde hervorgegangen, wie denn jene Kirche der richtigen Abtheilung den Vorwurf einer dogmatischen Verfälschung durch Samosatenianer machte, bei welcher man auf das ἔδωκεν im Vörigen den Ton legte. Dagegen die abendländische Dogmatik in ihre richtige Interpunction, welcher sie von Augustinus 5) her folgt, gerade den Sinn legte,

Menschgewordene" nl. Logos. Die Erklärung dW.: weil der Unsichtbare nicht richten könne — führt den Sinn ganz dahin, wie wir ihn oben fassten. Aber der Ausdruck würde dunkel, unjohanneisch sein.

Chrysostomus unter den uns Bekannten zuerst: dann bis in das Mittelalter. Doch schon die Peschito. Die Neuesten, welche so abändern, waren Paulus, indess nur früher im Comm., und Stolz.

<sup>2)</sup> Origenes in fünf Stellen (Griesbach. Symbolae II. 421) die Stelle auch sonst sehr verschieden schreibend: zu Joh. hom. 1,40.

<sup>3)</sup> Cyrill, früher gewöhnlich für das Gegentheil aufgeführt, ist sehr klar für die richtige Interpunction (Matthäi zu Euth.: credo illum data opera fumum fecisse) p. 235 (auch b. Lücke): την αlτίαν τοῦ δεδέχθαι λέγειν έαυτον έξηγούμενος, την ανθρωπότητα —

Ylòs c. ε. als Subject`oder als Prädicat genommen: im ersten Falle ist der Satz zu suppliren. Es liegt bei den Alten nicht klar vor, wie sie es genommen haben (Lücke: als Subject).

<sup>5)</sup> Doch schon Tertull. Prax. a. St., welcher aber so schreibt: judicium dedit illi facere in potestate (dieses hängt mit der Interpunction zusammen, welcher auch Nonnus folgt: εξουσίαν für sich, dann (εδωκε) καὶ κρίσιν ποιείν) quia (auch qua) filius hominis est (und dazu:) per carnem scilicet, sicut et filius Dei per spiritum ejus. Der Beisatz deutet auf die oben bezeichnete, dogmatische Ausgleichung hin.

dass das εδωκεν erklärt werden solle: nach seiner Menschheit sei es geschehen.

V. 28—30 nun, wie gesagt, dasselbe in den gangbaren Messianischen Bildern. "Er werde es vollziehen, was dem Messias zugeschrieben werde," eben freilich in seinem Sinne. Μη θαυμάζετε führt auch hier, wie 3, 7, nicht die Lösung der Verwunderung ein, sondern eine Verstärkung dessen, was die Verwunderung erregt hatte 1). Οτι ist also nicht: darüber dass (ganz dasselbe war ja auch noch nicht gesagt worden; auch würde es dann wie C. 3 a. St. heissen: ὅτι εἶπου) 2). Wieder handelt V. 28 von Auferstehung, V. 29. 30 vom Gericht.

"Ja Alle, welche in den Grüften sind, werden bald vernehmen seine Stimme." Die Formeln sind die altmessianischen (vgl. Jes. 26, 19. Ezech. 37, 12, auch Dan. 12, 2, woher ja der ganze 29. Vers entlehnt ist. Also liegt in ihnen nichts Auffallendes für die uneigentliche, geistige Auffassung der Stelle, noch weniger darf das οἱ ἐν μνημ. in geistiger Weise allegorisirt werden 3). Es wird eben nur Alles aus dem Volksbilde angewendet, es ist also zu nehmen: wie es dort heisst, oder, wie man sagt: alle Begrabenen.

<sup>1)</sup> Gewiss aber bezieht sich das μή θαυμ. τοῦτο auf das Nachfolgende, nicht auf das Vorige. Anders Lücke, indem er sagt: auch nach der richtigen Interpunction des ὅτι υ. α. ε. komme derselbe Sinn in die Stelle.

Diejenigen, welche mit V. 28 f. einen neuen Gegenstand, das äusserliche Gericht, eingeführt werden lassen, haben, um die oben erwähnte Schwierigkeit zu beseitigen, dass dieses als Beweis für diese Gegenwärtigen gebraucht werde, den Inhalt dieser Verse nur als Nebengedanken angesehen: so werde das Auferwecken fortgehen (Herder, Schleierm.), oder: die geistige Erweckung müsse dem zustehen, welcher die äusserliche vermöchte (Lücke) u. s. w.

<sup>2)</sup> Wie Nonnus übersetzt: καὶ εὶ — ἔννεπον — ὅτι ἔρχεται.

<sup>3)</sup> Tertull. de res. a. O.: mortui per ignorantiam, quos monumenta intelligendos argumentantur haeretici — Aus ihrer Natur, meinten wohl die Gnostiker, bedeute das ἐκ τῶν μνημείων.

I. Th. 14

Und V. 29: "Geschieden werden zu Seligkeit und Unseligkeit die Würdigen und die Unwürdigen. Ανάστασις ζωῆς — κρίσεως für εὶς ζωήν — κρίσιν (2 Makk. 7, 14), Auferstehung in, mit Leben — Verdammniss. Jene ist die ἀνάστ. δικαίων Luk. 14, 14, und, nach V. 25, die der ἀκούσαντες. Doch nur in unserer Stelle wird, dem prophetischen Worte gemäss das Auferstehen auch von den Unfolgsamen ausgesagt 1): nämlich die geistige Erregung solle für Alle dasein, aber für die Unwürdigen zu ihrem Verderben, indem der Geist nur dem Bösen Leben und Kraft giebt. Dieses ist ein, in den Evangelien oft ausgesprochener Gedanke; etwas Achnliches findet sich wahrscheinlich auch Mark. 9, 49 2).

V. 30 ein Beisatz zu V. 29, im Sinne wie V. 22. 23, nur mehr in Hinsicht auf die Wahrheit seines Richtens gesprochen: "seine Entscheidungen über Würdigkeit und Unwürdigkeit der Menschen für die göttliche Sache seien recht und im Sinne Gottes."

Aπ' εμαντού (zu V. 20) durch eigene Kraft. Kaθως ἀκούω (vgl. 3, 32): wie es Gott mich lehrt 3). Aber
wie das δεικνύειν V. 20, hat es hier die stärkere, reale,
Bedeutung: wie er mir die Kraft giebt. Ganz gleich
ist 8, 26. Aber die folgenden Sätze, καὶ ἡ κρίσις
— und ὅτι οὐ ζητὼ u. s. w. gehören zusammen. "Mein
Urtheil ist gerecht, denn ich habe überall nur den

Im eigentlichen Sinne ist von Auferst. Beider ausdrücklich nur noch AG. 24, 15 die Rede: doch liegt der Begriff auch in Matth. 25, 41.

<sup>2)</sup> Wir deuten uns diese vielbesprochene Stelle so: wie das Opfer zum Feuer gebracht werde mit Salz, so gebe auch das geistige Salz (vgl. V. 50), die Geisteserregung und Geistesausrüstung, nämlich wenn sie zum Verderhen des Lebens ausschlägt, die eigentlichste Bestimmung für das Feuer der yéenva. Hãs (nl. der, welcher brennen soll)  $\pi v \varrho \ell$  (für das Feuer) άλισθήσεται—: wer dem Feuer verfällt, dem geschieht es (vorzugsweise, am eigentlichsten, sichersten) durch das Gesalzensein.

Eine andere Erklärung des καθώς ἀκούω (von Erkundigung über die zu richtenden Menschen) hat Paulus gegeben.

göttlichen Willen im Sinn." Das καθὸς ἀκούω geht den allgemeinen Sinn des Richtens an, dieses καὶ ἡ κρ. u. s. w. die Anwendung davon bei den Menschen 1). Der Wille Gottes, welchem Christus folgt, ist beim Johannes immer der in Beziehung auf das Werk Christi (vgl. 6, 38), es ist die ἐντολή, und also dasselbe mit dem μυστήριου des Paulus. Anders ist es bei dem Willen Gottes für die Menschen (7, 17. 9, 31). Ζητεῖν nachgehen, um es zu erreichen, also wünschen oder anstreben (wie δόξαν ζητεῖν 7, 18. 8, 50). Also: ich vermag die Würdigen für Gottes Sache zu erkennen, weil ich diese Sache Gottes ausführen soll; weil ich vertraut bin mit dem, was die Menschen werden sollen, habe ich ein Urtheil über sie wie sie sind.

Sein und Gottes Wille stehen sich nicht, mit der Schule zu sprechen, im Concreten entgegen, sondern als Abstracta: wie der Wille eines einzelnen Menschen an sich vom göttlichen Willen verschieden ist, und sich von demselben völlig scheiden kann. Deswegen, und weil Wille hier eine andere als die gewöhnliche Bedeutung hat, liegt unsere Stelle den vormaligen kirchlichen Fragen über den Willen Christi unendlich fern <sup>2</sup>).

Der zweite Abschnitt dieser Reden (V. 31 bis z. Schlusse) handelt von der rechten Beglaubigung von sich bei ihnen. Nach dem, was oben über den Zusammenhang dieses Abschnittes mit dem Vorigen gesagt worden, haben wir nicht nöthig anzunehmen, es sei eine Zwischenrede der Juden ausgefallen. Von Zeugnissen wird gesprochen, menschlichen, und dem

<sup>1)</sup> So scheint es auch Schleierm. zu fassen. "Dazu (S. 361) gehört Zweierlei, dass er richtig höre, und dass, nachdem er richtig gehört hat, er auch richtig beurtheile."

<sup>2)</sup> Diesen dogmatischen Bedenken hat man wohl auch das sonst recipirte πατφός am Schlusse zuzuschreiben, welches von der neuen Kritik einstimmig hinweggenommen worden ist. Es sollte mit dem zwiefachen Willen durch die Idee der Homousie versöhnen. Euthym.: ἐν καὶ τὸ αὐτὸ θέλημα πατφὸς καὶ νίοῦ.

Unglauben der Juden an dieselben, V. 31—35, dann von göttlichen, V. 36—40, dem, welches Gott wie unmittelbar in ihm ablege und dem in der Schrift. Aber V. 4i ff. redet er von dem jüdischen Unglauben an diese Zeugnisse Gottes, an das unmittelbare V. 41—44, und an die in der Schrift V. 45—47. Dieser Unglaube komme nämlich aus dem für das Göttliche unempfänglichen, überhaupt also glaubensarmen, Gemüth der Juden. Dieses ist der natürliche Gedankengang der Rede 1).

V. 31. "Zeuge ich von mir selbst, so ist mein Zeugniss nicht wahr." Natürlich ist dieses kein Widerspruch mit dem, in anscheinend ganz entgegenstehender Form ausgesprochenen 8, 14 2). Es ist hier nicht einmal der gewöhnliche Gebrauch von  $\delta \sigma \tau \iota$  — gilt, bedeutet (vgl. zu 3, 31), sondern das  $\mu a \varrho \tau \nu \varrho t a \lambda \eta \vartheta \dot{\eta} \dot{s} \delta \sigma \tau \iota$  ist gangbare Gesetzesformel 8, 17. Doch in unserer Stelle wird dieses nicht als Rechtsregel aufgeführt, sondern als Erfahrungssatz aus seiner Stellung zu den Juden.

V. 32. "Aber nun zeugt ein Anderer für mich, und gewiss gilt sein Zeugniss als wahr." Dem Zusammenhange nach mit dem Folgenden bis 35 ist der Täufer zu verstehen. In der alten Kirche so die Griechen (Cyrillus ausgenommen) 3), später Erasmus und Grotius: die lateinische Kirche mit Augustinus und die meisten Neueren (de Wette ausgenommen) haben Gott verstanden. Aber es ist nicht angemessen, die Rede mit V. 32 abbrechen zu lassen, und erst V. 36 wieder aufzunehmen 4). Das Präsens μαφ-

<sup>1)</sup> Morus Diss. de testimonio Dei P. de filio suo ad Jo. 5, 31 ss. Diss. 11. 259 ss.

<sup>2)</sup> Die altkirchliche Auslegung fand hier immer das Rechte. Im Sinne der exeget. Tradition von Chrysost, her, Euthymius hier: οὐχ ὡς ἀποφαινόμενος εἶπεν· ἀλλ' ὡς ἐκείνων τοῦτο εἶπεῖν ἐνθυμουμένων u. s. w.

<sup>3)</sup> Nonnus: άλλος ανήρ πέλε μάρτυς -

<sup>4)</sup> Sinnreich fasst nach dieser Auffassung Rupert den Ueber-

τυρεί neben μεμαρτύρηκε V. 33, hat keine Schwierigkeit: das Zeugniss ist, steht da, wie es Joh. gesprochen hat. Und gerade vom Zeugnisse des Täufers stand dasselbe μαρτυρεί 1, 15 1).

Unter allen Menschenzeugnissen musste auch bei den Juden das des Täufers, des prophetischen Mannes, des Anerkannten, voranstehn (Matth. 21, 25. 32) und wir wissen, wie viel gerade dieses Evangelium auf jenes Zeugniss lege. Auch in diesem  $\mu a \rho \tau \nu \rho t a \lambda \eta \vartheta \dot{\eta} s \ \delta \sigma \tau t$ , hat die Wortbedeutung wie V. 31 Statt. Sonst würde das  $\delta \delta a \delta \tau t$  (anders 10, 35) etwas Ueberflüssiges oder Störendes haben. Also: von ihm weiss ich, dass es zu Recht bestehe.

V. 33—35 die Inconsequenz des Unglaubers an Joh. und an sein, von ihnen gefordertes (ἀπεστάλκατε) Zeugniss. Dieses von dem Unglauben an das Zeugniss des Täufers fügt er der Erwähnung von diesem sogleich bei: V. 41 fgg. spricht er ausführlich von dem tiefer liegenden Unglauben, dem an das göttliche Zeugniss. "Ihr habt gesendet zu Johannes (1, 19), und er hat der Wahrheit zu Gunsten von ihr gezeugt." Dasselbe τῷ ἀλ. μαφτυφεῖν 18, 37. 3 Joh. 3 (vgl. τῷ λόγφ μαφτυφεῖν AG. 14, 3). Die "Wahrheit" ist hier das Wahre, das göttlich Bestehende, nämlich die Würde, Bestimmung Christi, wie sie wirklich Statt habe.

V. 34 ist als Parenthese zu fassen, denn V. 35 setzt den Sinn des 33. V. fort ("er hatte die Bestimmung, Wahrheit zu verkündigen, ihr aber mochtet ihn eben mit seiner Wahrheit nicht hören"). Aber V. 34 giebt eine Einschränkung des Vorigen: auch des Zeugnisses vom Täufer bedürfe und begehre er

gang von Gott zu Johannes: Misistis ad Jo.,,ct fortassis idcirco nune existimatis, quod hic sit ille alius, de quo dixi —."

Auf Gott bezogen, würden auch die Worte καὶ οἰδα ὅτι
u. s. w. unverkennbar auffallend sein. Passender würde dann das
gering bezeugte οἴδαμεν sein.

nicht; er gebrauche es um ihretwillen. Où naoù åνθούπου allgemein ausgesprochen, wie um die Person des Täufers zu schonen. Doch ist hier nicht, wie die Alten wollten, gerade der Begriff vom Menschen festzuhalten, so dass Er sich als den göttlichen gegenüberstellen wollte. Jandáreiv (41. 3, 27) streben oder ergreifen. .Ich sage dieses vielmehr nur, damit ihr gerettet werdet." Sage dieses (in der Johanneischen Sprache ist dieses ταύτα λέγω eine Formel von verschiedenster Beziehung), gebrauche das Zeugniss. Σώξεσθαι hier ganz paulinisch: zur Erkenntniss, und so zum Heile gelangen. Wie σώζειν 1 Kor. 7, 16 mit κεοδαίνειν abwechselt 9, 19. Hier lässt der Evangelist Jesum entschieden von Anbequemung sprechen 1), indem er ein Zeugniss gebrauche, dessen sie bedürften, oder, welches bei ihnen als das einzige gelten müsse: eine Anbequemung also über die Form der Rede hinaus, jedoch zu keinem Irrthume, wie man diesen Begriff sonst gefasst hat 2).

V. 35. "Jener war ein hellscheinendes Licht, aber ihr mochtet euch nur eine Weile ergötzen an seinem Scheine"<sup>3</sup>). In der That redet ganz in gleichem Sinne von dem Verhältnisse des Täufers zu den Juden: Matth. 11, 7 ff. Luk. 7, 24 ff. Sie hätten gespielt mit seiner Erscheinung, sie sich nicht zu ernster Betrachtung gereichen lassen: sie wären nur dem Neuen in ihr nachgezogen <sup>4</sup>). Hv. die Erscheinung, auch das

<sup>1)</sup> Nonnus: ταῦτα λέγω — διδάσκων Έβραίους. Cyrill. ὑποθετικῶς, Euthym. οἰκονομικῶς λέγω. Grot.: dico haec κατὰ συγκατάβασιν —

<sup>2)</sup> Einen Gegensatz zu σώξεσθαι und ἀγαλλιᾶσθαι, wie ihn Schleierm. annimmt, können wir nicht finden.

<sup>3)</sup> Euch rühmen, übersetzt der Syrer das άγαλλιαθήναι.

<sup>4)</sup> Vielleicht auch, wie es Lücke sinnvoll ausführt: "nach — Knaben Art, welche am Feuer und Licht ihre Lust haben, bis es schmerzlich brennt." Denn allerdings verging die Neigung zum Täufer, seit er Bussprediger geworden war. Rupert findet in der Stelle den Gegensatz von Seligkeit und zeitlich-Messianischem Glück (άγ. πρ. ω.).

Leben des Täufers, war jetzt vorübergegangen (S. 144). Jύγνος steht hier deutlich im Unterschiede von φως, (welches "der Täufer nicht gewesen war" 1) (1, 8) dem, Sprachgebrauch gemäs (2 Petr. 1, 19. Apok. 21, 232)). Es ist nicht blos ein geringeres, sondern mehr ein materielles, Licht: hier auf die Menschenerscheinung, wenn gleich eine hohe, prophetische angewendet 3). Ihm wird im zweiten Satze zwar auch ein wos beigelegt, aber in Prädicatbedeutung: das Leuchten, Scheinen (φως αὐτοῦ). Καιόμενον καὶ φαίνων sind nicht im Begriffe zu trennen: brennend und hell (eifrig 1) und klar), sondern καιόμ. hebt nur die Bedeutung des φαίvov, hellbrennend (καίεσθαι Luk. 12, 55. Apok. 4, 5). Ob die Worte auf einen Volksspruch vom Elias, dem Vorbilde des Täufers, anspielen sollen, wie sich ein solcher in den, seit Grotius fortwährend hierbei erwähnten, Worten findet, Sirach 48, 1 (in keinem Falle könnte auf die Stelle im Sirach selbst angespielt worden sein 5): ἀνέστη ώς πῦο, και δ λόγος αὐτοῦ ώς

<sup>1)</sup> Die alte Kirche fand immer diesen Gegensatz von  $\varphi \tilde{w} \tilde{s}$  und  $\lambda \dot{v} \chi vo \tilde{s}$ , die Griechen verstehen unter  $\varphi \tilde{w} \tilde{s}$  das Sonnenlicht, die Lat. fassen es in weiterer Bedeutung. Ausführl. davon August. tr. 23. Rupert: "lucerna non lux ipsa vel ipsius lucis substantia."

<sup>2)</sup> Hier: ἡ δόξα τοῦ θεοῦ ἐφώτισεν αὐτὴν καὶ ὁ λύχνος αὐτῆς τὸ ἀρνίον (wie soviel dichterischer Stoff in der Apok. zu Tage liegt, so erinnert man sich hierbei gern des Worts von Zach. Werner: "und wenn der Mensch vor Todesnacht erbebt, und vor dem Sonnenglanz des höchsten Lebens: so sühnt ein ein holder Mond, der Mittler, ihn mit der Natur und mit der Gottheit aus.")

<sup>3)</sup> Cyrillus und Enthymius finden im  $\lambda \dot{\nu} \chi v \sigma_s$  noch die Bedeutung:  $\mu \dot{\eta}$   $\sigma \ddot{\iota} \kappa \sigma \vartheta \varepsilon v$   $\ddot{\epsilon} \chi \sigma v \tau \dot{\sigma}$   $\varphi \ddot{\omega} s$  — Aber die Stelle Ps. 132, 17, deren sich Euth. wie Cyrill erinnert,  $\dot{\omega}_s$   $\sigma l \mu a \iota$ , sagt er,  $(\dot{\eta} \tau \sigma \dot{\iota} \mu a \sigma a \lambda \dot{\nu} \chi v \sigma v \tau \ddot{\omega} X \rho \iota \sigma \tau \ddot{\omega} \mu \sigma v)$  gehört nicht hierher.

Die Bedeutung des Eifers finden in καιόμ. Bengel und Olshausen.

<sup>5)</sup> Selbst Bengel scheint eine solche Beziehung auf die Stelle im Sirach anzunehmen; entschieden Meyer und einige Gegner des Ev. Johannis.

λαμπὰς ἐκαίετο — mag sehr zweiselhaft sein; das hier angewendete Bild hatte ja so vielsachen, und hier einen so angemessenen Gebrauch und die betonte Rede: ὁ λ. ὁ. καιόμ. ¹) soll nur das Bild lebendiger hinstellen (10, 11. 15, 1). Ἡθελήσατε — in der Bedeutung von Willkühr oder Thorheit, oder auch (de Wette): ihr wolltet weiter Nichts. Das πρὸς ὅραν bezieht sich wohl nicht auf die kurze Zeit des Wirkens vom Täufer, sondern eben auf die vorübergehende Neigung der Juden ²)-

V. 36-40 die Zeugnisse Gottes selbst, dreifach: das unmittelbäre ist ein doppeltes. Allgemein vom Zeugnisse des Vaters spricht 8, 17 f. Von göttlichen Zeugnissen in der christlichen Urgeschichte 1 Br. 5, 9—12. (Dort auch V. 9:  $\mu\epsilon i \zeta \omega v \ \mu \alpha \varrho \tau$ ., dem menschlichen gegenüber.)

Die Werke Christi (zu V. 20) sind auch hier nicht blos Wunder, sondern die ganze höhere Erscheinung, wirksame Persönlichkeit Christi. Auch 10, 25 handelt vom Zeugnisse in den Werken.

"Ich habe ein höheres Zeugniss als das des Täufers 3): die Werke, welche mir der Vater gab zu thun, sie wie ich sie thue, zeugen dafür, dass er mich gesendet habe."  $E \delta \omega \kappa \varepsilon$  wie 22. 27: die Kraft verliehe. Im  $\tau \varepsilon \lambda \varepsilon \iota o \tilde{\nu} \nu$  und  $\pi o \iota \varepsilon \tilde{\iota} \nu$  liegt auch hier kein Unter-

Die Bedeutung des Artikels im angegebenen Sinne, doch mit Zurückweisung der Beziehung auf Sirach, macht Lücke gegen De Wette geltend.

<sup>2)</sup> Bei den beiden Lesarten:  $\dot{a}y$ .  $\pi\rho\delta s$   $\delta\rho av$ , und der, äusserlich sehr hervortretenden (bei Lachm. jener gleichgestellt)  $\pi\rho\delta s$   $\delta\rho av$   $\dot{a}y$ . (ausführlich darüber Lücke) liegt der Unterschied wohl weniger darin, dass entweder  $\pi\rho\delta s$   $\delta\rho av$  oder  $\dot{a}y$ . den Hauptbegriff ausmache, als darin, dass  $\pi\rho\delta s$   $\delta$ . entweder zum  $\dot{\eta}\vartheta s\lambda$ . oder zum  $\dot{a}y$ . gezogen werden muss. Das zweite, also die recip. Schreibart, ist vorzuziehen.

<sup>3)</sup> Μείζω τοῦ Ί., die bekannte, aber immer den Gedanken erweiternde, Abkürzung: Bernhardy Synt. 432. Matth. 5, 20 (doch nicht hergehört 1 Kor. 1, 25 b. Meyer). Das, von Lachmann aufgenommene, μείζων, wie bedeutend auch bezeugt, wird von

schied (4, 34) 1): α εγώ ποιῶ dem ἔδωκε gegenüber 2) weist auf die wirkliche Erscheinung dieser Werke hin,

Ueber die Bedeutung des Zeugnisses V. 37 ist die Auslegung immer verschiedener Meinung gewesen. Oft (daher auch wohl die sehr verbreitete Schreibart  $\mu a \varrho \tau v \varrho \epsilon \tilde{\iota}$  statt  $\mu \epsilon \mu a \varrho \tau v \varrho \eta \kappa \epsilon^3$ )) hat man es noch zu dem Zeugnisse in den Werken gezogen <sup>4</sup>), wogegen schon das  $a \tilde{\upsilon} \tau \delta s$  zu sprechen scheint, indem es zu bestimmt dieses Zeugniss vom vorigen trennt <sup>5</sup>). Andere ziehen es zu dem folgenden Zeugnisse, dem aus der Schrift <sup>6</sup>). Andere haben es als ein drittes Zeugniss genommen; und diese wohl richtig. Aber ein äusserliches, etwa eines in der Taufe (1, 33 f.) <sup>7</sup>) ist gewiss nicht gemeint. Vielmehr ist jenes geistig-unmittelbare zu

allen älteren und neueren Kritikern sonst für einen Schreibefehler gehalten, oder vielleicht auch Hörfehler statt μείζονα.

Doch liegt im τελειοῦν eine Hinweisung auf jenen höheren Begriff der ἔργα, allerdings vornehmlich, dass sie Erscheinungen Eines Lebensgeistes seien.

<sup>2)</sup> Das èyò (nach bed. Auct. b. Lachm. weggel.) hebt diesen Gegensatz noch mehr hervor.

Auch der Syrer und Luther übersetzten ein μαρτυζεί, dieser von Schleierm. in: er hat gezeugt — verbessert.

<sup>4)</sup> Augustinus, und die ihm folgen (doch nicht Rupert.), Grotius. Olshausen.

<sup>5)</sup> Ἐκεῖνος statt αὐτός, von Tischendorf aufgenommen (vornehmlich auf Auctorität des Cod. B. Ἐκ. αὐτός hat D.), welches den Nachdruck in der Stelle aufhebt, ist wohl aus den Stellen sonst entstanden, in denen ἐκεῖνος neben dem Senden und Zeugen steht, 1, 33. 14, 26. Und überhaupt freilich liebt die Joh. Sprache dieses den Nachsatz betonende ἐκεῖνος.

<sup>6)</sup> Cyrill, Nonnus, Theoph. — Calvin, Kühnoel — Tholuck, Lücke.

Auf dieses Taufzeugniss deuten es Chrysost. — Bengel, Paulus.

Auf Schrift und Taufe zugleich, auch noch auf die Verklärung, Euthymius. Lampe bezieht es auf viele Geschichten, Erscheinungen und findet dieses selbst im πώποτε, vornehmlich aber auch auf die Gotteserscheinungen alter Zeit, insbesondera bei der Gesetzgebung.

verstehen, welches bei Johannes soviel bedeutet (vgl. 5, 17. 6, 44) innerlicher, aber mächtiger als das in den Werken: das ganze Hervortreten des Göttlichen aus ihm, wie es Ueberzeugung abnöthige denen, welche einen Sinn für Göttliches hätten 1).

"Ja mein Vater hat selbst (auf das Unmittelbarste) von mir gezeugt." Hat gezeugt: das Zeugniss ist Einmal für immer hereingetreten. Die zwei folgg. Sätze mögen zweifelhaft in der Deutung bleiben. Gewöhnlich werden sie entweder als Tadel der Juden genommen (vgl. Deut. 29, 4)<sup>2</sup>), oder als Einschränkung des vorigen Satzes, jedoch auch mit Rüge des geistigen Unvermögens im Judenthum 3). .. Aber ihr habt ihn nicht vernommen - oder: freilich Stimme und Gestalt nehmt ihr nicht von ihm wahr"). Aber Beides erforderte doch eine Partikel, welche das: "aber zwar" ausdrückte und hätte es nur ein kal sein sollen. Wir nehmen die Sätze in bestimmter Präteritumbedeutung: niemals bisher ist diese unmittelbare Darstellung Gottes erfolgt. Niemals habt ihr schon seine Stimme gehört - seine Gestalt geschaut." Der zeugt,

<sup>1)</sup> So vom unmittelbaren Gotteszeugnisse, De Wette und Schleiermacher (dieser jedoch die žoya damit gleichnehmend, von den geistigen Erfolgen Christi).

So die meisten Neueren. Οὐτε, οὐτε — καὶ οὐ, eine dreifache Unempfänglichkeit bezeichnend (Lücke).

Dabei scheinen Ammonius i. d. Cat., und der Gothische Ausleger b. Massmann (S. 48) in das ούτε — ούτε den Begriff von Nicht einmal, zu legen. Denn sie erwähnen ein höheres Sehen und Hören (dessen denn also die Juden noch mehr ermangelt hätten): Amm.: πιστεύειν τῷ Χριστῷ, ὅς ἐστι λύγος τοῦ θ. καὶ τὸ ἀλ. αὐτοῦ εἰδος, der Gothe citirt Matth. 5, 8. Doch bei Ammonius bezieht Lampe die Deutung vom Logos auf das Folgende: καὶ τὸν λόγον — welches allerdings von Athanasius c. Ar. 4. p. 469 Col. zugleich mit εἰδος auf Christus bezogen wird.

<sup>3)</sup> Chrys. und Euth.: διὰ τοῦ συνομολογεῖν εἰς φιλύσοφον αὐτοὺς ἀνάγει δύγμα, διδοὺς νοεῖν, ὅτι οὖτε φωνή περί θεὸν ου. εἰδος — Mit einer anderen Wendung Rupert: cccc quanto major Joannnes.

welcher es bisher niemals gethan hat. Stimme und Gestalt Gottes, die alten Ausdrücke für die persönlich gegenwärtige, unmittelbare Gottheit (2 Mos. 20, 15. 4, 12, 8. 5, 4, 33) 1).

V. 38—40, das Zeugniss Gottes in der Schrift. Denn ὁ λόγος αὐτοῦ ist gewiss dem αἱ γραφαί im Fg. gleichbedeutend: beiden entspricht V. 45 ff. der Name des Moses. Λόγος steht wohl als gangbare Bezeichnung des Schriftwortes, der φωνή αὐτοῦ, dem Unmittelbaren, entgegen. Doch mag der Name λόγος eine geistigere Bedeutung haben: "Geist der Schrift" (De Wette). Es ist zweifelhaft, ob dieses Schriftzeugniss das gewöhnliche in den Weissagungen bedeuten solle, wie sich diese in Christus erfüllten. Vielmehr meint unsere Stelle wohl den gleichen Sinn, den Geist der Religion, dort in der Schrift und bei ihm, so dass das Eine für das Andere zu beweisen vermöchte.

"Und sein Wort habt ihr nicht im Andenken, oder auch, erkennt, ehrt ihr nicht: indem ihr nicht dem glaubt, welchen jener gesendet hat." Der zweite Satz: ὅτι ὅν u. s. w. soll den ersten nicht beweisen; dieses geschieht erst im Folg., und sonst müsste der Satz heissen: denn ihr glaubt nicht dem dort Dargestellten (οὖτος ὅν λέγει). Sondern er weist dem Sinne des ersten nur seine geschichtliche Stelle an: indem ihr nicht glaubt, zeugt ihr u. s. w. Μένοντα ἐν ψμῖν — die Joh. Formel für Treue im Geist oder im Gemüth

<sup>1)</sup> Ganz Johanneisch, aber (vgl. 6, 31. 49), es wird das bisher in der jüd. Geschichte in dieser Art Erschienene, als nicht ausreichend, voll und mächtig genug, dargestellt. So ist vielleicht zum Sinue noch bedeutender die Schreibart πόποτε ἀκηκ., von Lachm. aufgenommen.

Achnlich der obigen Auslegung ist die, von Lampe bestrittene, neben der des Vorigen von der Taufe: extra hoc bapt. nunquam alias vocem patris ab ipsis auditam aut speciem visam esse—. Noch näher aber kommt Cyrillus Erklärung (lib. 3 c. 2), nur dass er akoveu und boav vom tiefen, wahren Verständniss der göttlichen Erscheinungen erklärt. Am nächsten Grotius: vos eum non novistis familiariter, ita ut meo judicio opus non habeatis.

(15, 7, neben λόγος 1, 1, 10). "Ihr lasst es an euch vorübergehn" 1). "Ον ἀπέστειλεν ἐκεῖνος in der starken Johanneischen Bedeutung des Sendens, in welcher die höhere Bestimmung, Weihe inneliegt.

Nun V. 39. 40 folgt der Beweis für das:  $\tau \delta \nu \lambda \delta - \gamma \delta \nu - \nu \delta \mu \tilde{\iota} v$ , und zugleich wird die Inconsequenz der Unfrömmigkeit nachgewiesen. Sie möchte glückselig sein, aber in ihrem Wesen liegt das Gegentheil, Abwendung von dem, was entschieden glückselig macht.

Beym Έφεννᾶτε findet sich die bekannte Differenz <sup>2</sup>), ob es als Imperativ oder als Indicativ zu nehmen sei. Die meisten Alten, schon der Syrer <sup>3</sup>) (doch Cyrill ausgenommen <sup>4</sup>)), dann Beza (Erasmus zweifelt), haben das Erste <sup>5</sup>), die meisten Neueren <sup>6</sup>) das Zweite ergriffen. Uns scheint das Erstere unbedingt anzunehmen zu sein. Denn abgeschen von der Form der

<sup>1)</sup> Das ἔχειν ist in der Formel nicht festzuhalten (Lücke, Olsh.: habt, äber nicht bleibend): μένειν ἐν τῷ λόγφ 8, 31, ist nur eine verschiedene Fassung desselben Gedankens, bei welcher der λόγος mehr als etwas äusserlich Gegenwärtiges genommen wird. Vgl. den Wechsel im μένειν 15, 1-11.

Eine andere streitige Stelle dieser Art (τὸ πρόςταγμα ερ. etc., hier auch immer gebraucht) ist ἔχετε πουστωδίαν Matth. 27, 65.

<sup>3)</sup> Gelegentlich auch Orig. princ. 4, 1.

<sup>4)</sup> Cyrill ausdrücklich: οὐ προςτακτικῶς — ἀλλ ὡς ἐν ὑποστιγμῷ. Nonnus ist zweideutig (μαστεύετε), und Bengel hat Unrecht, den Indicativ bei ihm für entschieden zu halten: im Gegentheil spricht seine Gesammtauffassung für den Imperativ. So meint es auch wohl Lampe, wenn er von Nonnus sagt: utrumque sensum paraphrasi exprimit.

Die Griechen unterschieden dabei ἐφευνᾶν und ἀναγινώσκειν, dieses hätten die Juden wohl gethan.

Mit Augustinus auch Luther (vgl. Werke VII. 1864 ff. Predigt üb. d. St.) und Calvin. Es wurde die grammatische Frage bei den alten Protestanten zur kirchlichen: s. Deyling. Obss. 1. nr. 50. Doch gerade die vorzüglichsten kath. Ausll. haben den Imperativ.

<sup>6)</sup> Paulus und Olshausen ausgenommen. Früher hat vorn. Lampe für den Indicativ gesprochen.

Rede, welche dann wohl etwas anders sein würde 1), so konnte doch ein foevvav (7, 52. 1 Petr. 1, 11) den Juden nicht beigelegt werden, und was V. 40 von ihnen sagt, steht damit im Widerspruche: aber eine minder gute Bedeutung (welche selbst Einige der Alten annehmen) 2) kann das Wort nicht haben, und hier gerade am wenigsten. Also: "geht doch dem Sinne der Schrift nach: ihr meint in ihr das ewige Leben zu finden, und sie verleiht dasselbe, indem sie auf mich hinweist. Aber ihr möget es nicht von mir empfangen." Darum also, meint der Ausspruch, würden sie auch nicht in der Schrift suchen wollen 3). Δοκείτε durchaus nicht im geringen Sinne, wie wenn der Evangelist Jesum hier im Widerspruche mit der Ehre der h. Schriften reden oder doch einen Tadel der Juden aussprechen liesse 4), sondern es bezeichnet die eigene Ueberzeugung der Juden, diese übereinstimmend mit der Wahrheit: was durch καὶ αὖται u. s. w. ausgesprochen wird. Wie man das ἔχειν fasst, so das εν αὐταῖς entweder, in ihnen zu besitzen, oder, durch sie erlangen zu können. Das Zweite entspricht mehr dem ζωήν έγειν V. 40. Αλώνιος ζωή Glückseligkeit, oder es könnte auch deren Quell, Geber, der Messias, verstanden werden. Aber es war die alte,

<sup>1)</sup> Das Sprachliche für den Imperativ hat schon Wetstein gegeben.  $Y\mu\epsilon\tilde{i}\varsigma$  im zweiten Satze hätte zwar an sich nichts Auffallendes: aber natürlicher würde es doch im ersten Satze stehn, wenn dort ein Indicativ sein sollte, vgl. 8, 15, 41, 13, 13.

<sup>2)</sup> Im schlimmen Sinne nehmen es Cyrill, neuerlich Tholuck.

<sup>3)</sup> Luther a. O. C. 27: "So ist nun gewiss, dass, wer in der Schrift sucht, die von mir zeugt, das ewige Leben darin findet: da wollt ihr Phar. und Schriftgel. aber nicht hin: denn ihr wollt nicht zu mir kommen, dass ihr das ew. Leben hättet."

<sup>4)</sup> So die Griechen (Euth.: δοκεῖτε, οὐκ ἔχετε). Ebenso Maldonatus, Grotius (etiam plus acquo iis tribuitis), Lampe, auch Schleiermacher: "nur in der Meinung — indem ihr nämlich eine falsche Vorstellung vom ewigen Leben habt." Oder, wie es Andere nahmen (Chrysost., Amon. i. d. Cat. 162): meint es zu haben, nämlich nothwendig, unbedingt (πίστεως μή προσούσης).

heilige Formel: durch das Gesetz das Leben: Deut. 32, 4. Baruch 4, 1. Röm. 2, 17—20. 2 Tim. 3, 15. "Sie zeugt von mir" weist auf mich hin für jenes ewige Leben. V. 40. Zu mir kommen, wie 3, 20. 6, 35, vielsinnige Formel, hier, um das Heil zu empfangen. Das "Nicht wollen" (vgl. θέλει 7, 18) steht also dem "Ueberzeugtsein" entgegen.

Nun vom Grunde des jüdischen Unglaubens, zuerst des an das unmittelbare Zeugniss Gottes. "Sie neigen sich dem Göttlichen nicht zu, indem sie nur auf das menschlich Geltende, Bedeutende gerichtet sind." Hier wird die Quelle der Unfähigkeit für das Göttliche weniger so wie 3, 20 f. in der sittlichen Zerrüttung, als in thöricht-eitler Gesinnung, nachgewiesen. Aber es ist immer derselbe Sinn, der weltliche, ungöttliche, nur von verschiedenen Seiten dargestellt.

V. 41. Δόξαν παρά ανθρώπων λαμβάνειν (V. 44 παρ' αλλήλων) ist eben Grund und Quelle des μή έγειν την αγάπην τοῦ θεοῦ, und des (V. 44) δόξαν παρά θεοῦ μή ζητείν 1), wie dieses, Gott nicht lieben, Grund des Unglaubens an ihn ist. Jenes also ist: das wollen, was vor Menschen gewöhnlicher Art gilt, nicht das Göttliche lieben. So stehen sie in ihrer Gesinnung einander entgegen. Also ist V. 41 keine Parenthese, wobei das: δόξαν - οὐ ζητῶ blos als eine beiläufige Erklärung gegen mögliche Misdeutung seiner Reden über sich genommen wird: jedoch auch nicht der Vordersatz von V. 42: es sind vielmehr Gegensätze. Jóša Gunst, nicht gerade Verherrlichung. "Ich begehre ihrer nicht, oder ergreife sie nicht begierig" (λαμβ. wie V. 34, hier V. 44 mit ξητείτ abwechselnd 2). Im 42. V. liegt die Bedeutung im dr. 9. obe Eyere (nicht im έγνωκα ψμάς). Αγάπη θεού, der Zug zu

<sup>1)</sup> Zu beschränkt Rupert: "quae est illa quae a solo Deo est gloria, nisi testimonium bonae conscientiae?"

<sup>2)</sup> Annehmen will L. d. Dieu mit Syr. und Vulg. das  $\lambda \alpha \mu \beta$ . fassen.

Gott, das Streben nach dem Göttlichen. "Ich weiss, dass dieses Eure Gesinnung nicht sei" 1).

Derselbe Gedanke wird V. 43 positiv, V. 44 negativ ausgeführt. Dem welcher Ungöttliches treibt, werden sie sicher nachgehen — ihm könnten sie sich nicht zuwenden, eben in ihrer Gesinnung. Δαμβάνειν und πιστεύειν entsprechen sich auch hier.

Das "Kommen in Gottes Namen" ist, nur auf die Person eines Lehrers angewendet, dasselbe mit jenen anderen Formeln der Stelle: Liebe Gottes haben, Gottes Gunst suchen. Es bedeutet, Göttliches wollen, treiben. Ἐν τῷ δνόματι, die alte prophetische Bezeichnung (Deut. 18, 19. Ps. 118, 26. AG. 4, 7): Gott nennend, oder, nach ihm, als Diener, Abgesendeter, genannt. Der "eigene Name," welcher hier entgegensteht, ist die eigene Person, die eigene Sache. Aber die Stelle ist nicht gerade als Verkündigung (wie man ihre Erfüllung oft in der Judengeschichte nachgewiesen hat), sondern hypothetisch zu nehmen: würde ein Solcher kommen, so würdet ihr ihn sicher aufnehmen.

Dasselbe, was V. 44 von den Juden ausgesagt wird, findet sich, und ganz in gleichem Sinne, auch 12, 43 (vgl. Röm. 2, 29). Viel zu beschränkt ist es oft auf den Hochmuth und die gegenseitige Lobpreisung in den jüdischen Schulen bezogen worden. Vielmehr ist, wie gesagt, überhaupt von dem nichtig eiteln Wesen die Rede, als einem Grunde des Unvermögens, das Wahre und Göttliche aufzufassen. Das où ξητείτε für μή ξητοίττες soll nur den Satz hervorheben, als den Hauptsatz, auf dem das μή πιστεύειν beruhte. Παρά τοῦ μόνου θεοῦ ist nicht: von Gott allein, sondern (vgl. 17, 3), von dem wahren Gott. Dieses ist ja in der frommen Sprache des Judenthums der gangbare Gegensatz zu den Menschen und den Scheinbildern des Lebens: der Eine, der Wahre, der

<sup>1)</sup> Die meisten Deutungen der Stelle sind nicht völlig klar, aber den Sinn fassen die Allermeisten, auch Neueren, so.

Bleibende. Daher ist denn das 9 εοῦ, welchem äusserlich viel entgegensteht 1), auch zum Sinne der Stelle

nicht nothwendig.

V. 45 — 47 der Grund des Unglaubens an die göttlichen Zeugnisse in der Schrift. Es ist wieder der inconsequente Zustand, in welchem sie vor dem, was sie doch suchen, zurücktreten, weil es nicht zu ihrer Neigung passt. Moses wird hier für heilige Schrift überhaupt  $^2$ ), wohl nicht blos nach gewöhnlichem Sprachgebrauche, sondern darum gesetzt, weil ja diese ganze Rede durch einen angeblichen Eifer für Moses veranlasst worden war. — Das  $\mu\dot{\eta}$   $\delta o \kappa \epsilon i \tau \epsilon$ , soll wohl nicht eine mögliche Annahme, Befürchtung der Juden zurückweisen  $^3$ ): vielmehr verneint es unbedingt.

Die bildliche Rede V. 45 vom göttlichen Gericht und der fremden Anklage an demselben wiederholt <sup>4</sup>) sich 12, 48 (vgl. Matth. 12, 41 ff.). Der Sinn ist hier: sie würden verwerflich sein vor Gott, auch ohne Rück-

<sup>1)</sup> Es wird jedoch in den Lachm. Texten nur als zweifelhaft bezeichnet.

<sup>2)</sup> Die kirchliche Auffassung hatte also kein volles Recht, die Stelle gegen die kritischen Bestreiter des Pentateuch zu gebrauchen.

<sup>3)</sup> Aus der richtigen Deutung des μή δοκείτε ging es wohl hervor, dass der Satz oft (schon in d. Pesch.) als Frage geschrieben wurde. Euth.: ἐρώτησις ήθική, ὅτι, εἰ καὶ ἔδει με τοῦτο ποιῆσαι, ἀλλ' οὐ ποιήσω.

<sup>4)</sup> Doch (wie Lücke und De Wette mit Recht bemerken) ist hier bei Joh. nicht vom Gerichtstage die Rede: welcher ja bei Joh. immer bestimmter bezeichnet wird als die ἐσχάτη ἡμέρα, und an welchem Christus Richter, nicht Ankläger sein sollte. Es ist dieses hier vielmehr ein fortwährender Act zwischen Gott und Christus.

Eigenthümlich Rupert: non misit me pater accusare, sed judicare, und in ähnlicher Weise Theod. Herakl. i. d. Cat.

Dieses ist das Anklagen des Moses: dass die Untreue an ihm offenbar würde: es bezieht sich weder auf die Strafreden des Deuteronomion (Paulus), noch (De Wette) auf die Gesetzesaussprüche des Moses.

sicht auf seine Person.  $E \sigma \tau \iota \nu \delta$  — der ist schon da.  $E \iota \varsigma \delta \nu \dot{\eta} \lambda \pi \iota \kappa a \tau \varepsilon$  wie V. 39. Vgl. 9, 28 f. Mit Absicht  $\dot{\eta} \lambda \pi \iota \kappa a \tau \varepsilon$  es wird als eine alte, stehende Hoffnung dargestellt. Hoffen aber ist hier ein mehr äusserlicher Begriff, mit welchem sich der Unglaube wohl verträgt. Also: durch den ihr das Heil zu erlangen hofft. Gewiss also ist hier weder eine Beziehung auf die Meinungen von der Rückkehr des Moses, noch auf die von seiner Fürbitte anzunehmen 1).

V. 46. "Wenn ihr ihm glauben wolltet, so würdet ihr auch mir glauben: denn Moses führt auf mich hin"<sup>2</sup>). Auch wenn man die Stelle auf erfüllte Weissagungen des Moses deuten wollte (aber sie bezieht sich vielmehr, wie gesagt, auf den Christus verwandten Sinn, welchen die heiligen Schriften darlegten), dürfte man sich nicht an einzelne Reden der Mosaischen Schriften anheften (vgl. bei 4, 25)<sup>3</sup>).

V. 47. Die gewöhnliche Schärfung des Sinnes vom Vorigen durch das Gegentheil. Es sei ja unmöglich, an Einem zu halten, ohne auch an dem Anderen. Der Gegensatz liegt gewiss nicht im γοάμμασιν und ὁήμασιν, als wenn es, wenigstens etwa für Juden, unmöglich wäre, an gesprochene Worte zu glauben, wenn man nicht an die gleichsinnigen Schriftworte glaubte, sondern lediglich im ἐκείνοις und ἐμοῖς. "Wenn nicht an ihn — auch nicht an mich"). Der Jude, wenn

<sup>1)</sup> Beide Meinungen erwähnt Lampe, ohne eine zu theilen: die erstere hat auch Paulus. Die zweite findet sich zum Theile bei Euthymius: ὡς δημαγωγόν (derselbe Gebrauch dieses Namens von den Propheten A. T., bei dem Mönch Hiob Phot. 222 p. 184 Βekker.) καὶ προστάτην καὶ μεσίτην τὰ πρὸς τὸν θεόν —.

<sup>2)</sup> Gegen das forsitan ("crederetis forsitan et mihi") als Uebersetzung des av in der Vulgata hat schon Erasmus hier gesprochen.

<sup>3)</sup> Grotius bezog das περί έμου u. s. w., nach der gewöhnlichen Auslegung von einzelnen Sprüchen genommen, auf die signa veri prophetae.

<sup>4)</sup> In der ersten Weise gewöhnlich sonst; Nonnus: appagov I. Th.

ihm der Glaube abging an das, was ihm als heilig angestammt war, konnte unmöglich zum Glauben an das Neue, von einer ungeliebten Person Getragene, gelangen, wenn es jenen verwandt, gleichartig war.

Der Anfang des 6. Capitels setzt nun die Scene schnell wieder nach Galiläa zurück. Doch das ἀπῆλθε V. 1 ist in der gewöhnlichen Sprechweise dieses Ev. (4, 3, 43) wohl von der Abreise nach Galiläa zu verstehen. Daher denn auch, wenn, wie nicht zu zweifeln, Beides ächt ist 1), της Γαλιλαίας (Matth. 4, 18. Mark. 7, 31) und της Τιβεριάδος (21, 1), das Zweite nicht bedeuten kann: von Tiberias aus (vielmehr scheint bei Johannes die Reise Jesu unmittelbar von Jerusalem dahin zu gehen, als eine gewöhnliche Reise durch Peräa 2)), sondern es steht neben jenem erklärend, wohl für Ausländer, um den galiläischen Landsee vom mittelländischen Meere 3), wie es Galiläa umschliesst, zu unterscheiden, oder auch als der alte und der neue Name 1). Dieser Aufenthalt in der jenseitigen Landschaft ist denn der Matth. 14, 1 ff. Mark. 6, 14 ff. Luk. 9, 7 ff.: nach Matthäus ist er geschehen um der Verfolgung des Antipas willen, nach M. und L. wenigstens zugleich, um den Aposteln eine Ruhezeit zu gewähren.

hμετέρων στομάτων ἀΐοντες ἰωήν. Im ἐμοῖς and ἐκείνου findet Euthymius den Gegensatz. Meyer, auch De Wette, finden den Gegensatz in Beiden. Nach jener Fassung Lampe: J. tacite inmit, quod ei non sit consilium quicquam literis mandandi, und geht dabei auf diesen vormals vielbesprochenen Gegenstand ein.

<sup>1)</sup> Auch in anderer Weise haben die Handschriften der auffallenden Zusammenstellung abzuhelfen gesucht.

<sup>2)</sup> Man müsste sonst (vorausgesetzt die, oben behauptete, Bedeutung des  $\dot{a}\pi\eta\lambda\vartheta\epsilon\nu$ ) annehmen, es liege in dem Verbum, als prägnantem, zugleich mit die Vorstellung von Reisen in Galiläa.

<sup>3)</sup> Bei den Rabbinen (Drusius) heisst dieses das grosse Meer.

<sup>4)</sup> Oder (Lücke) der palästinensische und der den Griechen bekannte.

Die altkirchliche Erklärung der Worte, dass der See selbst

V. 2. Das Nachfolgen, weil sie die Zeichen gesehen hatten, welche er an den Schwachen gethan hatte, wird hier vielleicht nicht tadelnd erwähnt, sondern hinweisend auf die Tradition, welche ja so viel Wunderbares der Art aus dieser Zeit berichtete. Ausserdem würde der Beisatz hier etwas fremd hereinstehen. Hier allein auch bei Johannes wird V. 3 ein Berg erwähnt 1), wie bei den Drei solche ja überall erwähnt werden, für Ruhe vor dem Volke, für Gebet, für Lehre 2). Die Zeitbestimmung V. 4 ist bei 5, 1 besprochen worden 3). Dieselbe Formel, ħv êypvs, auch 11, 54 1). Uebrigens geschieht diese chronologische Bemerkung wohl ohne besondere Bedeutung: etwa um den Volksdrang zu erklären. Dieser hatte ja nach V. 2 eine andere Ursache, und V. 22 ff. keh-

Tιβεριάς geheissen habe (Cyrill beruft sich an e. anderen Orte, Reland. Palaest. 259, bei λίμνη Τιβεριάς ausdrücklich auf die Schrift, ohne Zweifel auf unsere Stelle: wahrscheinlich meint es auch Nonnus so: πέρην Τιβεριάδος ἄλμης, und Euth. nennt ausdrücklich die Τιβεριάς λίμνη), findet gewiss nicht Statt.

<sup>1)</sup> Und in der Art der Drei: καὶ ἐκεῖ ἐκάθητο μετὰ τῶν μαθητῶν αὐτοῦ.

Lukas allein hat die genauere Ortsbestimmung: εἰς τόπον ἔψημον πόλεως καλουμένης Βηθσαϊδά. Aus Luk. 9, 11 vgl. 8,
 ff. erhellt wohl, dass auch Er an einen jenschigen Ort (also an das östliche Beths.) gedacht habe.

<sup>3)</sup> S. 180. Was dort weiter behauptet wird, dass dieses Pascha von Jesus nicht besucht worden sei (dieses war auch die altkirchl. Meinung), das erweist sich durch die gesammte Erzählungsweise des Johannes (welcher gewiss berichtet hätte, wenigstens von der Reise überhaupt), und Cap. 7, 1 scheint bestimmt darauf gehen zu sollen.

Die Weglassung von  $\tau \delta$   $\pi \acute{a}\sigma \chi a$   $\acute{\eta}$  — nach Conjectur (vgl. Kühnoel) hat nirgends einen Anhalt. Noch weniger die Auslassung des ganzen Verses: Marsh - Rosenmüller II. 50. Das sehr schwach beglaubigte  $\mathring{\eta}v$  έγγ $\mathring{v}s$   $\mathring{\tau}\mathring{\eta}s$  έο $\mathring{v}\mathring{\eta}s$  (dabei müsste auch  $\mathring{\tau}o\~{v}$   $\mathring{\pi}\acute{a}\sigma \chi a$  gelesen werden) scheint schon auf die, oben verworfene, Erklärung, dass das vergangene Pascha gemeint sei, hinzudeuten: ("er war nahe daran").

<sup>4)</sup> Nach den Rabbinen (vgl. Lightf.) war dieses έγγύς auf die nächsten 30 Tage vor dem Pascha bestimmt.

ren sie nach Kapernaum zurück; auch war die Nähe des Pascha kein Grund Jesu nachzuziehen. Noch weniger (Grot., Wetst.) kann die Bemerkung blos die Frühlingszeit wegen V. 10 angehen sollen 1).

Die Erzählung von der Speisung ist bei Johannes kurz angelegt, theils, weil sie vorausgesetzt werden konnte aus der Tradition, theils, weil er sie offenbar nur wegen der darangeknüpften Reden geben wollte. Lukas hat mit Johannes nur Eine Speisung: doch kam es beim Joh. nicht darauf an, ob noch Eine geschehen sei, wie Matth. 15, 32 ff. Mark. 8, 1 ff. eine solche berichten <sup>2</sup>).

Wir wollen hier nicht von Neuem (vgl. zu Cap. 2 Anf.) die Grundsätze ausführen, mit welchen wir an Erzählungen dieser Art gehen. Weder der Wunderglaube darf es unternehmen wollen, über den Hergang zu reflectiren; die Reproductivität des Stoffes bei den Alten 3), und der "beschleunigte Naturpro-

<sup>1)</sup> Die ganz unnatürliche Annahme Bauer's (S. 222), dass die Bemerkung auf die folgenden Reden von einer mystischen Speise, wie das Osterlamm eine gewesen, hindeuten solle, findet sich geradezu schon bei Rupert v. Deutz, doch so, dass er das Pascha vom Leidenspascha versteht; als die von einem Nebenzwecke bei Lampe, neben anderen Paschatypen im 4. Ev. bei Hengstenberg a. O. II. 568. Entscheidend hat Lücke dagegen gesprochen.

<sup>2)</sup> Diese zweite Speisung ist indessen jetzt von den Meisten, als nicht geschichtlich, aufgegeben. Lücke: "eine zweite unvollkommene Darstellung der Einen und selbigen," und: "die synoptische Tradition scheint hier allen bestimmten Faden der Begebenheiten verloren zu haben."

<sup>3)</sup> In der dichterischen Darstellung besonders beliebt: so bei Nonnus (zu V. 14): ἄρτων αὐτομάτων παλιναυξέα δαΐτα μεραίρων — Prudentius, wo er diese Erzählung ausführlich behandelt, ähnlich dem Hilarius 3 B. v. Anf. de Trin., (apotheos. 715) crescente cibo u.s. w., wie bei Lavater: vgl. Paulus Handb. z. d. 3 Ev. 11. 209 f. "Eine dreifache Vermehrung" (in Christi manibus et apostolorum et discumbentium, vgl. Lampe S. 164): so setzte es der kirchl. Scharfsinn aus einander. Aber in der Stelle, Clem. Alex. strom. 6, 11. 787. Pott. wird zu Gunsten einer wunderlichen Allegorie (die Brode bedeuten die hebräische, die Fi-

cess" bei Neueren 1) u. s. w. geben nur dem Spotte Raum: noch kann die entgegengesetzte Ansicht hoffen, in der Erzählung selbst, welche sich bestimmt als Wundergeschichte giebt und vollzieht, einen sicheren Anhalt zu finden, auch dann den Schein von Absichtlichkeit und Täuschung auf der Seite Jesu aus den Erzählungen hinweg zu nehmen. Aber kein Standpunct und keine Denkungsart fühlt sich jetzt noch begnügt und erfreut durch diese materielle, magische Wunderwirksamkeit: und die folgenden Reden Jesu selbst lenken davon ab. Kurz, wir finden auch hier nur den Ausdruck jenes unbedingten Gefühls von Geborgenheit, Genüge, Fülle, welches die Jünger in sich trugen, fortwährend entwickelten und bei welchem ihnen kein Gegenstand zu gering war: das sie aber allerdings zuerst auf das äusserliche Leben anwendeten. Und so sind alle Wundererzählungen ein Beweis für die Macht der Person Christi. Alte Beispiele von Wunderspeisungen, auch ausser jenen Mosaischen in der Wüste (Ps. 145, 15 ff.), wie 2 Kg. 4, 42. 44, konnten diese Gefühle nicht hervorbringen, aber solche, und überhaupt das Bild vom "Brod in der Wüste," liessen die Vorstellung leichter fassen und verarbeiten 2).

In der Erzählung des Johannes liegt für diese Auffassung noch Mehr dadurch, dass das Wunder hier nicht als etwas zufällig Veranlasstes, später erst Einge-

sche die heidnische προπαιδεία) und weil von keiner Zertheilung der Fische gesprochen wird (anders Mark. 6, 36), die Ansicht getheilt: bei den Broden eine Mehrung, bei den Fischen ein immer neues Entstehen angenommen (of  $l\chi\theta$   $\dot{\nu}\varepsilon_{5}$  —  $o\dot{\nu}\kappa$   $a\dot{\nu}$  $\dot{\varepsilon}$  $\dot{\eta}$ -  $\sigma$ av $\varepsilon_{5}$  $\dot{\varepsilon}$  $\dot{\tau}$  $\dot{\tau}$  $\dot{\kappa}$  $a\dot{\nu}$  $\dot{\kappa}$  $a\dot{\nu}$  $\dot{\kappa}$  $a\dot{\nu}$  $\dot{\kappa}$  $a\dot{\nu}$  $a\dot{\nu$ 

<sup>1)</sup> Ueber alle Vorstellung hinaus geht und streitet mit der Substanz der Erzählung die Ansicht, welche das Wunder in die Vermehrung der sättigenden Kraft der Elemente setzen wollte.

<sup>2)</sup> Dass vom Messias so Etwas erwartet worden sei, haben schon Aeltere (vgl. Lampe) behauptet. Aber solche Stellen beziehen sich nur auf das Wiederbringen des Manna, wie Apok. 2, 17. Vgl. unten bei V. 31.

tretenes, sondern als beabsichtigt, ja wie eine Sache dargestellt wird, welche sich bei Jesu wie von selbst verstanden habe 1). So dass wir also hierin nicht blos eine Abkürzung der Erzählung finden mögen.

V. 5. Έρχεται πρὸς αὐτὸν — sie waren den See umgangen, und kamen jetzt zu ihm. Philippus kann solche Besorgungen gewöhnlich auf sich gehabt haben, aber unser Evangelium liebt es, so zwischen den Aposteln Wort und Geschäft zu theilen ²). V. 6. Beisatz in Joh. Art. "Nur versuchend habe er gefragt; denn er habe gewusst, was er thun wollte." Er habe sorgen wollen, nicht sie zusammen. Versuchen ist hier soviel als prüfen ³), ob er an ihn glanbe ¹). Vorrath und Volksmenge, Uebriggebliebenes: Alles hier wie bei den Anderen. Nur die 200 Denare hat Markus

<sup>1)</sup> So hat auf diese Verschiedenheit in der Erzählung (von den Gegnern des Ev., aber auch von De Wette, wird sie gegen den authentischen Charakter der Erzählung gebraucht) auch Schleiermacher aufmerksam gemacht, wenn er dann gleich die ganze Erzählung auf die geistige Speisung hinwendet, wie freilich Christus es selbst im Folg. thut, und wohin die Erzählung in der Kirche auch ausser den Homileten immer gern vom Materiellen hinweg gezogen worden ist, ohne übrigens dem Geschichtlichen derselben zu widersprechen. Neander L. S. 381.

3. A. (Symbol dessen, wie Chr. auch in der Geschichte geistig immer aus Kleinem das Grosse wirke).

<sup>2)</sup> So ist Philippus Erwähnung 12, 21 gewiss zufällig. Ein reflectirender oder auch sinnlich roherer Sinn des Philippus, auf welchen etwa auch unsere Darstellung hätte hindeuten sollen, tritt auch 14, 8 f. nicht hervor. Dieses scheint aber durchaus altkirchliche Meinung gewesen zu sein.

<sup>3)</sup> Theod. Mopsu. Cat.: πειράζων ἀντὶ τοῦ δοκιμάζων — doch dieses in der Bedeutung, bewähren, δόκιμον ποιεῖν. Das δοκιμώτερον ποιεῖν hat auch Chrys.: Cyrill, γυμνάζων εἰ; πίστιν.

<sup>4)</sup> In der Antwort des Philippus liegt nicht die Unmöglichkeit, auch an dieser Stelle die Menge zu versorgen, nur, was auch das πόθεν der Frage bedeutet, dass es der Gesellschaft an den Mitteln dazu fehle: und Andreas weist Etwas nach, wozu ihre Mittel ausreichten. Nach der Rede des Andr. wird nun abkürzend, nicht ausdrücklich erzählt, dass dieser Vorrath angeschaft worden sei.

allein, und Johannes das allein, dass die Brode, πρίθινοι, auch nicht Vorrath der Gesellschaft gewesen seien. V. 9 παιδάριον (Diener der Gesellschaft) εν, wenn es ächt ist 1), allerdings wohl: nur Einer mit Vorräthen ist da 2). V. 10. Ανδρες schlechthin auch Markus und Luk.; bei Matthäus bestimmter: ohne Weib und Kind. Es ist möglich, dass V. 11 εὐχαριστεῖν (vgl. V. 23) bei Joh. etwas Mehr bedeute, als εὐλογεῖν bei den Drei: nicht blos das hausväterliche Beten, sondern das Segensprechen: und vielleicht soll auch das, dem Johannes eigene, Gebot V. 12, ἕνα μή τι ἀπόληται die Vorstellung von dieser Speisung heben 3).

Die beglaubigte Schreibart neuerer Kritik, blos διέδωκε τοῖς ἀνακειμένοις (weggelassen τοῖς μαθηταῖς, οἱ δὲ μαθηταὶ, fast ganz so hat dieses Matth. 14, 19), ist der Kürze der Erzählung angemessen, auch liegt im ὅσον ἤθελον, dass vorher kein anderes Subject (also auch nicht die Jünger) erwähnt worden waren. "Οσον ἤθελον gehört gewiss zu Beiden: Brod und Zukost; blos bei diesem gesetzt, würde es den kleinlichen Sinn haben, dass ja von der Zukost nicht Alle genommen hätten. "Ηθελεν Conjectur und (in allen Ausga-

<sup>1)</sup> Aeusserlich ist ev noch zu beglaubigt: und nach der gegebenen Erklärung (nicht gleich dem τι) würde der Eine Theil von Gersdorf's Gegenrede (Beitrr. 420 f.), welcher D. Schulz beipflichtet, wegfallen, der, dass ev bei Joh. immer Zahlbedeutung habe (die zweite ist, es werde immer vorangestellt).

<sup>2)</sup> Die Gefahr des einmal begonnenen Allegorisirens zeigt sich in den Deutungen, welche die Kirche auch von diesen Broden und Fischen gemacht hat (5 BB. Moses — Cyrill, Aug. und das Mittelalter, selbst der helle Rupert — dann schwankend: Propheten und Psalmen oder die zwei Testamente): nach Augustinus wurde auch der Knabe allegorisirt, näml. vom jüdischen Volke (Rupert: sensu parvulus, malitia nimium vetus).

<sup>3)</sup> Dennoch war dieses nicht (anders in den Erzählungen vom Abendmahle) die gewöhnliche kirchliche Vorstellung von dem εὐλογία, εὐχ. dieser Geschichte. Die lat. Kirche unterscheidet das gratias agere des Joh. vom benedicere der Drei: nicht so in der Abendm. Erz., wo Lukas und Paulus εὐχαριστείν, die beiden Anderen εὐλογείν haben.

ben) schwankend auch äusserlich bestätigt 1), würde ganz unpassend sein. Vielmehr sowohl das ὅσον ἤθελον als V. 12 das ἐνεαλήσθησαν deutet auf den Wundererfolg hin, an welchem die Darstellung des Evangelisten Nichts kürzen will, von dem sie aber doch Nichts ausdrücklich sagt 2). Und hier, wie bei den Drei, bedeutet κλάσματα nicht Brocken (dieses liegt im περισσεύσαντα), sondern die gebrochenen Brodstücke. V. 13. Å ἐπερίσσενσε das Nichtgebrauchte 3).

V. 14 ist ὁ προφήτης der Messias (nach Deuter. 18, 15 ff., doch bedeutet der Prophet hier den Wunderthäter): jenes erhellt schon aus dem Beisatze, ὁ ἐρχόμ. εἰς τὸν κόσμον (11, 27), und geht bestimmt aus dem hervor, was V. 15 weiter vom Volke erzählt. V. 15. Γνούς unbestimmt wie 5, 6. Αρπάζειν (AG. 23, 10) ist Nichts mehr, als gewaltsam hinwegführen 4). Diese hier allein in den Evangelien berichtete, Befürchtung vor Messianischen Unruhen wird wohl bei den Drei da angedeutet, wo sich ein Verbot Jesu findet, von seinen Wundern im Volke zu sprechen 5) — Hier aber haben Matth. 14, 23. Mark. 6, 46 Nichts hiervon 6), indem sie Jesum auch auf den Berg zu-

Nur Rupert las und erklärte bestimmt ή θελεν. Erasmus erklärt sich für dieses ήθελεν.

<sup>2)</sup> Die Abfassung des 4. Ev. durch Johannes vorausgesetzt, ist Hasens Hypothese (L. J. S. 138. 3. A.) zu bemerken, um die Erzählung eines solchen Wunderereignisses durch ihn zu begreifen.

<sup>3)</sup> Auf die Zwölfzahl, als die der Apostel, hat die Kirche hier immer aufmerksam gemacht.

<sup>4)</sup> Ob nach Jerusalem zum Feste, wie Lücke und Meyer annehmen? Aber die Menschen gingen ja zunächst nicht dahin (zu V. 4).

<sup>5)</sup> So auch Tholuck bei unserer Stelle.

<sup>6)</sup> Doch in der Stellung, welche Luk. 9, 18 f. dem Berichte über das, wofür man Jesum halte (Prophet u. s. w.), giebt, sogleich nach dem Speisewunder, kann allerdings (Lücke) Etwas der Joh. Erzählung Verwandtes liegen.

rückgehen lassen. "Zog er sich auf den Berg zurück, er allein" 1).

Die folgende Erzählung V. 16 bis 21 scheint nun wirklich anders aufzusassen zu sein, als die gewöhnliche Erklärung thut, und als es bei Matthäus und Markus mit allem Recht geschieht <sup>2</sup>). Lukas hat diese Erzählung merkwürdiger Weise gar nicht. In der That scheint Johannes kein Wunder haben beschrei-

Wie Alles im Verse dem dritten entgegensteht, ἀνεχώρησε (ἀνηλθε), αὐτὸς μόνος (ἐκάθ. μετὰ τῶν μαθ.), und der ganze Sinn des Verses; so hat das, auch äusserlich unbewährte, αάλιν des gewöhnl. Textes keine Statt.

Merkwürdig ist Rupert's Rede bei d. St. p. 361 (Norimb. 526). "Non valde mirum, homines populares istius temporis (auch die Apostel) ita sensisse de illo rege Israel, cum us que hodic quamplurimi ex iis qui magnifice praedicant spirituale Chr. regnum — persaepe propter solum temporalem cibum — currunt et rapiunt Christum et inclamant eum regem suum — ejus domui, quae est ecclesia, vim inferentes" u. s. w. Er nennt im Folgenden geradezu die Priester als solche. Und: "mystice innuit, quia qui Christum propter aliud quam propter ipsum sequuntur, fugit ab ipsis Christus —" Vornehml. dieses Letzte hat auffallende Verwandtschaft mit Schleiermacher's Deutungen S. 400 f.

<sup>2)</sup> Wir übergehen das Viele, was über die Wunderfassung der synoptischen Erzählung zu bemerken wäre. Zweierlei nur möge auch hier stehen: die Entstehung jener Wunderansicht kann nicht aus damals vorhandenen Bildern erklärt werden; nur konnten auch hier fromme Sprüche, wie jener Hiob 9, 8 (ὁ πεοιπατων έπι θαλάσσης ώς έπ' έδάφους, vgl. Ps. 77, 20) die Vorstellung zugänglicher machen, und der gewöhnliche Gebrauch des έπὶ θαλάσσης (vgl. Wetst. zu Matth. 14, 25: Nonnus stellt in der Metaphrase solche altpoetische Darstellungen vom Meerwandern zusammen) dieselbe erleichtern. Und: auch hier darf der Wunderglaube nicht sich durch Reflexion unterstützen wollen. Es hilft ihm Nichts, und es ist gegen den Sinn des Wunderglaubens. Was Lücke gegen die gangbarste Deutung dieser Art (von Vergeistigung der materiellen Natur) bemerkt, dass sie sich schwer vor Doketismus verwahren könne, das bewährt sich in der kirchl. Geschichte. Noch Rupert S. 367: haeretiei argumento nimis infirmo abutuntur, quia super aquas ambulavit. Aus Maldonatus und Lampe (p. 177) sehen wir, dass die Fragen über jene Deutung vormals in den Transsubst.streit hereingezogen wurden.

ben zu wollen: ausser der zweiselhaften Formel πεοιπατείν έπι θαλάσσης findet sich nicht Eine Spur eines Wunderereignisses, das Folgende nimmt lediglich auf die Speisung Rücksicht. Dagegen deutet Vieles in unserer Erzählung auf etwas Anderes hin, wie in der Auslegung zu erweisen sein wird: so wenig stimmen wir mit den trefflichen Männern überein, welche gerade bei Johannes den Wundererfolg am klarsten dargestellt finden. Aber was den Sprachgebrauch mit έπί τῆς θαλ, anlangt, so ist er, auch abgesehen von 21, 1 1), hier sogleich durch das επί τῆς γῆς V. 21 festgestellt. Kurz, wir glauben, dass unser Evangelium (und ohne die anderen verbessern zu wollen, vielmehr als die ursprüngliche Tradition) nur von einem Wandeln am See habe sprechen wollen 2). Die Erzählung ist aber so nichts weniger als bedeutungslos. Vielmehr will sie umgekehrt zu der vorigen ausführen: wie ohne seine persönliche Gegenwart den Jüngern Alles zur Bedrängniss, zu Irrsal und Schrecken gereicht habe, selbst seine leibliche Gestalt habe sie erschreckt: wiederum habe sich Alles in und ausser ihnen erst dann beruhigt, da sie ihn wieder unter sich-gehabt hätten 3).

<sup>1)</sup> Ausser der Zweidentigkeit des 21. Capitels überhaupt ist dort auch diese Formel zweidentig: doch war dort die Erscheinung Jesu am Ufer, wenn gleich das Wunder auf, im See.

<sup>2)</sup> Seitdem Paulus diese Erklärung vorgetragen (Memm. VI. 70 ff. u. s. Schrr. zu den Ev.), hat dieselbe, wie keine sonst von diesem Veteran, Eingang gefunden. (Vgl. Hase a. O. 140). Stolz und einmal auch Schleiermacher in e. Predigt vom J. 1833: am Lande — (nicht hier zu Joh., auch nicht in den Predigten über Markus) haben sie auch in kirchlichen Gebrauch zu bringen gesucht. (Bolten's u. A. Erklärungen bedürfen keiner Erwähnung mehr.)

<sup>3)</sup> Die Erzählung giebt eine Steigerung jenes Ereignisses auf dem See Matth. 8, 23 ff., wie Chrysost. schon bemerkt, hom. 50 in Matth.

Unbestimmt, jedoch auf Einer Seite mit uns übereinstimmend, sagt De Wette: "Bei Joh. ist die Art, wie sich J. über den See

V. 16. Κατέθησαν επί την θάλασσαν, kamen herab an das Ufer. V. 17. "Hoyovto (bei 4, 30) schifften zu nach Kapernaum (ɛls 4, 5). Denn von einem Ankommen in Kapernaum, so dass V. 18-21 im Plusquamperfect aufzufassen wäre 1), kann nicht die Rede sein: das Plusquamp, ist wenigstens hier im Folgenden zu deutlich von den anderen Zeitformen unterschieden. Σκοτία von δψία V. 16 verschieden. Aber diese ganze Stelle: Jesus war noch nicht 2) zu ihnen gekommen zeigt, dass die Jünger die Absicht gehabt haben sollen, am Ufer hin zu steuern, um Jesum aufzunehmen. wann er zu ihnen herabkommen würde. Und für das Folgende stellt sich nun der Zusammenhang dar, dass sie, im Sturm hin und her geworfen, als sie sich bei Tagesanbruch (vor der vierten Nachtwache) wieder dem User genähert, mit Einemmale Jesum gesehen, hier aber auch sogleich sich am Landungsplatze gefunden hätten.

V. 18. 19. "Das Meer erregt vom hestigen Sturm — nachdem sie geschisst waren ungefähr 20 — 30 Stadien." — Das ¿λαύνειν hat auch Markus hier 6, 48. Es steht der Annahme einer Verschlagung im Sturm nicht entgegen: es bedeutet nur ein mühsames Schissen.

Die Angabe der Stadien würde mit der bei Matth. und Markus (μέσον θαλάσσης) ziemlich übereinstimmen, wenn die Jünger über die Breite des See's hin

hin begiebt, nicht als ein Wunder dargestellt, sondern dient nur dazu, die Verwunderung des Volks über seine Entfernung (V. 25) zu begründen: unstreitig ein für die Ursprünglichkeit des Joh. Berichts günstiges Verhältniss."

<sup>1)</sup> Aehnlich Rupert: hoc sec. regulam, quam Tychonius recapitulationem appellat, intelligendum est. Prius enim anticipatur, quod trans mare venerint, deinde narratum, qualiter venerint.

<sup>2)</sup> Οὐκ rec., n. Kritik οὖκω — umgekehrt die Verschiedenheit 7, 8. Wie D. Schulz bemerkt, liebt die Johanneische Sprache das bestimmtere οὖκω (7, 30. 8, 20. 11, 30). De Wette vertheidigt οὖκ — Jesus habe den Jüngern versprochen gehabt zu kommen.

geschifft wären: von dieser machen 30 Stadien zwei Drittheile aus. Aber die Erwähnung des Sturms V. 18 würde dann etwas Ueberflüssiges haben. Vielmehr, wie es ja auch bei uns in der Erzählung von Seestürmen heisst, dass die Schiffenden in kürzester Zeit so und so viel Seemeilen gefahren seien, ohne dass sie ihrem Ziele näher kämen, so auch hier. Auch der Ausdruck: ώς — und daneben noch: η τριάκοντα machen die Rechnung zu einer ganz ungefähren und muthmasslichen. Also umhergeschlagen, bemerkten sie es in Dunkel und Dämmerung nicht, als sie wieder am Ufer waren. Das Schrecken, als sie ihn sahen, den sie nach V. 20 nicht erkannten, galt einer Erscheinung 1) am Nachen, mitten auf dem See, wie sie meinten, denn sie wussten eben nicht, dass sie schon am Ufer waren: und dann V. 21 wieder nicht, dass sie schon am Landungsplatze waren (ἐπὶ τῆς γῆς, είς ην ύπηνου).

Bei Matthäus und Markus wird Jesus wirklich von den Jüngern aufgenommen: daher hier bei Johannes viele gezwungene Deutungen des ἤθελου entstanden sind ²), auch wohl die Meinung, dass Johannes ein ganz anderes Ereigniss habe beschreiben wollen ³).

<sup>1)</sup> Φάντασμα Matth. u. Markus. Ἐγώ εἰμι μὴ φοβ. haben hier alle Drei: vgl. Luk. 24, 37—39.

<sup>2)</sup> Als stehe es pleonastisch, oder habe die Bedeutung lubenter (Beza, Grot., Kühnoel, Schott, auch Stolz). Nach Alledem, was Lexikographen (vgl. nam. Lex. Xenoph. unter εθέλειν und θέλειν u. Winer §. 58) hierüber gesagt haben, steht fest, dass ήθελον (nicht das Particip) nur dann hätte so (lubenter) gesetzt werden können, wenn von einer Handlung die Rede gewesen wäre, welche geschehen musste, aber gern geschieht. Andere Stellen finden sich hierbei, wie bei Sturz a. O., gehäuft, in denen das θέλειν auf Handlungsweisen überhaupt geht, und pflegen, gern thun, bedeutet.

Daneben die unglückliche Conj. na hov von J. D. Michaelis.

<sup>3)</sup> Chrysostomus, welcher diese Meinung vornehmlich vertreten hat (die anderen Griechen, wie Euthymius, weichen von ihm ab) widerspricht sich bei uns. St. hom. 42 und zu Matth. a. O.

Jene wirkliche Differenz in dem Berichte hat darin ihren Grund, dass jene eben ein Wandeln auf dem See meinen, Johannes nicht. Aber man sieht, welch' ein zweckloses, unwürdiges Wunder in die Johanneische Darstellung hereingetragen würde, wenn man sie nähme wie die jener Beiden: bei denen doch das Bild dessen, der über die Wellen hin den Kämpfenden Ruhe und Frieden bringt, immer etwas Glänzendes, Mächtiges hat, welches hier in der Uferscene ganz wegfällt. Oder sollte Jesus auf dem See geblieben, sie an's Ufer getrieben sein? — In dem εὐθέως τὸ πλοῖον u. s. w. soll zwar kein Wunder liegen 1), aber doch das Ausserordentliche, dass, wie sie ihn am Ufer wahrgenommen hätten, sie auch das Aufnehmen und Weiterschiffen für unnöthig erkannt 2).

V. 22-24, eine, bei Johannes nicht ungewöhnliche, zugleich weitläufig und hart angelegte Construction. Das harrende Volk soll gewiss jene gesammte Volksmenge V. 10 sein 3): der Johanneische Bericht lässt sich also mit denen der Drei nicht streng vereinigen, nach welchen die Volksmenge drüben entlassen worden war.

Das Subject & "xlos wird nach den Zwischensä-

Denn dort sieht er die Erzählungen als Eines an. Zu V. 21: "Joh. sage, " $H\vartheta\varepsilon\lambda o\nu$  u. s. w.  $\tau\delta$   $a\dot{v}\tau\delta$   $\delta\eta$   $\tau \sigma \bar{v}\tau \sigma$   $\delta\eta\lambda \bar{\omega}\nu$ . " $\Omega\sigma\tau\varepsilon$   $\mu\varepsilon\lambda\lambda\dot{\sigma}\tau\tau\omega\nu$   $a\dot{v}\tau\bar{\omega}\nu$   $\tau\rho\dot{\sigma}s$   $\tau\tilde{\eta}$   $\gamma\tilde{\eta}$   $\gamma\dot{\gamma}\nu\varepsilon\sigma\vartheta a\iota$ ,  $\dot{\epsilon}\pi\dot{\epsilon}\beta\eta$   $\tau\sigma\tilde{\nu}$   $\pi\lambda oio\nu$ ." Er hält also dort dafür, dass  $\kappa a\iota$   $\dot{\epsilon}\vartheta\vartheta\epsilon\omega s$  stehe für  $\check{\sigma}\nu\tau\sigma s$   $\tau\sigma\tilde{\nu}$   $\pi\lambda$ .  $\varepsilon$ .  $\tau$ .  $\nu$ . L. de Dieu findet die Verschiedenheit vornehmlich in der Fahrt,  $\nu\sigma$  Beths. (bei Joh.) nach B. (Mark. 6, 45).

<sup>1)</sup> Die altkirch!. Ausfassung fand hier immer ein Wunder. Nonnus: θεοδινέϊ παλμῷ, οἶα νύος πτερόεις u. s. w. αὐτομάτη νῆνς.

<sup>2)</sup> Auch bei dieser Erzählung fühlte sich die Kirche immer in die Allegorie hineingedrängt. Die Anwendung Augustinus (tr. 25): Jesus transit calcans fluctus — auf die Gefahren der Kirche, hat in Wort und Bild des Mittelalters unzählige Nachklänge gefunden.

<sup>3)</sup> Ob sie nun Alle auch und zugleich übergefahren seien: so in's Kleinste hat wohl selbst der Ev. nicht die Vorstellung gefasst.

tzen im 24. V. wiederholt: nicht aber ίδών 1) im ὅτε είδε, welches eine ganz andere Beziehung hat: zum έστηκώς gehören die Sätze bis 22: sie geben den Grund an, aus welchem das Volk gewartet habe. V. 23 ist eine Parenthese, durch welche der Schluss von V. 24 erklärt wird. Viele Veränderungen der Lesart sollten der Härte abhelfen: wie είδον oder είδε V. 22 2); auch nahmen Einige ἀπηλθον am Ende des Verses als Prädicat an, was neben ένέβησαν unnütz wäre 3). Έστηκώς (3, 29) wartend stehend. Auf den, welcher sich zurückgezogen hatte (V. 15). "Weil es gesehen hatte, dass nur Ein Fahrzeug 1) dagewesen war, und dass Jesus nicht mitgeschisst war": weil sie also annehmen mussten, dass Jesus sich noch jenseits aufhalte. Die Worte: ἐκεῖτο εἰς ὁ ἐνέβησαν οἱ μαθηταί αὐτοῦ, sind kritisch zweifelhaft und sehr überflüssig, wenn gleich die Rede weitschweifig, fast wie im Tone des unter sich redenden Volks gehalten ist: und die letzten Worte des Verses: αλλά μόνοι οί μαθηταί αὐτοῦ ἀπῆλθον, scheinen beigesetzt zu sein, um eine gewisse Lücke in der Erzählung auszufüllen.

V. 23. "Unterdessen kamen andere Fahrzeuge von Tiberias," gewiss nicht gerade um diese Menschen abzuholen. Tiberias (jetzt schweigend und todt, wie sein Meer es ist) war der Hauptort für den Verkehr auf dem See. "Nahe an dem Orte, wo sie gespeist worden waren, nachdem der Herr den Segen gespro-

<sup>1)</sup> So gewöhnlich bei den Auslegern.

<sup>2)</sup> Mit den orient. Uebersetzungen, Peschito an der Spitze und Nonnus ( $\sigma \kappa o \pi \iota a \varsigma \epsilon v$ ), hat auch It. und Vulg. das  $\epsilon \imath \delta o v$  oder  $\epsilon \iota \delta \epsilon v$  (wenn sie nicht nach L. de Dieu, Lampe u. A.  $\iota \delta \phi v$  genommen haben für  $\iota$ .  $\eta v$ , Röm. 9, 28); auch Luther übersetzt so, und der Lachmann'sche Text giebt  $\epsilon \imath \delta o v$ .

<sup>3)</sup> Beza (jedoch die richtige Auffassung vorziehend - Casaubonus, welcher diese Constr. im Nonnus unden will) - Paulus.

Πλοτάριον ist nach äusserlich beglaubigter Lesart auch an der zweiten Stelle des 22. Verses zu schreiben, ohne dass jedoch Johannes einen grossen Unterschied zwischen den Worten angenommen hätte.

chen hatte." Dieses ist hier wohl keine gewöhnliche Rückweisung (wie 4, 46), sondern es soll das Ereigniss fixiren, als die Grundlage der folgenden Reden. V. 24. Eίδεν also der Gegensatz vom iδων V. 22. Wie das Volk gewartet hatte iδων u. s. w., so machte es sich nun zur Fahrt auf, δτε είδεν u. s. w. Οὐδὲ οἱ μαθηταὶ αὐτοῦ. Er so wenig als seine Jünger, welche sie ja hatten abfahren sehen. Nach dieser Uebersetzung ist an der Aechtheit dieses Satzes nicht zu zweifeln, wie er denn auch äusserlich ganz sicher ist. "So also bestiegen sie die Fahrzeuge und kamen nach Kapernaum, wo sie ihn nunmehr suchten."

V. 25. Hégav  $\tau \tilde{\eta} s$   $\vartheta a \lambda \acute{a} \sigma \sigma \eta s$ , da wo sie ihn suchten; weiter bedeutet die Formel Nichts. Es war eben in Kapernaum und nach V. 59 in der Synagoge. Die Frage: wann er hier angekommen sei? soll wohl nicht die Verwunderung in sich schliessen, dass er so frühe angekommen; und gar nicht 1) würde damit auf ein wunderbares Ankommen hingedeutet werden 2) (es steht ja ein  $\pi \acute{o} \tau \varepsilon$ , kein  $\pi \~o s$ ): sondern der Ev. lässt hier nur das Volk sein Verlangen nach ihm aussprechen 1).

Die Antwort Jesu geht bei dem Evangelisten auf die Frage gar nicht ein, sondern ganz Sokratisch auf die Absicht der Fragenden, auf ihr Verlangen nach

<sup>1)</sup> Eher (wie auch Lücke es deutet), dass es für den Landweg zu frühe geschienen habe.

<sup>2)</sup> Die gewöhnlichste Meinung in alter und neuer Zeit (doch Nonnus:  $Pa\beta\beta v$  å v a  $\xi$ ,  $\pi$  ότε δεῦρο  $\pi$  a  $\rho$  έπ λεες;). Euthymius meint, die Anspielung auf das Wunder sei nur schmeichlerischer Weise geschehen.

<sup>3)</sup> Dieses sieht Lampe wohl, aber: Nec tamen directe de modo, sed tantum de tempore adventus Chr. quaerunt, quia ex eo aliquid de modo divinare poterant. So auch Bengel.

<sup>4)</sup> Schleiermacher S. 411 findet in der Frage nur "leere Neugierde." Rupert die Klage, dass er "nicht drüben geblieben sei." Consilium, ut — facerent regem, nondum tutum arbitrabantur in civitatibus prodere etc., und führt dann den Plan, den die Menschen von der Wüste aus gehabt hätten, weiter aus.

ihm. Aber (das àuniv u. s. w. weist sie auf ihr Inneres hin, welches er wohl erkenne) ihr Verlangen nach ihm gehe nur auf fernere sinnliche Befriedigung: womit aber nicht blos gemeint ist, dass sie noch weiter durch ihn gespeist zu werden hofften, sondern, dass sie die Messianische Fülle und Herrlichkeit bei ihm erwarteten (vgl. V. 15). Diesem steht hier nun entgegen das sich an den Zeichen Erfreuen: was denn offenbar den Sinn hat, dem göttlichen Walten ohne Rücksicht auf das eigene Wohlgehaben gern zusehen. Damit soll aber nicht die Freude an den Wundern als die höchste und eigentlichste an der Erscheinung des Göttlichen dargestellt werden (ganz anders V. 27): nur bei diesen Menschen war es das Höchste, was der idealere Sinn zu erreichen vermochte 1).

V. 26. "Ihr sucht mich, nicht, weil ihr Zeichen sahet, sondern weil ihr von den Broden gegessen habt und gesättigt worden seid." Merkwürdig ist der Plural, σημεΐα, vielleicht hinweisend von dem hinweg, was an den Broden geschehen, auf die ununterbrochene Reihe der Zeichen V. 2.

V. 27. Geistige, himmlische Befriedigung sollen sie suchen und werden sie sicher finden bei ihm. Wie der Gegensatz V. 26 eine Messianische Beziehung hatte, so auch wohl diese Aufforderung: das Messianische Heil sollen sie so, der Art, suchen und finden. Egyáseodat gleichgültig, ob erwerben (2 Jo. 8) 2),

<sup>1)</sup> Weil daher bei dem: ὅτι εἴδετε σημεῖα dem Evangelisten ein höherer Gedanke im Sinne lag, streitet die Stelle nicht mit der über dieselben Menschen V. 2: ἠπολούθ. ὅτι ἐώρων τὰ σημεῖα. Viele (auch Kühnoel) wollten das οὐχ ὅτι in οὐ μύνον ὅτι beschränken. Vgl. Fritzsche 2. Exc. zu Markus, über uns. St. S. 783 f.

<sup>2)</sup> Zweiselhast 1 Kor. 9, 6. Aber προςεργάζεσθαι, so Luk. 19, 16. Es ist classischer, nicht blos hellenistischer, und nach der Bedeutung "schaffen" ganz natürlicher, Wortgebrauch. "Zu Stande bringen" (Meyer) würde entweder dasselbe bedeuten, oder den Sinn verstellen.

oder damit umgehen 1). "Schafft nicht vergängliche Speise, sondern die Speise, die da bleibt zum ewigen Leben, welche euch des Menschen Sohn geben wird: denn diesen hat der Vater beglaubigt, Gott." Im ἀπολλυμένην liegt dem doppelten Gegensatze nach offenbar ein Doppelsinn: Speise von vergänglicher Kraft, und für das vergängliche Dasein (entgegengesetzt der Speise von bleibender, nachhaltiger Kraft (vgl. 4, 12 f.), und für das höhere Leben). Eis ζωήν αλώνιον gehört wohl nicht zu μένουσαν, sondern zum βρῶσιν. Beides aber ist angemessener, als es zum ἐργάζεσθε zu nehmen.

Das Bild der Speise ist hier anders gewendet, als 4,32 ff. Dort: Erquickung durch eigenes Thun, hier: Befriedigung durch Gedanken, Gefühle, welche man in sich aufnimmt.

"Des Menschen Sohn," Er, eben in seiner höheren Bestimmung. Σφραγίζειν wie 3, 33. "Denn diesen 2) hat der Vater, hat Gott (die Namen werden neben einander gestellt, welche das für ihn handeln Wollen und Können bezeichnen) beglaubigt." Έσφράγισε (3, 33) vgl. 10, 36, ήγίασε καὶ ἀπέστειλε 3). Hiermit

<sup>1)</sup> Euthym. φροντίζειν. Aehnlich Chrysost. Rupert. solicitos esse. (L. de Dieu vergleicht 1 Kor. 9, 13.) Diese Bedeutung könnte dem Folgenden: ἡν δώσει — angemessener scheinen, als diejenige, in welcher das Selbstschaffen unbestimmt ausgedrückt würde. Euth. findet im ἐψγάζεσθαι noch die Bedeutung: als um das Wesentliche (das ἔψγον) sich bemühen: wie schon Chrys. hier gegen diejenigen spricht, welche die Stelle praktisch misbrauchten.

<sup>2)</sup> Die Beziehung des τοῦτον auf die Speise, welche nach der kirchlichen Uebersetzung (cibus) im Mittelalter herrschte, wurde noch von Maldonatus vertheidigt. Hieraus in der Abendmahlssprache der signatus panis — ausführlich von ihm auch Rupert.

<sup>3)</sup> Die alte Kirche schwankt beim ἐσφράγισεν, ob es sei: bezeichnet, insbesondere durch Salbung (χρίειν, Ammonius und Cyrillus), oder, erwiesen (dieselben, und die anderen Griechen) Lightf. und Lampe mischten in die Erklärung, insignivit, noch den davon und unter sich verschiedenen Sprachgebrauch, in welchem der Messias bei den Juden das Siegel Gottes heisst, und

wird das δώσει im Sinne vervollständigt: denn dafür ist er bestimmt.

"Das ist das Gotteswerk (der göttliche Lebenszustand), dass ihr glaubt an den Gottgesandten."

Die Antwort V. 30 ist wie ein Wortspiel, sie heftet sich an das Wort Werke, göttliche Werke an, im Ueberdruss an der geistigen Wendung des Gesprächs.

das χαφακτήρ της ύποστάσεως θεου Hebr. 1, 2. Aber so schwankt auch Luther b. d. St.

Luther's Ausl. von Cap. 6. 7. 8. Werke 7. 1889 ff.

<sup>1)</sup> Diese Auffassung von V. 28 findet sich im Wesentlichen auch bei Kühnoel und Olshausen; auch Meyer und Schleiermacher haben sie, nur dass diese in das θεοῦ den Sinn legen (im Gegensatze zum ἐργάζεσθε), dass dieses Thun ja doch nur Gottes Werk sei. Andere Auffassungen waren vornehmlich die: die Frage als ganz ausser Zusammenhang mit der Rede V. 27 genommen: als freie Lehrfrage, mit welcher sie Jesu hätten gefallen wollen (Chrys., Theoph., Euth.). Oder (die gewöhnliche), dass die Frage nach dem Werkverdienst (ἔργα θεοῦ Jerem. 48, 10) verlangte, durch welches jene Speise gewonnen würde. (Aber so würde mit demselben ἐργάζεσθαι ja etwas ganz vom Vorigen Verschiedenes ausgesprochen werden). Oder (Grotius, vielleicht auch Cyrill u. Luther), dass sie fragten, ob er eine neue erquickende Lehre haben könne nach der des Moses?

<sup>2)</sup> Bei dieser Stelle spricht Augustinus (tr. 25) sein berühmtes: crede et manducasti aus, welches bei ihm bedeutet (wie oft ist es anders angewendet worden!): der Glaube sei das beste Werk." Ueberhaupt war dieses in der alten Kirche eine Stelle, von Glauben und Werken zu philosophiren.

"Ein ἔογον (das Ihre nach V. 29) für ein anderes (das Seine V. 30)." Vgl. 2, 17. Σημεῖα und ἔογα τοῦ θεοῦ waren immer gleichbedeutende Bezeichnungen. Also: Sie wollen nur auf Wunderzeichen glauben mit äusserlicher Wohlthat. "Welches Zeichen thust du, damit wir durch Schauen überzeugt werden?" Und dann V. 31: "Unsere Väter haben das Manna gegessen in der Wüste, eine Himmelsspeise." Sie oder der Evangelist lassen die eigentliche Bitte der Menschen aus: jene Himmelsspeise eben verlangten sie.

Viele haben, um der Schwierigkeit willen, dass demselben Volke ja eben etwas Himmlisches, ein Wunderbrod, gewährt worden sein sollte, angenommen, dass die hier Sprechenden nicht zu jenen Gespeisten (V. 15 ff.) gehört hätten 1). Aber ihre jetzige Bitte gründete sich ja auf das, was in der Wüste geschehen war. Warum hätten sie diese gerade gethan? Denn ein Messianischer Act κατ εξοχήν lag ja darin nicht 2): und in der Erzählung ist gar keine Spur davon, dass neue Sprechende nach denen, welche V. 26 angeredet wurden, eingetreten seien. Mochten sie aber nun das eben Geschehene für noch nicht so entschieden wunderbar halten, oder zwar für ein Wunder, das aber doch immer nur Menschenspeise und nicht vom sinn-

<sup>1)</sup> Entweder dass sie ganz Andere gewesen (auch Kühnoel nimmt sie als Obere in der Synagoge — aber lässt doch wieder V. 34 Andere eintreten), oder (Grotius) dass sie doch das Speisungswunder nicht mit angesehen hätten. Weisse (ev. Gesch. 2. 228) hat angenommen, dass der Evangelist das Gespräch unangemessen mit dem Speisungswunder in Zusammenhang gebracht habe. B. Bauer findet darin ein Sichvergessen des Evangelisten, wie die griechischen Väter darin ein thörichtes Vergessen jener Juden gesehen hatten.

Gegen A. Schweizer (er verbindet V. 27 unmittelbar mit 5, 47) spricht Lücke ausführlich S. 135 ff.

<sup>2)</sup> Zu unserer St. haben Lightf., Schöttg., Lampe, Wetstein (Buxtorf. hist. Mannae c. 2) die Stellen späterer Juden aufgeführt vom Mannaspendenden Messias. Aber (vgl. oben zur Speisungsgesch.) immer war dieses, anch wenn es alter Glaube gewesen wäre, nicht der Mannasegen, wie diese Juden ihn fordern.

lichen Himmel herabgekommen, geschafft habe: die Forderung hier hat nichts Unerklärliches, sie wurzelt

ganz im gewöhnlichen Wunderwahne 1).

Καθώς ἐστι γεγραμμένον soll gewiss nicht Nebensatz sein oder Beisatz des Evangelisten, sondern es bestimmt die Natur jenes Manna genauer: "Manna von solcher Art, welche Himmelsspeise war." Der Name war schon in den Urgeschichten gebraucht worden: hier wird Ps. 78, 24 eitirt (vgl. 105, 40. B. d. Weish. 16, 20). "Αρτος ἀγγέλων wechselt damit ab Ps. 78, 25. (2 Mos. 16, 4.)

V. 32. "Himmelsspeise" sei ihres nicht gewesen. Nämlich, nicht Speise höherer Art, welche nur die geistige sei. Der Gedanke des ersten Satzes wird durch das Prädicat άληθινός im zweiten genauer bestimmt 2). Das eigentlich Himmlische ist nur das Uebersinnliche und das geistig Kräftige. Also fällt in dieser Rede Jesu das Zeichen, welches sie forderten (V. 30), welches er ihnen aber in höherer Art geben will, und die Gabe, welche er ihnen verleihen will (V. 27), in Einen Begriff zusammen. Es bedarf kaum der Erwähnung, dass Jesus nicht habe die Volksvorstellung vom Manna verbessern wollen 3), gleichsam das Wunder natürlich erklären 1). Denn der Himmel, aus welchem das alte Manna nicht gekommen sein soll, ist gar nicht der sichtbare, der Wolkenhimmel, sondern der Gotteshimmel, das Geisterreich:

<sup>1)</sup> Allerdings scheint (so Lücke) in der Zusammenstellung der zwei ersten Evangelisten (Matth. 16, 1 ff. Mark. 8, 11 ff.) von der Speisung und von der Forderung eines σημεῖον ἐξ οὐρανοῦ, ein Anklang an die Johanneische Erzählung zu liegen.

<sup>2)</sup> Chrys., Euth. δ κυρίως, δυτως άρτος.

Ammonius und Chrys. bemerken ausdrücklich, Jesus spreche οὐχ ώς ψεύδους οὕσης τοῦ μάντα τροφῆς.

<sup>4)</sup> Wie es auch in alten Zeiten Wenige anders vorgestellt haben, nur ein quantitatives Wunder nahm man gewöhnlich an, Lampe S. 203: vgl. Hengstenberg Anh. zur Geschichte Bileam's (1842) S. 280 ff.

"Sondern mein Vater giebt euch das eigentliche Himmelsbrod." Neben dem ἄρτος und ἀληθινὸς ἄ. liegt der Gegensatz auch im Moses 1) — Gott, gab 2) — giebt. Auch das fortwährend, zeitlos oder unerschöpft geben, hat die Bedeutung des Geistigen in sich.

V. 33 ist als allgemeiner Gedanke zu nehmen; er stellt die Eigenschaften dessen dar, was wahrhaftes, eigentliches Himmelsbrod sei: er bezieht sich noch nicht auf ihn, auf Christus und seine Gabe. Daher hier und V. 50 καταβαίνων (von Christus heisst es καταβάς, vgl. 41. 51. 38. 42. 3)). Gottes Speise (ἄφτος τοῦ θεοῦ), die eigentlichst von ihm gewährte, wird hier an der Stelle der Himmelsspeise genannt, weil das Prädicat (ὁ καταβαίνων ἐκ τοῦ οὐφανοῦ) diese Formel enthalten musste. Aber der Sinn ist derselbe in beiden Formeln. Ζωὴν διδούς τῷ κόσμφ, das τῷ κόσμφ steht hier mit besonderer Bedeutung. Auch allgemeines Wirken, Segnen, steht nur geistigen Kräften und Naturen zu.

Die Judenrede V. 34 fassen wir, dem Vorigen, V. 28, gemäss, nicht als Roheit, indem die Juden etwa, wie die Samariterin (4, 15), an eine unerschöpfliche Fülle sinnlicher Nahrung gedacht hätten <sup>1</sup>). Noch weniger mögen wir es als Ironie nehmen <sup>5</sup>). Sondern es ist Regung, aber dunkle, entfernte, Regung eines

<sup>1)</sup> Moses wird vielleicht nicht nur als Mensch genannt, sondern als Begründer einer nur äusserlichen Anstalt.

<sup>2)</sup> Nonnus wendet die Stelle im Gegensatze sehr frei: άλλά πατήρ έμος ή εν, δς είσετι φέρτερον u. s. w. δπάσσει.

So die meisten Neueren, ausgen. Paulus, Kühnoel, Olsh. Anders die Alten: von Nonnus wird das διδούς in δωρήσατο verwandelt.

<sup>4)</sup> Oder, wie es Lampe auffasst, an die langwährende Gabe des Manna in der Wüste.

<sup>5)</sup> Nicht als Ironie haben es genommen, welche hier gewöhnlich, auch von Lampe, genannt werden: Chrys., Cyrill, Augustinus. Diese fanden vielmehr Alle die geistige Beschränktheit der Juden in der Rede (κάτω ἔνευον jene Beiden). Calvin sprach jenes wohl zuerst aus.

edleren Gedankens 1). Und eben dieses, so meint es wohl der Evangelist, bestimmt Jesus, in dieses Bilderwesen weiter einzugehen. Nirgends hat die Idee des Urchristenthums: Geist und nur Geistiges — so lebendig, kräftig gesprochen wie hier. Aber die Rede führt nun, dem gemäss wie die Juden gebeten hatten, dass es ihnen durch Ihn doch gewährt werden möchte, bestimmt auf seine Person über. Doch ist es zu bemerken, wie hier nun, wo das Allgemeine diese Wendung nimmt auf seine Person, die Unfähigkeit und der Widerspruch der, freilich anderen, Juden beginnt, und wie er dabei feststeht (41. 43). Hierdurch erhält die Rede Unterbrechungen, aber sie stellt sich im Zusammenhange auf folgende Weise dar.

V. 35: in welchem Sinne er selbst Brod sei: V. 39. 40. Dann V. 47 — 50: in welchem Sinne er Brod des Lebens sei, dieses in zwiefacher Beziehung: zum Leben verhelfend, und bleibendes Leben verleihend. Und dieses wird dann noch in doppelter Steigerung ausgeführt V. 51<sup>2</sup>) und 53 — 58. Einschaltungen sind nun V. 36 — 38 und 43 — 46. In denselben wird die jüdische Unfähigkeit in Beziehung auf seine Person mit zwei Gedanken bestritten: nur ein göttlicher Zug führe zu ihm, jedoch dieser sicher, alsbald — aber es sei die Sache des Menschen selbst, einen solchen Zug in sich zu bringen, in sich rege werden zu lassen. Unterbrochen von den Juden wird die Rede Jesu V. 41. 42 und 52. Dieses ist die Anlage dieser Stelle.

V. 35. Ένώ εἰμι steht dem abstracten ἐστιν ὁ —  $\overline{V}$ . 33 bestimmt entgegen. "Ich selbst bin es." Αρτος τῆς ζωῆς ist das ζωὴν διδούς V. 33, vielleicht auch

So auch Lücke. Schleiermacher S. 426. "Wir mögen immer glauben, dass nun wirklich in ihnen nach dem wahren Himmelsbrode ein Verlangen entstanden sei —."

<sup>2)</sup> Die gewöhnliche Auslegung, auch in der alten Kirche, deutete das Brod des Lebens schon im Vorigen auf die Person Christi.

diese Formel den Begriff concreter aussprechend. Έρχεσθαι πρὸς αὐτόν wie 5, 40. Hier 37. 44. 45: und
abwechselnd in unserer Rede mit πιστεύειν εὶς αὐτόν.
Also liegt der Unterschied der hier folgenden zwei
Sätze nur in den Prädicaten πεινάση — διψήση. Jedoch ohne dass dadurch zwei verschiedene Begriffe
ausgesprochen werden sollten: sondern es soll das Bedürfniss jeder Art ausgedrückt werden, welches hier
durch Etwas, was im Sinnlichen eine Befriedigung
nur zum Theile bezeichnet (ἄρτος), befriedigt werden
solle: "Ja nicht nur nicht hungern, auch nicht dürsten mehr." Niemals wieder: eine bleibende Befriedigung, indem es zu einer nährenden Kraft wird.
Der Gedanke im Allgemeinen wie 4, 14.

Es ist zweiselhaft, ob auch dieses im hebenden Gegensatze zu der Mosaischen Speisung gesagt sei, bei welcher auf das Manna die wunderbare Tränkung solgte (2 Mos. 17). So die alte K. und die gewöhn-

liche Auslegung.

V. 36. Είπον ύμῖν 1) braucht nicht auf ausdrückliche Reden bezogen zu werden, welche im Vorigen berichtet worden wären: etwa auf 5, 37—44 2). Diejenigen, welche dem vierten Evangelisten Künstlichkeit vorgeworfen haben, sollten ihn nicht wieder der Gedankenlosigkeit anklagen, als habe er Jesum die Galiläer an das erinnern lassen, was er zu Jerusalem gesprochen hatte 3), wie 7, 21 ff. die in Jerusalem auf Handlung und Reden Cap. 5 verwiesen werden 1). Es

Wolzogen's, wenigstens für möglich gehaltene, Erklärung: εἶπον ὑ, "dass ich das Lehenshrod sei" — und ὅτι durch quamvis übersetzt, wird keine Freunde mehr finden.

<sup>2)</sup> An diese Stelle, im 5. Cap., haben durchaus erst neueste Ausleger gedacht. Euthymius in der, von Lücke erwähnten. Stelle erklärt das έωράκατε mit dem Gedanken aus 5, 37: aber das είπον ψ. will er (εἰκός sagt er), und so Lampe, Paulus. De Wette, als eine Beziehung auf eine nicht mit erzählte Rede nehmen.

<sup>3)</sup> B. Bauer a. O. 245.

<sup>4)</sup> Wenn man mit Lücke annehmen wollte. (S. 133), . Johan-

kann vielmehr von einem bleibenden Vorwurse Jesu an das Judenthum verstanden werden: wie 12, 44 ff., und wie ihn dieses Evangelium darzustellen pslegt 1). Aber angemessener scheint es, im  $\tilde{\epsilon}i\pi\sigma\nu$   $\psi$ . die eben gesprochenen Reden V. 26 ff. zu verstehen 2), entweder die klagende V. 26, oder die auffordernde V. 27, und die Worte zu erklären: als zu solchen habe ich zu euch gesprochen (vgl.  $\gamma\varrho\dot{\alpha}\varphi\omega$   $\psi$ .  $\delta\tau\iota$  — 1 Jo. 2, 13 f.).

Kat — καt (15, 24): während ihr das Eine habt, thut ihr das Andere nicht. Eωράκατε με (14, 9), das Wort vom θεωρεῖν V. 40 unterschieden; es bezeichnet das äusserliche, ihnen zu Theil gewordene, Sehen, die Lebensgemeinschaft, also die Gelegenheit für die höhere Ueberzeugung. Und hier steht dieses, Ihn sehen, wohl dem, Zeichen sehen (V. 2), entgegen. Aber eben darum kann man das με hier nicht missen, gegen welches sich auch die äusserliche Kritik nicht entscheiden kann 3). Denn εωράκατε schlechthin würde kaum auf etwas Anderes gehen können, als auf Wunder, und die Stelle würde auf V. 30 zurückweisen: εναειδωμεν καιειστεύσωμεν εναιειστεύσωμεν εναιειστεύενα εναιειστεύσωμεν εναιειστεύσωμεν

V. 37. 38. Ein göttlicher Zug führt zu mir: ich genüge ihm, dieses ist meine Bestimmung. Also geistige Sehnsucht, welcher geistige Gewährung entspricht.

Hãv das bedeutsame Neutrum wie 3, 6, 17, 2. 6.

nes denke in den Reden Jesu neben der speciellen Beziehung immer zugleich "mittelbar eine auf das gegenüberstehende Judenthum, den κόσμος", so bliebe dieses immer, wie derselbe bemerkt, ein Fehler in der Composition.

<sup>1)</sup> So Tittmann und Kühnoel.

<sup>2)</sup> Dieses ist, nur die folgenden. Worte anders genommen, die alte und gewöhnlichste Erklärung: in der alten Kirche Cyrill ausgenommen, welcher ("theologisch genug, aber nicht historisch" Lücke) είπον auf Jes. 6, 9, vgl. unten 12, 38 ff., beziehen wollte.

<sup>3)</sup> Semler verwarf das  $\mu \varepsilon$ , Lachmann hat es geschichtlicher nur als zweifelhaft bezeichnet.

<sup>4)</sup> Von den Wundern erklärt es Nonnus, ob er nun με las oder nicht: ἐμῆς ὅτι θαύματα φωνῆς — θηήσασθε.

11. 24. 18, 9. 1, 5, 4 1). Δίδωσι 10, 29. dasselbe mit Ziehén V. 44. Nicht blos das äusserliche Uebergeben der Menschen an ihn (17, 6. 9. 12 2)), sondern ein innerliches, den Zug zu ihm 3) mittheilen. Dasselbe, nur etwas anders gewendet, ist V. 65: das Gegebensein vom Vater. — Ob dieses nun, in strenger, schulmäsiger Sprache zu reden, als ein natürlicher Zug, eine höhere Eigenschaft des geistigen Lebens, oder als eine übernatürlicher Geistesregung gedacht werde? denn so trennt sich im apostolischen Geiste die göttliche Wirksamkeit nicht. Aber die Wortbedeutung in diesem δίδωσιν ist nicht zu beschränken 1). Καὶ τὸν ἐρχ. πρός με οὐ μη ἐκβάλω ἔξω (Matth. 8, 12. 22, 13) 5): ich nehme ihn bei mir auf; also wird jenem Zuge bei mir gehügt 6).

V. 38 führt dieses aus: er sei ja nur da für das

<sup>1)</sup> Rupert: omne, undecunque veniat, qualiscunque veniat (vorn. im Gegensatze zum beschränkten Judensinne). — Mit Vergleichung der Stelle 17, 2, mögen wir Bengel's Annahme, dass der Wechsel von Masc. und Neutrum V. 35. 37 nicht ohne Bedeutung sei (pater filio totam Chr. massam dedit — id universum filius singulatim evolvit) nicht unbedingt verwerfen.

<sup>2)</sup> Diese Stellen werden, vornehmlich bei den älteren Ausll., immer mit unserer verglichen.

Die ἄνωθεν ὑοπή bei Chrysost.: und stehender Ausdruck in der griechischen Kirche. "Tractus" Bengel.

<sup>4)</sup> Nicht: gehen lässt oder leitet (όδηγεῖν Chrys., doch in die richtige Auslegung hinüberschwankend: οὐ τὸ τυχὸν ἡ πίστις Hom. 44) denn erst V. 43 ff. ist von dem die Rede, was der Mensch hierbei zu thun habe (ἀγαθή προαίρεσις Chr., Euth.). Oder, wie die Arminianer, das Geben vom Erfolge verstanden: wo dann eine Tautologie in die Stelle käme.

<sup>5)</sup> Es liegt in diesem Ausdrucke etwas Authentisches: ob er nun auf das Bild der βασιλεία oder des δείπνον hindeute (wie ihn jene zwei Ev.stellen verschieden gebrauchen).

<sup>6)</sup> Mag man nun mit den Meisten, Alten und Neuen, in diesem un en 3aizistr eine Litotes finden (oder richtiger mit Luther: "es ist mit der Furcht aus"), oder es darauf beziehen, dass, wann auch die Menschen kämen, sie von ihm aufgenommen würden. (Schleierm. 432: "Wie lange Einer auch in dieser Verblendung gewesen sei — nicht zu ihm zu kommen.")

Göttliche; wem kann er also Genüge geben, als dem göttlichen Zuge? "Vom Himmel gekommen (3, 13, und hier mit besonderer Beziehung auf das Bild V. 33, also hier mit entschiedener Bedeutung von geistiger Würde), οὐχ ἵνα κ. τ. λ., wieder der Gegensatz von seinem Willen und dem göttlichen, wie 5, 30.

V. 39. 40. Das zweite Prädicat dieser höheren Speise: Speise, welche Leben giebt. "Das aber ist Gottes!) Rathschluss, dass ich Nichts verloren gehen lasse von dem, was er mir gegeben hat, sondern es am letzten Tage auferwecke." Πᾶν — ἐξ αὐτοῦ, durch die Unregelmässigkeit der Sprache (vgl. 17, 2) wird hier das Subject (diese gerade sollen dazu gelangen) hervorgehoben. Μη ἀπολέσω, ἀλλά — die Steigerung durch die Verbindung des negativen und positiven Satzes: 3, 15. 10, 28. Aber ἀπολέσαι hier in der gewöhnlichen Bedeutung, verloren gehen lassen: 17, 12. 18; 9 (12, 25).

Auferwecken am letzten Tage: hier dieses Bild zuerst. "Der letzte Tag" war Messianische Formel, welcher der prophetische Ausdruck von den letzten Tagen, dann der jüdische vom Ende der Zeit, und der Gegensatz im Judenthum von der gegenwärtigen und zukünftigen Welt, zusammen zum Grunde lagen. Also bezeichnet jene den Moment des Uebergangs aus der gegenwärtigen in die neue, Messianische Welt. Jenes ἐσχάτη ἡμέρα nur bei Johannes (noch 11, 24. 12, 48, und hier sogleich V. 40. 54): und es drückt sich vielleicht schon in der Singularform eine Vereinfachung des Begriffs aus. Denn dass bei Johannes weder dieser Tag noch die Auferweckung an ihm eigentlich, sinnlich zu nehmen sei, dieses geht hier

<sup>1)</sup> Πατρός der rec., von der neueren Kritik einmüthig (Scholz ausgenommen) weggelassen, äusserlich entschieden verwerflich, könnte doch hier (wo die Rede wieder in den Hauptgedanken übergeht, also ein Hervorheben angemessen war) neben τοῦ πέμψαντός με bedeutend stehen, wie 5, 37.

schon aus dem Zusammenhange hervor, denn es ist hier ja Alles im geistigen Sinne angelegt: ebenso wie das Brod und wie das Leben, so ist auch dieser Tag und seine Auferstehung nicht eigentlich gemeint: vollends klar aber wird es durch V. 40. Der Tag ist der Beginn des göttlichen Reichs, der neuen Welt. Das Auferwecken ist das Verleihen des Lebens dieser neuen Welt. Es steht, wie wir bereits andeuteten, dem exelv Sein und  $\mu n$  and aveiv entgegen V. 47. 50 1). "Ich verleihe ihm das Leben der neuen Zeit."

Die Bedeutung von V. 40 ²) liegt in dem, was zum Inhalte des vorigen Verses hinzugekommen ist, also im ὁ θεωρῶν τὸν νίὸν καὶ πιστεύων ἐπὶ αὐτόν — darin, wodurch dieser Zug in ihm werde. Nämlich durch das Anschauen von ihm und das Glauben an ihn aus diesem geistigen Grunde. Θεωρῶν καὶ — glaubt indem er anschaut. Θεωρεῖν (vgl. zum ὁρᾶν V. 36) wie 12, 45. Es bezeichnet das Auffassen der Persönlichkeit Christi in ihrer höheren Bedeutung ³). Καὶ ἀναστήσω — das ἐγώ hat den Ton des Satzes: es weist auf das θεωρεῖν zurück: durch mich, in mir wird er zum Leben übergehen. Ebendarum wird der Satz angemessener als neuer Satz genommen, nicht mit dem vorigen verbunden (wie V. 39) ¹).

<sup>1)</sup> Umgekehrt nimmt die gewöhnliche Ansicht (auch der Neueren) das αλώνιος ζωή als das Frühere, das ἀναστῆσαι ἐν τῷ ἐσχ. ἡμ. als das Spätere, Vollendende. Das Erste im geistigen Sinne (prima resurrectio Augustinus), das Zweite im eigentlichen. Aber natürlich diese Auferstehung, zu welcher nur die Würdigen gelangen sollen, nur als die Auferstehung zur Seligkeit (ἀνάστασις ἐπλ ἀπολαύσει Euthymius) vorgestellt.

<sup>2)</sup> Τοῦτο γάρ statt δέ schreibt V. 40 die neuere Kritik, auch angemessener nach dem τοῦτο δέ V. 39. Auch ist die, von Knapp, Lachmann u. A. aufgenommene, Schreibart, τοῦ πατρός μου statt τοῦ πεμψαντός με dem Sinne des Verses weit angemessener als jenes.

<sup>3)</sup> Also finden wir mehr in dem Worte, als "die objective, historische Bedingung der πίστις" (Lücke). Gewiss aber deutet Euthymius unrichtig ὁ θεωρῶν durch ὁ πιστεύων.

<sup>4)</sup> Auf das έγώ beruft sich, gegen Beza, Grot. (ἀναστ. von

V. 41. Hier treten in dieser Erzählung die 'Iovδαΐοι ein (wiederum V. 52), gewiss vom σχλος V. 24 verschieden. Es könnten die böswilligen Begleiter Jesu von Jerusalem her gemeint sein: dieselben, von welchen auch die drei Evangelien zu sprechen pflegen. Aber (vgl. zu 1, 19) der Name bedeutet hier vielmehr überhaupt Männer, welche sich über das Volk binausstellten. Immerhin mag man die Synagogenvorsteher verstehen. Der Evangelist lässt die Antworten an sie schlagender, bedeutender erfolgen, als die an das Volk. Die Rede (ein γογγύζειν genannt hier und 43. 61. 7, 32, heimlich weil feindselig 1)) ist vieldentig. Ob sie meinen, der ihnen Bekannte, oder auch der Mann aus gewöhnlichen Verhältnissen, dürse sich keinen geistig höheren Charakter beilegen: oder ob sie es sinnlos finden, dass ein Solcher sich höhere oder doch ungemeine Abkunft zuschreiben wolle. Oder ob sie endlich einen Messianischen Anspruch in den Worten Jesu finden, welcher ihnen thöricht erschien -: welche von beiden Volksmeinungen sie nun haben mochten über den Ursprung des Messias, wie sie 7. 27. 42 neben einander hervortreten 2).

Das Johanneische καὶ ἔλεγον — (wie 65) das Vorhergehende ausführend. Οὐχ οὖτος — wie Matth. 13, 55. Das viòς Ἰωσήφ hat keine besondere, verächtliche Bedeutung, was die Person Joseph's anlangt, sondern es erklärt sich durch das Folgende: οὐ ἡμεῖς οἴδαμεν — der aus wohlbekannten oder auch gemeinen Verhältnissen.  $H\~o\varsigma$ 

Tra abhängig) auch Lampe. Aeusserlich ist dieses ἐμό nicht ausser kritischem Zweifel, doch auch von Lachmann nur so, als zweifelhaft, bezeichnet. Es war natürlich, den Ausdruck in den beiden Versen 39 und 40 auch darin gleich zu machen, dass man ἐμό ausliess.

<sup>1)</sup> Gegen das Feindselige in dem Worte spricht De Wette zu d. St., auch zu 61.

Das ἀπάτως, ἀμήτως, ἀγενεαλ. Hebr. 7, 3, hier gewöhnlich mit erwähnt, gehört keiner von diesen jüdischen Meinungen an.

ovv — die gewöhnliche Art nach Grund und Recht zu fragen.

Die Antwort V. 43 μη γογγύζετε, wie das μη θαυμάσης, μη θαυμάζετε 3, 9. 5, 28. Wie dort nicht der Grund der Verwunderung gehoben wird 1), sondern diese eher gemehrt, so wird ihnen hier nur erwiedernd gesagt, dass sie nicht aufhören könnten sich zu beschweren über das Unbegreisliche in den Reden Jesu. Zu dem Satze von V. 36—38: nur der göttliche Zug führe zu ihm — kommt hier bis V. 46 hinzu: diesen Zug muss der Mensch selbst in sich schaffen; er muss sich Gott zuneigen, an ihn hingeben, er muss sein διδακτός, ἀκούων, μαθών παρά τοῦ θεοῦ.

Diese Stelle hätte jeden prädestinatianischen Sinn des έλκύεσθαι V. 44 zerstören söllen 2).

V. 44. "Niemand kann zu mir kommen, wenn ihn nicht mein Vater zu mir zieht, welcher mich gesendet hat." Das Gezogenwerden bedeutet also dasselbe mit dem gegeben werden V. 37. Es war wohl ein altes Wort im Judenthum für, gewonnen, hingeführt werden, auch im geistigen Sinne und als Gottes Act 3). Die Proselyten haben Gezogene geheissen 4): wenn dieses nicht aus dem Bilde vom άλιεῖς ἀνθοώπων Matth. 4, 19 gesagt worden ist. Aber unten wieder

Die alte Kirche und Auslegung fand in der Antwort Jesu auch noch das υίὸς Ἰωσήφ übergangen, es schweige die Antwort von dem Wunder der Geburt und von der ewigen Sohnschaft.

<sup>2)</sup> Ebenso kann die Stelle, woran aber ihr Urheber nicht gedacht hat, gegen diejenige Denkart gewendet werden, welche sich den göttlichen Zug ausserhalb des Gedankens, lediglich im Gefühle, vorstellen möchte.

<sup>3)</sup> Das alexandrinische Jer. 31, 3 (εἴλκυσά σε εἰς οἰκτιομούς) war eine falsche Uebersetzung (Gesenius Thes. u. τωρ); ob aber die Stelle nach der alex. Fassung dem Evangelisten gerade vorgeschwebt habe, können wir nicht entscheiden: auch nicht, ob (Tittmann, Meyer) derselbe mit Absicht das mildere Wort ἐλκύειν (nicht σύφειν) gebraucht habe.

<sup>4)</sup> Lampe z. d. Stelle, Buxtorf Lex. ch. t. rabb. u. גרר.

wird das Wort gebraucht 12, 32. Die Kirche eignete sich das geistige Bild mehr aus Hohel. 1, 4 an, als aus unserer Stelle. "Wen nicht der göttliche Zug zu mir heranbringt" 1). Kal èyè åv. a. èv  $\tau_{\tilde{l}l}$  èox.  $\eta\mu$ .: einem Solchen widerfährt jener belebende Act. Dem Sinne nach ist dieses also dasselbe mit V. 36: ov  $\mu\eta$  èr $\beta a\lambda \tilde{o}$  è§ $\sigma$ .

Aber nun bis V. 46 jenes Neuhinzukommende (daher unverbunden mit dem Vorigen ausgedruckt): sie müssen sich an Gott hingeben, um diesen Zug in sich zu haben 2). Der Gedanke wird durch ein, aber frei, geistig gedeutetes, prophetisches Wort eingeleitet 3). Jes. 54, 13 (καὶ πάντας — θήσω — τοὺς νίούς σον διδακτούς θεοῦ). Das Paulinische θεοδίδακτος 1 Thess. 4, 9 bezieht sich entschieden auf dieselbe Stelle (vgl.

<sup>1)</sup> Rupert: nisi credendo amaverit vel amando crediderit. Luther: "da nimmt man diese Worte an, die der h. Geist in das Herz gelegt hat: so hat dich denn der Vater gezogen —" Worte Luther's von ganz entgegengesetztem Sinne aus de servo arbitrio (wie auch Augustinus sich nicht gleich bleibt in den Homilien zu d. St. und anderwärts) hat Lampe ausgezogen (p. 246).

Auch hier die dreitache falsche Auffassung, wie bei V. 37: vom göttlichen Zwange (Augustinus u. Lampe), von blosser Leitung (βοήθεια die Griechen nach Chrysostomus): und vom äusserlichen Berufe (so Olsh., Thol., auch Schleiermacher: vgl. 440 f.).

<sup>2)</sup> Clemens Al. str. 4, 22. 627 legt diesen Gedanken schon in das έλκυσεσθαι V. 44. Τοῦτο γάρ ἐστι τὸ ἐλκυσθῆναι ὑπὸ τοῦ πατρός τὸ ἄξιον γενέσθαι τὴν δύναμιν τῆς χάριτος παρὰ τοῦ θεοῦ λαβεῖν —

<sup>3)</sup> Έν τοῖς προφήταις als Formel des Citirens auch AG. 13, 40 (gleich dem ἐν βίβλφ τῶν προφητῶν das. 7, 42). Doch wird vielleicht in unserer Stelle zugleich (so auch Grotius) auf andere proph. Sprüche hingewiesen, etwa Jer. 31, 33 f. Joel. 3, 1. (Surenhus. βιβλ. κατ. 350 ss. denkt an jene zwei und an Mich. 4, 1—6.) Auf die Stelle im Jeremias lediglich bezieht es ausdrücklich (wie Rupert) Schleiermacher: auch fasst er eigenthümlich (S. 446) das ἀκούσας κ. μαθών: "das prophet. Wort vernehmend, oder das ihm Entsprechende selbst erfahrend, nämlich im Verlangen nach mir."

1 Jo. 2, 27). Aber gewiss deutet das Wort Christi die prophetische Stelle auf die Messianische Zeit, wohin sie ja auch wirklich gehört. Dieses der Gedankengang: Wenn in der neuen Zeit nur diejenigen mit Gott verbunden sein sollen, welche von ihm belehrt worden, so muss dem göttlichen Zuge zu mir Unterweisung, Einsicht vorangehen. Ο ἀκούσας (5, 30) καλ μαθών durch Hören (durch eigene Hinwendung) belehrt: Erklärung des διδακτός 1).

V. 46 giebt eine Beschränkung des ἀκούσας (sonst dieses bei Joh. gewöhnl. von Christus, 3, 32. 5, 50) καὶ μαθών ²). "Die völlige Geistesgemeinschaft, die eigentlichste Offenbarung, ist freilich nur mir zu Theil geworden. Der erste Satz verneint also nicht unbedingt ³). Οὐχ ὅτι den Misverstand abhaltend 7, 22 (1 Joh. 4, 10). Εώρακε das Stärkere als ὁ ἀκούσας κ. μαθών — vgl. 1, 18. Ὁ ἄν παρὰ τοῦ θεοῦ ist das bleibende Attribut Christi im vierten Evangelium: 7, 29 ¹). Im ersten Briefe ἐκ θεοῦ εἶναι (gleichbedeutend mit γεννηθῆναι ἐξ α.) im allgemeinen, menschlich christlichen Sinne. Παρὰ θεοῦ ist Nichts als ἐκ τοῦ θεοῦ hier im Verigen. "Nur der Himmlische ist zur innigsten Geistesgemeinschaft mit Gott gelangt."

V. 47 — 50. Lebensspeise sei Er auch in dem Sinne, dass er im Leben erhalte, nicht blos, zu ihm verhelfe. Hier also das ἔχει ζωήν αλώνιον in der vollen Bedeutung: es bleibt bei ihm, dieses geistig

Hier findet sich also allerdings die Idee einer innerlichen Offenbarung für das menschliehe Gemüth überhaupt. (Didymus i. d. Cat.: κατὰ τὰς κοινὰς ἐννοίας ἀκ. κ. μ.). An das αὐτοδίδακτος — θεὸς δέ μοι ἐν φυσῶν οἴμας παντοίας ἐνέφυσεν, Odyss.
 347, erinnerte schon L. Valla und Erasmus.

<sup>2)</sup> So ist der 46. V. auch von Lücke gefasst worden.

<sup>3)</sup> Die alte Kirche legte in den ersten Satz gewöhnlich nur die Absicht, der sinnlichen Vorstellung von der Gottheit zu widersprechen: welche näml. durch das Bild des Ziehens hätte erregt werden können. (Cyrill, Chrys. u. Fgg.)

<sup>4)</sup> O ov auch hier (vgl. zu 1, 18) als Bezeichnung der Gegenwart zu nehmen.

volle, hohe, klare Leben. Ένο είμι δ α. τ. ζ., wie es V. 35 stand, so wird es hier wiederholt vor der neuen Wendung des Bildes. Hier: das wahre Leben bleibt. Έν τῷ ἔξοἡμφ kann, wie V. 31, blos historischer Beisatz sein 1): aber vielleicht hat es hier noch stärkeren Sinn, nämlich: in derselben Wüste, wo sie der Tod traf (1 Kor. 10, 5. Hebr. 2, 16 f.).

V. 50. Οὖτος — 『να (15, 8. 1, 4, 17 ²)): von der Art ist das eigentliche Himmelsbrod. Wieder ὁ ἐκ τοῦ οὐο. καταβαίνων wie V. 33. Τὶς ἐξ αὐτοῦ φάγη και — für φαγὼν μὴ ἀποθάνη. Das Nichtsterben oben 5, 24: zum ununterbrochenen Geistesdasein gelangt sein.

Freilich schwankt die Vorstellung im Sterben und Nichtsterben aus dem Physischen in das Geistige über, und so, wie jene gestorben waren, sollten ja auch diese hier sterben (und gewiss will der Evangelist Jesum Nichts von anderem Sinne sagen lassen): aber die Rede meint, dass die Väter von ihrem Manna ja nur ein ununterbrochenes, natürliches Leben gehofft hätten, welches ihnen denn nicht einmal zu Theil geworden sei 3).

4) Mit V. 51 beginnt eine Steigerung des, mit V. 35

Die Rabbinen reden von einem Geschlechte der Wüste, wie von einem der Fluth. Es sind sprüchwörtliche Ausdrücke, die Unfolgsamsten, Unglücklichsten der heiligen Geschichte zu bezeichnen.

<sup>2)</sup> Meyer lässt die Wahl zwischen dieser und der (neben dem ἐρώ εἰμι gewiss unrichtigen) Erklärung des οὐτος als sei es δεικτικῶς gemeint. Auch Lampe so, hier und V. 58.

<sup>3)</sup> Wenn man das unendliche Leben hier mehr vom wirklichen, aber übersinnlichen, versteht, so mag man den Gegensatz mit der gewöhnlichen Auslegung so fassen: "durch das ewige Leben wird der irdische Tod nur die μετάβασις zu einem Leben ohne Tod."

<sup>4)</sup> Die ganze Stelle V. 41 — 55 fehlt bei Nonnus. Ob von ihm übergangen oder später ausgefallen? lässt sich, so meint auch D. Heinsius, Aristarch. 250 ff., nicht entscheiden. Es wäre wohl möglich, dass Nonnus zu viel Dionysische Färbung in die

begonnenen Bildes. Nun ist er nicht nur die Speise metonymisch, als der Speiseverleihende, sondern er ist es im eigentlichen Sinne: der sich Mittheilende, der, welchen sie in sich aufnehmen, geniessen sollen 1). Auch dieses Bild wieder erhält eine Steigerung V. 53 durch die hinzukommende Wendung: und mein Blut trinkt 2).

Die Auslegung dieser Stelle hat mannichfach in kirchliches Leben und Parteiwesen eingegriffen 3). Darüber nun I. kann kein Zweisel mehr sein, dass die Rede sich nicht wirklich auf das Abendmahl beziehen könne, wie es von Christus nach den übrigen Evv. späterhin eingesetzt worden: "wer nicht an diesem Theil nehmen wird u. s. w." Wäre dieses der Sinn der Rede, so hätte man alle Ursache, am apostolischen Ursprunge dieser Rede in unserem Evangelium zu zweiseln: die Stelle würde als eine apokryphe Homilie dastehen, und die Gegner unseres Ev. haben

Stelle gebracht hätte (vgl. ob. S. 79), so dass man seine Uebertragung als anstössig unterdrückt hätte. In der Ausg. von J. Bordatus (Par. 561) ist die Lücke sehr schlecht ausgefüllt worden: auch Sylburg giebt dieses falsche Supplement. — Doch aus dem Beisatze, welchen er V. 56 macht: Brod und Wein geniessen  $\hat{\epsilon}v$   $\hat{\epsilon}v$   $\hat{\iota}$   $\vartheta$   $\hat{\epsilon}\sigma\mu$  $\varphi$ , ist wohl abzunehmen, dass Nonnus die Stelle vom Abendmahle verstanden habe.

<sup>1)</sup> Die Bemerkung von Chrysost. und Euth., dass die Rede Cap. 6, erst vom ἄρτος τ. ξ. nach der Gottheit, aber von V. 51 an von derselben nach der Menschheit gesprochen habe, hat etwas Wahres. In einem anderen Sinne fasst sie Paulus auf, dass dort himmlische Lehre, hier irdisches Beispiel gemeint sei.

<sup>2)</sup> Bretschneider Probb. 51 hat diese Steigerungen bemerkt. Aber auch Luther (2074: "hernach wird er noch mehr sagen").

<sup>3)</sup> Lücke, Anhang B zum 2. Th. Ausführlich auch F. W. Lindner: die Lehre vom Abendmahle nach d. Schrift u. s. w. L. 831. S. 241 ff. Sehr vorzüglich aus früheren Zeiten: Basnage ann. pol. eccl. I. 320 s., auch Lampe 256 ss., und die Ausll. der kath. Kirche.

Zu der Stelle selbst vor vielen Anderen D. Schulz L. vom AM. 149 ff. 2. A., und neuere, besondere Abhh. von Mack, Tüb. Quartalschr. 1832. 1. 52 ff., F. E. Müller's und Tischendorf's Preisarbeiten zu V. 51—58. Lpz. 1839.

daher diese Auslassung der Stelle gern ergriffen. Wohl aber ist es bei der so gestissentlichen Ausführung nicht abzuweisen, dass dem Evangelisten 1) jene letzten Reden hier vorgeschwebt haben, und, dass er sogar deswegen jene, welche ihm doch gewiss (ob es Johannes war oder nicht, und am sichersten, wenn er es nicht gewesen wäre, sondern ein Späterer) bekannt waren, an ihrer Stelle weggelassen habe, weil es ihm eben entschieden war, dass Christus sich des Bildes vom Hinnehmen und Geniessen seines Fleisches und Blutes schon sonst bedient gehabt habe, vielleicht auch. dass diejenige Form, in welcher er das Bild an jenem Abend anwendete, nämlich in den Paschaformeln, gerade die geringere und beschränktere gewesen sei 2). Es ist dabei gleichgültig, ob der Evangelist Jesum mit den Juden habe das Pascha feiern lassen oder nicht: denn an der Stelle des Pascha hätte er doch in jedem Falle das Mahl gehalten; also widersprechen hat der Evangelist gewiss nicht der Tradition wollen, dass er an jenem Abend so gesprochen habe.

Freilich aber, wenn unser Evangelist Jesum dasselbe hier hat sagen lassen wollen, was er am letzten
Abend gesagt hatte, muss er jene symbolische Rede
in einem anderen Sinne genommen haben, als die Anderen: und es würde dieses ganz im Geiste seiner
Schrift sein. In der Symbolik beim jüdischen Pascha,
welche jene Jesum nachhilden lassen, lag nichts mehr,

<sup>1)</sup> Die ältere Auslegung konnte auf diesen Mittelweg nicht gelangen, da es bei ihr keine Scheidung des Sinnes Jesu und der Absicht des Evangelisten gab. Authentische Erklärung Jesu zeibst fanden Zwingli, Calvin und Fgg. in der Rede: Bengel nahm einen absichtlichen Doppelsinn an, neuerlich fanden O'shausen und Kling (Bemerkk. über Joh., Th. St. u. Kr. 1836. 2.) in d. St. die Idee des Abendmahles. — Wie hier oben, Weisse 11. 236. Hase L. J. §. 80.

<sup>2)</sup> Aber der Ev. hat, wenn er an das Abendmahl gedacht hat, seine Hindeutung selbst nur als die seinige bezeichnet, indem er keine solche Bemerkung beifügt, wie 2, 21 f. andw.

als, dass die Jünger bei den Gegenständen des Mahles gedenken sollten des Leibes, des Blutes.

Die Auslegung der Stelle hat in der Kirche mit der völlig uneigentlichen Auslässung begonnen 1), und von dem 5. Jahrhundert 2) an geht durch das Mittel-

1) Ohne Zweisel hat schon Ignatius diese uneigentliche Aussang. Rom. 7 (ἄοτον οὐράνιον, ἀ. ζωῆς, ος εστι σὰρ ξ Ι. Χ. τοῦ υἱοῦ τ. θ. — καὶ πόμα θεοῦ θέλω, τὸ αἰμα αὐτοῦ, ὁ ἐστιν ἀγάπη ἄφθαρτος καὶ ἀένναος ζωῆ). Trall. 8 (ἐν πίστει ὁ ἐστι σὰρ ξ Χ., ἐν ἀγάπη δ ἐστιν αἰμα Ι. Χ.). Er findet in der Einen Formel offenbar ein mehr äusserliches, in der zweiten ein mehr innerliches Verhältniss. — Doch mag die asiatische Lehrform von der unsterblich machenden Krast der Eucharistic Viel aus dieser Joh. Stelle angenommen haben.

Die ältesten Beispiele geistiger Auffassung sind dann bei Tertullianus (neben resurr. 37, besonders de orat. 6 (dreifache Bedeutung des täglichen Brodes im Gebet Chr.) und Clemens Alex. (vornehmlich und geflissentlich Paedag. 1, 6. 121 ss.). Der Unterschied zwischen ihm und Origenes, welcher unbestritten dieselbe Ansicht von der Stelle nimmt (vornehmlich in Jo. to. 10, 13, 20, 33, in Matth. to. 11, 14, in Lev. hom. 7, 7), liegt nur im Philosophem: bei Clemens wird mehr der übersingliche Logos, bei Origenes mehr Wort und Geist Christi unter der Geistesspeise verstanden. Dann sprechen für die geistige Auslegung Curill von Jerusalem (catech. mystag. 4), und, um die Stelle einer zweidentigen Schrift des Athanasius bei Basn. u. A. zu übergehen (an Antiochus über die Sünde wider den h. Geist I. 979 Col.) der, ganz gleich mit Basilius (vgl. die Vorigen und unten zu V. 55) sprechende, Eusch. eccl. th. 3, 12. Theod. Her., Cat. p. 193. Bei den Meisten hängt diese Auslegung mit der Erklärung von V. 64 zusammen.

Oefter wird die Stelle (Tertull. de carne C. 13. vgl. Suicer u. ιδιοποιέω) im allgemeinen Sinne für die Wahrheit des Leibes Jesu gebraucht.

2) Der Anfang des 5. Jahrhunderts, insbesondere der Beginn der Streitigkeit zwischen den Antiochenern und Alexandrinern, macht überhaupt in der Abendmahlslchre Epoche, und so auch in der Auslegung unserer Stelle. Von Chrysostomus und Cyrillus an ist nun die Erklärung von der Eucharistie herrschend durch das Mittelalter beider Kirchen, und wo cs Fragen über die Stelle giebt (wie in dem Streite des 9. Jahrh.: wo ausführlich über d. St. Ratramn. de c. et s. D. p. 216 ss. [cd. Amst. 717] gesprochen hat), geschieht es über die Bedeutung derselben, nicht über den Inhalt, ob er auf die Encharistie gehe.

alter hin die Deutung vom Abendmahle. Zwingli und Calvin widersprachen dieser, liessen aber Christus in demselben Sinne das Bild gebrauchen, wie es im Abendmahle geschehen sei: die Lutherische Kirche verwarf dieses, und legte dem Bilde einen selbstständiguneigentlichen Sinn bei 1).

2. Was nun den Sinn der Reden, als uneigentlich gemeinter, anlangt, so theilt sich die Auslegung zwischen denen, welche Beides für gleichbedeutend achten. Leib essen, Blut trinken, und denen, welche Beides unterscheiden <sup>2</sup>). Jenes war die altprotestanti-

Bei Augustinus herrscht, wie es längst besprochen worden, ein merkwürdiges Schwanken über die Stelle. In der berühmten Stelle doctr. chr. 3, 16 spricht er unbedingt für die geistige Fassung, während er anderwärts, tract. in Jo. 26. Civ. D. 21, 25 unter dem Leib Chr. die Kirche versteht, und hiervon in das Sacrament der Eucharistie hinüberschwankt: offenbar, wie Luther, bang vor den spiritualistischen Parteien. So auch Alcuin, auch Rupert u. s. w.

1) Wie Luther (a. O. und im grossen Bekenntnisse) so sprechen Melanchthon, M. Bucer zu d. St., die Conc. Formel, auch Calovius (gegen Calixtus), unter uns C. C. Tittmann, eifrig gegen Deutung, ja nur Anwendung der Stelle für das Abendmahl. Die neuesten Lutheraner (vgl. J. G. Scheibel vom AM. 823. 179 ff.) meinen es anders.

In der Römischen Kirche blieb die eucharistische Auffassung stehen: jedoch, um der spiritualistischen Deutungen willen, mehr nur äusserlich, in der Form. Thomas Aq. stellt in der Catene sehr verschiedenartige Auslegungen zusammen. Das Decret von Trient erwähnt die Stelle nicht mit unter den Hauptstt. für die Eucharistie: schwankend, und nur V. 55, der Röm. Katechismus §. 342. Daher auch Mack a. O. (anders Klee z. d. St.) sich eine freiere Ansicht verstattet hat.

2) Der vortrefsliche Schulz, sehr verdient um die Stelle, scheint zu schwanken in der sprachlichen Aussaung der beiden Forme'n. S. 162: "gefordert, dass seine Zuhörer sein Fleisch essen, sein Blut trinken sollen, d. i. seiner segensreichen Erscheinung — als Menschensohn mit Fleisch und Blut und der Wohlthat seiner Lebensausopferung — sich theilhaftig machen." Das Erstere verbindet, das Zweite scheidet die beiden Formeln. Im Allgemeinen fasst es Schulz mehr im ersteren Sinne (165. 175 "aéos und ados n. alpa die ganze jüdische Lebenserschei-

sche Ansicht, so aber (auch bei den Socinianern), dass das zweite Bild als Hauptbild genommen wurde und Alles von der gläubigen Theilnahme an seinem Tode verstanden. Trennt man die Bilder, so fasst men das Fleisch von der Persönlichkeit, Erscheinung Christi, das Blut von seinem Tode.

Wir sind der ersteren Meinung (und V. 57, 58 sprechen schon dafür, dass die Bilder gleichbedeutend seien 1)), aber wir sind es nicht in demselben Sinne, wie es die Alten waren. Wir beziehen Beides auf die Gemeinschaft mit Wesen, Leben, Person Christi (Schulz, Schleiermacher): und legen in das zweite Bild, vom Bluttrinken, nur eine Verstärkung: ja bis in das Innerste hinein, in innigster Durchdringung, sollen sie theilnehmen an ihm 2). Diese sinnliche Verstärkung wird, wie gewöhnlich (vgl. zu 5, 58), der Verwunderung über das gebrauchte Bild entgegengesetzt. Für die Theilnahme an seinem Tode würde das Bild vom Bluttrinken um so härter sein, da gerade bei Johannes (vgl. zu 3, 14 oben S. 124) der Segen jenes Todes ganz geistig und auf geistigem Wege (darch Anschauung, Betrachtung) zu gewinnen ist.

Aber das Geniessen bedeutet hier nicht blos glauben, im Glauben sich aneignen im gewöhnlichen Sin-

nung des Messius." Doch will er wieder den Tod nicht ausgeschlossen haben S. 167).

<sup>1)</sup> Im 57. V. geht das Doppelbild in das einfache  $\mu \varepsilon$  über: V. 58 wechselt mit jenem der Gebrauch nur des Einen davon ab, des Fleischessens.

<sup>2)</sup> Oder man könnte mit Lampe und Lücke (welche indessen die Ansicht, dass nur von Einem, und nicht mit vom Tode, die Rede sei im  $\sigma \acute{a} \varrho \xi$  und  $a \acute{e} \mu a$ , nicht theilen) annehmen, es solle in den beiden Formeln nur das  $\sigma \acute{a} \varrho \xi$  kai ai $\mu a$  (Matth. 16, 17. Hebr. 2, 14 and.) ans einander gelegt werden.

Wir irren vielleicht nicht, wenn wir die oben gegebene Auffassung (sonst steht sie wohl allein) schon in den erwähnten Stellen des Ignatius finden. Verwandt derselben war die Einiger (von Lampe bestrittene), welche das Blut von der Seele verstanden.

ne 1) (womit denn oft die Erklärung des Fleisches und Blutes von Lehre, Evangelium, zusammenhing), sondern, wie es schon angegeben wurde, eigentliche, volle Gemeinschaft des Lebens 2).

Uebrigens haben wir nicht nöthig, anzunehmen, dass Jesus einen in der Messianischen Sprache bestehenden bildlichen Gebrauch im Sinne gehabt habe, vielleicht auch einen in Verbindung mit dem Mannabilde (dieses war obendrein nur alexandrinisch für die Person des Messias; und Christus stellt sich ja ausdrücklich über das Mannabild hinaus 3)). Die Rede führte hier ganz natürlich zu dem Bilde, um innige Lebensgemeinschaft mit ihm auszudrücken, wie in diesem Evangelium sich ja Alles immer auf die Person Christi hinwendet.

Die beiden ersten Sätze nun V. 51:  $\partial \phi$   $\partial \mu$  —  $\partial \phi$   $\partial \phi$   $\partial \phi$   $\partial \phi$   $\partial \phi$   $\partial \phi$  werden nur aus dem Letztvorhergegangenen wiederholt, weil auf eine neue Ausführung des Bildes übergegangen werden soll. "Ich bin es also — aber auch ( $\kappa a \ell$  —  $\partial \dot{\varepsilon}$ ) so, dass ich mich selbst zum Genuss darbiete."  $Z \partial v$  ist dem Sinne nach dasselbe

<sup>1)</sup> Auch Luther fasste es nur vom Glauben (a.O. 1953 and.): August. a.O. detr. chr. sogar nur: recondendum in memoria; gegen diese Deutung erklärt sich Calvin (Instit. 4, 17, 8), wahrscheinlich auf Zwingli hindeutend (Christus, nicht blos der Glaube, werde empfangen). Aber noch z.B. Lampe giebt als Sinn der Stelle nur an: quod tota obedientia Chr. sit fide amplectenda. Die Auslegung vom Glauben an das Evangelium wurde die gewöhnliche rationalistische. (Luther hatte auch die des Fleisches n. Bl. vom Evangelium: und Erasmus beide gleicherweise — nicht aber Grotius, welcher so σάψξ als αίμα vom Tode versteht, die Theilnahme aber an ihm vom Beispiele).

<sup>2)</sup> Das Paulinische, Christum anzichen (Röm. 13, 14. Gal. 3, 27) hat einen weit beschränkteren, nur sittlichen Sinn. Die kotrovia I. X. (1 Kor. 1, 9) giebt nur einen äusserlichen Begriff.

<sup>3)</sup> Das bekannte talmudische (Gemar. Sanh.): den Messias essen, gehört gar nicht hierher: es hat ganz äusserliche Bedeutung: sich seiner Segnungen erfreuen (Hiob 21, 25). So erklären es die Juden selbst (vgl. Lightf. zu V. 51), und jene Formel wechselt dort ab mit: die Mess. Zeit essen.

mit Swis in den übrigen Stellen, jedoch bedeutender ausgedrückt: Leben in sich tragend, womit es denn auch voll Belebungskraft ist 1). Vgl. ζων πατήο V.57, Δώσω das erstemal nicht in derselben Futurbedentung, wie das zweitemal: δν εγώ δώσω bezieht sich auf die Einzelnen, denen er es immer gebe: ην έγω δώσω auf das, was er jetzt zu thun bereit sei 2). Aber gewiss hat σάοκα διδόναι auch hier eine Beziehung auf den Tod Jesu. (Vgl. bei 3, 16 und das διδόμενος oong Luk, 22, 29.) Aber daraus darf sich nicht jene Auffassung unterstützen wollen, dass das Bild auch vom Leibessen nur die Theilnahme am Tode Jesu bedeuten solle. Man muss sich vielmehr erinnern, dass bei Johannes, ja überhaupt im Urchristenthum, der Tod Jesu die Urstäte, der Quell des höheren Geistes war: folglich musste Christus sich hingeben, sterben, um sich in seiner idealen Persönlichkeit mittheilen zu können. Υπέο της τοῦ κόσμου ζωής gewöhnliche Johanneische Formel: hier mit besonderer Bedeutung, denn er wollte ja eben der Lebenverleihende sein in seinem Tode. - So aber nach dem gewöhnlichen, und, wie wir glauben, richtigen Texte. Denn es ist zwar das ην έγω δώσω oft weggelassen worden in der alten Kirche 3), und die Kritik hat sich seit Griesbach fast gegen dasselbe entschieden 4): aber die Abkürzong: ή σάοξ μου εστίν ύπεο της του κόσμου ξωής, diese harte Abkürzung 5), sollte wohl nur die Er-

Also nicht ζῆν in der Wortbedeutung soviel als ζωοποιεῖν (Beza u. A.), so wenig als im ΰδως ζῶν 4, 10. 7, 38, wenn man es immer auch "lebengebend" übersetzen mag (ob. S. 149).

<sup>2)</sup> Hv syd bood erklärt Meyer allein vom Mittheilen zum Genusse, dem öv gleich.

<sup>3)</sup> Oft vielleicht unabsichtlich: wie bei Origenes die Worte bald stehen, bald wegbleiben: Griesbach. Symbb, cr. 2. 424.

<sup>4)</sup> Unter den neueren Texten seit Griesbach geben das ήν έγω δώσω nur die Knappischen, Scholz, Schott (dieser, ohne die Verschiedenheit der Schreibung anzumerken). Aber auch Lücke und De Wette sprechen zu Gunsten der Worte.

<sup>5)</sup> Wollte man nicht als ursprünglichen Text den annehmen: κ, ὁ ἄρτος δὲ δν ἐγὰ δώσσο ὑπὲρ τ, τ. κ. ζ., ἡ σάυξ μου ἔστιν,

klärung der Stelle vom Abendmahle unterstützen. Ja um dieses ην εγώ δόσω willen ist wahrscheinlich die ganze neue Wendung im ὁ ἄρτος, δν ε. δόσω angenommen worden: denn diese Worte sollen nichts Anderes bedeuten, als, womit sie ja hier sogleich abwechseln: ἐγώ εἰμι ὁ ἄρτος ¹).

V. 52. Ἐμάχοντο ποὸς ἀλλήλους, nicht ἐγόγγυζον, wie V. 42. Denn hier wurde ihnen nicht etwas Lästerliches, sondern nur etwas Dunkles dargeboten, oder auch, was sie für sinnlos hielten ²). "Wie vermag er?" Dieses entweder in der Bedeutung: in welchem Sinne will er es? oder: wie kann er es sagen? ³) Aber V. 53 folgt die von Neuem steigernde Wiederholung. Und hier vorzüglich sollte sie durch das Widerstrebende, ja Undenkbare, des Bildes auf das Uneigentliche in der Rede hinlenken. Bis V. 56 geht

<sup>1)</sup> Die gewöhnliche Erklärung, auch bei den Neuesten, findet in dieser neuen Wendung, δν έγω δώσω, eine Bedeutung. Selbst Schleiermacher macht auf diese Verschiedenheit ausdrücklich aufmerksam. Aber von einem Mittheilen, Geben, ist ja auch im Vorigen die Rede. Und was sollte das blosse Brodsein bedeuten? Denn vom "Factischen, nicht blos der Idee" (Tholuck), hatte ja schon das Vorige gesprochen. Jene Auffassung konnte sonst um so eher Statt haben, da die alte K. das δν δώσω auf das Geben im Abendmahle bezog.

<sup>2)</sup> Oder hätten sie sich der A. T.lichen Sprache erinnert vom Fleischessen (Ps. 14, 4, 21, 2, Mich. 3, 3)? Die Kirche nahm, nicht ganz passend, wie diese Menschen es hier meinen, hieraus jene manducatio Capernaitica.

Man muss sich wundern, dass diese Judenrede nicht von Ghillany (die Menschenopfer der Hebräer. 1842) ausgebeutet worden ist.

<sup>3)</sup> Das, von Lachmann aufgenommene, αὐτοῦ nach σάρκα (schwach bezeugt, da die Uebersetzungen es lediglich supplirt haben können) ist zum Sinne nicht nöthig. Es lag schon im οὖτος — τὴν — Denn Lampens Meinung, dass die jüdische Frage einen allgemeinen Sinn habe tob Jesus auch Wunderfleisch zu geben vermöchte neben dem Manna, wie es die Väter in der Wüste empfangen), ist unseres Wissens von Niemand getheilt worden.

nun das Bild vom Bluttrinken neben dem des Leibessens her.

"Ja esst ihr nicht von meinem Leib und trinkt ihr nicht von meinem Blut, so gelangt ihr nicht zum Leben." Das ἔχειν ἐν ἐαντοῖς ohne besondere Bedeutung (ohne innerliche Lebenskraft, Lebenskeim), nur, besitzen (5, 42).

Es folgen anscheinend nur Wiederholungen: aber doch ist der Gedanke verschieden. V. 54 wiederholt den Erfolg, aber positiv ausgedrückt, V. 55. 56 erklärt das Bild des Essens und Trinkens von inniger Vereinigung. V. 57 giebt den Grund an von jenem Wundersegen aus solcher Vereinigung. Darauf schliesst V. 58, wie V. 49. 50 die erste Anwendung des Bildes von der Himmelsspeise schloss, wieder mit dem Gegensatze gegen das nur sogenannte, das äusserliche, materielle Himmelsbrod. Dieses hatten ja die Juden gefordert V. 31.

V. 54 hat auch das τοώγειν wohl steigernde Bedeutung 1); es kehrt dann noch wieder V. 56. 57. 58. Έχει — και εγώ u. s. w. wie V. 39. 40, Bestimmung dazu — sicherer Erfolg des Lebens, und eben durch ihn.

V. 55. Es giebt ein Essen meines Leibes, Trinken meines Blutes — V. 56: in dem Sinne, dass man sich innig mit mir vereinigt. (Jenes "Essen, Trinken" hat eine Bedeutung — es ist diese)  $B\varrho\varpi\sigma\iota\varsigma$  —  $\pi\delta\sigma\iota\varsigma$  vielleicht mildernde Worte für  $\beta\varrho\varpi\mu a$  —  $\pi\delta\mu a$ .  $A\lambda\eta-\vartheta\check{\omega}\varsigma$  im gewöhnlichen Texte bedeutet nur, wahrhaft, in der That (14. 9, 48. 4, 42 and.). Nach der falschen Erklärung des Wortes, welche das bei Joh. nie so gebrauchte  $d\lambda\eta\vartheta\dot{\varepsilon}\varsigma$  mit  $d\lambda\eta\vartheta\iota\nu\dot{\sigma}\nu$  (eben V. 32) verwechselte  $d\lambda\eta\vartheta\dot{\varepsilon}$ , ist wohl die Schreibart  $d\lambda\eta\vartheta\dot{\eta}\varsigma$  entstan-

<sup>1)</sup> Die ausdrückendere Bedeutung des τρώγειν ist entschieden, worin sie auch liegen möge: doch konnte dem Schriftsteller auch das τρώγων im Psalmeitat, unten 13, 18, vorschweben.

<sup>2)</sup> Euth.: κυριωτάτη, ώς τὸ κυριώτατον μέρος — τρέφουσα.

den 1), äusserlich freilich der gangbaren voranstehend. Ausser dieser unstatthaften Bedeutung würde  $d\lambda\eta\vartheta\dot{\eta}s$  keinen anderen Sinn geben als  $d\lambda\eta\vartheta\ddot{\omega}s$  2).

V. 56. "Wer meinen Leib isst, mein Blut trinkt, wir sind innigst mit einander verbunden." Das Prädicat des Verses,  $\delta v$   $\delta \mu o t$  —  $a \delta \tau \tilde{\varphi}$ , ist nicht folgernd zu nehmen, sondern erklärend. Aber die Formel: er in mir, ich in ihm, ist jene ächt und wesentlich Johanneische: 15, 4 — 7.17, 23.1, 3, 24.4, 16. Die Stelle also classisch, authentisch für den Sinn der ganzen Allegorie.

V. 57. Καθώς — καί ist nicht blos vergleichend, sondern begründend: dadurch, dass ich des Vaters Leben in mir habe, vermag ich den mit mir Vereinigten Leben zu ertheilen. Göltliches Leben ruht nicht blos in dem, welcher es besitzt, sondern theilt sich mit, aber eben in göttlicher Weise 3). Vgl. 5, 26. Natürlich beginnt der Nachsatz nicht schon im κάγώ, sondern erst im καὶ ὁ τρώγων 1). Δπέστειλεν hat, wie

<sup>1)</sup> Oder man wollte verhüten, was Chrvsost, und Euthymius als statthafte Erklärung des ἀληθ ής mit aufführen (was aber nur für ἀληθ ῶς passte), dass man dem Worte eine nur subjective Bedeutung gäbe (Euth. βεβαιῶν ὅτι οὺκ αἴνιγμα λέγει ἡ παραβολήν).

Doch herrscht bei Joh. die Bedeutung, wahrhaft, für άληθής vor: 7, 8. 8, 17. 26. 1 Jo. 2, 26.

Auch Lücke findet die innerlichen Gründe (vgl. für, diese Schulz L. v. AM. 170 f.) nur dem  $\frac{\partial \lambda \eta}{\partial \hat{\mu}} \delta g$  günstig, wenn gleich die äusserlichen entschieden für  $\frac{\partial \lambda \eta}{\partial \hat{\mu}} \delta g$  seien. De Wette erklärt  $\frac{\partial \lambda \eta}{\partial \hat{\mu}} \delta g$  für äusserl. u. innerl. falsch. (Auch hier müssen die kritischen Zeugnisse in den Uebersetzungen und in den Schriften der KVV. sorgfältig erwogen werden. So findet sich in einer, hier von Schulz für  $\frac{\partial \lambda \eta}{\partial \hat{\mu}} \delta g$  erwähnten, Stelle des Basilius, in Esa. c. 3 vis. 3, in älteren Ausgg Einmal  $\frac{\partial \lambda \eta}{\partial \hat{\mu}} \delta g$ , das anderemal nur  $\frac{\partial \lambda \eta}{\partial \hat{\mu}} \delta g$ , und Jo. Argyropulos übersetzt beidemale vere).

<sup>3)</sup> Luther greift hier nach dem altmystischen Sprachgebrauche S. 2081: "das göttert d. i. es giebt die Art und Kraft der Gottheit," und: "es wird dich durchgöttern." Divinitatem pollicetur hie panis — Deus factus est per eum: Rupert.

<sup>4)</sup> Der höheren Bedeutung des àniorende gemäss, würden Vorder- und Nachsatz ganz dasselbe bedeuten. Auch ist der

das κάγὸ ζῶ διὰ τὸν πατέρα daneben steht, und ihm gegenüber das τρώγεσθαι, d. i. μένειν ἐν αὐτῷ, besonders klar die höhere, Johanneische Bedeutung, in welcher es ein tieferes, geistiges, Verhältniss anzeigt (5, 38) 1).

In der Schlusswiederholung V. 58 ist  $o\vec{v}\tau os$  wie V. 50 nicht als Hinweisung auf sich anzusehen <sup>2</sup>), sondern als Prädicat zu nehmen und mit dem Folgenden zu verbinden, wie wenn es hiesse:  $o\vec{v}$   $\tau o\iota o\tilde{v}\tau \acute{o}s$   $\dot{\epsilon}\sigma\tau\iota v$   $\dot{\delta} = \kappa a\tau a\beta$ .,  $o\iota o\dot{v}$  oi u. s. w.  $\dot{\alpha}\pi\dot{\epsilon}\theta avov$   $\dot{\gamma}\dot{\alpha}\varrho$ . O  $\delta\dot{\epsilon}\tau\dot{\varrho}\dot{\omega}$  yov u. s. w.  $Ka\vartheta\dot{\omega}s$  steht also für  $o\iota os^3$ . Daher das Wort  $\tau\dot{\sigma}$   $\dot{\mu}\dot{\alpha}vva$  im gewöhnlichen Texte, welches der Kritik auch äusserlich verdächtig ist, gewiss nicht ursprünglich hier gestanden hat, sondern aus V. 49 hereingekommen ist. "Nicht so darf es sein, wie es eure Väter gegessen haben: denn sie sind gestorben,"

Parallelismus der Sätze im Verse zu deutlich. Die alte Kirche war, Cyrill und Augustinus ausgenommen, durchaus für jene falsche Satzfolge (nat  $\delta$   $\tau v \dot{\omega} v$ ). u. s. w. wurde als Folgerung genommen: nicht werden (so Lücke) beide Constructionen von Euthymius aufgeführt) wohl aus dogmatischen Gründen, damit das Abhängige vom Vater ( $\zeta \ddot{\omega}$   $\delta \iota \dot{\alpha}$ —) nur auf den Zustand der Sendung bezogen würde. Das Richtige führte Erasmus ein.

Schleierm. (diese vortreffl. Homilien gehen mit dem 6. Cap. zu Ende) S. 462. "Sein Leben unter den Menschen mit der Fülle der Gottheit in ihm, das war sein Gesendetsein vom Vater."

Διὰ τὸν πατέρα — δι ἐμέ nach bekanntem, auch classischem, Gebrauche für διὰ τοῦ πατρός — δι ἐμοῦ (Apok. 4, 11. 12, 11): doch den Begriff verstärkend, so dass der Eine als Grund für das Dasein des Anderen angesehen wird, oder (Wyttenbach. ad Plut. mor. II. 2. Lips.) Ursache und Grund zusammen ausgedrückt werden sollen. Nur anscheinend hält Bengel die Bedeutung, propter, fest (nam in patre est). Eigentlich aber thut es Tittmann (vgl. Winer S. 339. 3. A.) und Paulus (für ihn leben). Auch, aber anders, Rupert: propter —: talis quia talem patrem habeo.

<sup>2)</sup> Die ältere Ausl. (auch Lücke) supplirte ovtos (als Subject genommen) durch, der Leben gebende. "Dieses mein Brod" De Wette.

 <sup>3)</sup> Οὐ καθώς ist eine freiere Wendung der Joh. Sprache:
 1 Br. 3, 12.

sie haben sich damit nicht einmal das zeitliche Leben

V. 59 gehört wohl zu allen Reden von V. 25 an. Διδάσκων zum ἐν συναγωγῆ; es ist das gewöhnliche Wort für die Synagogenlehre (Luk. 8, 15) und vom κηρύσσειν bei den Drei unterschieden. Aber der Vers will wohl nicht eine historische Bezeichnung geben: es mag vielmehr dem Evangelisten dasselbe im Sinne gelegen haben, was sich bei den drei Ersten (Matth. 7, 28—) mehrmals wiederholt: seine Synagogenlehre sei ungemeiner Art gewesen 1).

Indem der Evangelist von den jüdischen Zuhörern wohl angenommen wissen will, dass diese Reden bei ihnen spurlos vorübergegangen seien, bemerkt er V. 60—65 von den Jüngern, dass Viele sich an denselben geärgert hätten.

"Viele von seinen Jüngern sprachen: diese Rede ist hart, wer mag ihn hören?" <sup>2</sup>) Σκληφός von der Rede gebraucht, kann bedeuten: unverständlich oder unlieblich, schwierig für das Gemüth <sup>3</sup>). Die zweite Bedeutung ist unbedingt vorzuziehen. Sie entspricht am meisten dem σκανδαλίζειν V. 61 und der Rede Jesu V. 62. Auch ist nur dieser Erklärung angemes-

<sup>1)</sup> Luther zeigt in seiner Auslegung d. St., wie sie für den Glauben an den, wie man es jetzt heisst, "historischen Christus" gebraucht werden könne. Er stellte diesen freilich nur den falschen Persönlichkeiten entgegen, welche sich Christus nannten. So 2090: "dass uns das ew. Leben gegeben werde — durch den Glauben an C. allein, an den wir müssen glauben, und das Essen und Trinken verstehen, wie es hier von C. selbst ausgelegt wird, nämlich — dass man an den Mann Christum glaube." Denn Fleisch und Blut erklärt er in der Stelle von Chr. "wie er da vor Augen steht."

<sup>2)</sup> So 10, 20: τί αὐτοῦ ἀκούετε; Dagegen 8, 43: οὐ δύνασθε ἀκούειν τὸν λόγον τὸν ἐμόν. Nonnus: αὐτοῦ φθεγγομένοιο.

So σκληψός bei allen neueren Auslegern. Olsh. findet beide Bedd. zugleich im Worte. Bei der anderen Erkl. wird ἀκούειν für, verstehen, genommen (wie Mark. 4, 33 δύνασθαι ἀκούειν).

sen das:  $\tau i \varsigma \delta \dot{\nu} \nu a \tau a \iota a \dot{\nu} \tau o \dot{\nu} \dot{\alpha} \kappa o \dot{\nu} \varepsilon \iota \nu$ . Aber nicht das Bild von Fleisch und Blut und vom Genusse derselben soll ihnen zum Aergernisse gereicht haben (es war dieses ja nicht einmal bei den Juden der Fall V. 52), sondern die Rede vom Blut, indem sie dieselbe auf seinen Tod deuteten, den Tod des Messias, dieses bleibende  $\sigma \kappa \dot{\alpha} \nu \delta a \lambda o \nu$  für das Judenthum (12, 34. 1 Kor. 1, 23) und auch für die Jünger, Matth. 16, 21—23 1). Dem  $\varepsilon \iota \delta \dot{\omega} \varsigma$  2), welches, von Jesus gebraucht, bei Johannes auch 18, 4 (anders  $\gamma \nu o \dot{\nu} \varsigma$  V. 15) einen höheren Sinn hat, könnte die Schreibart angemessen scheinen:  $\delta \tau \iota - \dot{\varepsilon} \nu \dot{\varepsilon} a \nu \tau o \dot{\iota} \varsigma$ . Allein der Satz würde mit diesem  $\dot{\varepsilon} \nu \dot{\varepsilon} a \nu \tau o \dot{\iota} \varsigma$  überladen werden 3).

"Dieses macht euch Aergerniss?" Dieses allein ist hier σκανδαλίζειν, nicht, zum Falle, Abfalle bringen (16, 1). Nehmen wir an, dass der Sinn jener Reden nicht auf seinen Tod gegangen sei, so müssen wir τοῦτο nicht von dieser Rede, sondern von jenem Ereignisse selbst verstehen.

Aber V. 62 hat ganz natürlich vielfache Deutungen erfahren. Als Vordersatz zu V. 63 mag er wohl am wenigsten gefasst werden können. Der Zusammenhang würde hart sein und das Präsens im Nachsatze nicht passend. Vielmehr ist der Nachsatz weggelassen worden, in sinniger oder bewegter Art zu sprechen. Gewöhnlich lässt man auch ihn wie V. 61 als Frage hinzu-

<sup>1)</sup> Bei Lücke schwankt die Erklärung des σκανδαλίζειν zwischen beiden: am Tode und am Geniessen des Gestorbenen, doch so, dass das Erstere den Hauptanstoss gegeben. Chrysost. Annahme, der Anstoss habe in der höheren Abkunft und Macht Christi gelegen V. 31. 41. 52, auch von Lampe vertheidigt p. 283, findet sich auch bei Tholuck. ("Wenn es euch dünkte, ich hätte mir schon bis jetzt zuviel angemasst —")

<sup>2)</sup> Αὐτόματος Nonnus. Vgl. 2, 24 f. Εἰδώς schlechthin vom höheren Wissen Jesu Matth. 12, 25: ἐτ ἐαυτῷ ἐπιγνούς Mark. 5, 30.

<sup>3)</sup> Ueberdiess wäre ἐν ἐαντοῖς (es ist auch äusserlich sehr schwach bezeugt, ja überhaupt zweifelhaft) für ἐν ἀλλήλοις, denn so müsste man es doch nehmen — nicht im Joh. Sprachgebrauche.

verstehen 1). Nun hat man diesen Nachsatz entweder so supplirt, dass darin das Gegentheil von ihrem gegenwärtigen Zustande habe ausgesprochen werden sollen: werdet ihr dann noch Aergerniss nehmen (vgl. 8, 28) 2). Doch deutet ov auf eine Fortsetzung des Vorhergegangenen hin. Oder man denkt als Nachsatz: wie werdet ihr dann erst Aergerniss nehmen? 3). Dieses also ziehen wir vor 4). In dem θεωφεῖν ἀναβαίνοντα ist demnach hier nicht die Anschauung oder Ueberzeugung von einem Glanzmoment für Jesum 5) zu finden, sondern das Schauen, die Erfahrung von seinem Tode, und zwar von diesem, vielleicht nicht als Erscheinung, sondern als Scheiden Jesu von den Seinen. Dafür passt denn auch der Ausdruck: nicht ὑψωθέντα, wie sonst, sondern ἀναβαίνοντα. Es ist daher die-

<sup>2)</sup> Dieses ist die altkirchliche Auffassung fast durchaus: auch noch bei Calvin, Grotius, Lampe. Unter den Neueren haben sie noch Klee und Kühnoel. Luther a. O. 2145 ff. giebt die mögliche zweifache Deutung ausdrücklich an: "das Wunderbarste wird noch kommen in meinem Tode mit solcher Bedeutung — und: es wird die Zeit kommen, da ihr es glaubt: wenn ich den h. Geist geben werde." Die zweite, also die gewöhnl. kirchliche, zieht er vor.

<sup>3)</sup> So Cyrillus δμοίως άδύνατον) — Rupert, Erasmus, Beza, Wetstein (difficilior est adscensus descensu).

Also ist die Aposiopesis bestimmter mit Fritzsche und Meyer so auszufüllen: τοῦτο ὑμᾶς οὐ πολλῷ μᾶλλον σκανδαλίσει; Schleierm.: "ihr werdet völlig irrewerden an mir."

<sup>5)</sup> Die sichtbare Himmelsahrt fand die gesammte altkirchliche Auslegung in der Stelle: aber nur Olshausen so, dass er als Sinn der Frage V. 62, wie wir, ein mehr noch σκανδαλίζον annimmt (freilich von ihm durch "Grösseres, Schwerfasslicheres" erklärt, Beides nl. in verklärter Leiblichkeit beruhend). Die alte Auslegung (eben Cyrill und Rupert ausgenommen): "dann würden sie kein Aegerniss mehr nehmen," um des grösseren Wunders willen. — Nichts widerstreitet mehr der Johanneischen Anschauung, als jene sichtbare ἀνάβασις — abgesehen davon, was Olsh. gerade hervorhebt, dass Christus selbst sie hier erwähnt haben soll.

ser Tod hier nicht der zukünstige Gegenstand ihres Aergernisses, sondern wir fassen die Stelle allgemeiner so: "Wenn ihr jetzt, hier in meiner Nähe, am alten Wahne hastet, wie werdet ihr dann vollends ohne Rath und Krast sein?" Θεωρεῖν bedeutet hier mehr, ersahren in seinem Leben, als gerade nur, schauen 1). Τοπον ήν τὸ πρότερον — vgl. zu 3, 13: wohin (in das Geisterreich) er gehört 2). Αναβαίνειν (vgl. das Gleichsinnige ὑπάγειν 7, 33. 13, 3. 16, 5. πορεύεσθαι 16, 28) hat hier mehr negative Bedeutung, als 20, 17 3): das Zurückkehren in das Geisterreich, ist, leiblich von ihnen geschieden sein (μεταβαίνειν ἐκ τοῦ κόσμον 13, 1) 4).

Der Deutung der berühmten und vielgebrauchten Worte V. 63 stellen wir voran: 1) dass auch der erste Satz: τὸ πν. — οὐδέν keinen allgemeinen Spruch geben soll 5), wenn wir auch nicht ableugnen wollen, dass ihnen ein sprüchwörtliches Wort zum Grunde gelegen habe 6); sondern sie sind in bestimmter Beziehung auf die Gegenwart und das Vorliegende gesprochen. Sonst würde eine Anwendung des Allgemeinen

Achnlich ist das θάνατον θεωρείν 8, 51, δόξαν θε. 17, 24, und πνεῦμα θε. 14, 17.

Die Kirche nimmt das τὸ πρότερον gleichbedeutend mit ἐν ἀρχῆ, und der Syrer übersetzt geradezu: von Ewigkeit.

<sup>3)</sup> Anders das ἀναβ. 3, 13.

<sup>4)</sup> Lücke, Meyer, auch wohl De Wette, finden den Sinn der Stelle im Gegensatze von λόγος und θεωφεῖν "davon Hören — wirklich Erfahren. Abgesehen von dem Gedanken (σκανδαλίζειν würde einen Doppelsinn haben: denn bei dem Ereignisse selbst würden solche nicht blos Aergerniss nehmen, sondern vom Glauben fallen): aber das Sprechen, Hören, würde doch im τοῦτο zu unbestimmt ausgesprochen worden sein, und wozu dann das Umreden des Todes mit ἀναβαίνοντα u. s. w.

<sup>5)</sup> Bei Weitem die meisten Ausleger legen diesen Worten allgemeine Bedeutung bei. De Wette meint es wohl wie wir: "ein allgemeiner, aber zu individualisirender, Satz."

<sup>6)</sup> Es haben daher allerdings die, auch sprüchwörtlich gesprochenen Stellen, 2 Kor. 3, 6 vom πνεθμα ζωοπ., und 1 Tim. 4, 8, jenes, πρὸς δλίγον ἀφέλιμός ἐστιν — einen ganz verwandten Klang.

daneben stehen; 2) hängen die Sätze wohl genau zusammen, und man darf also nicht arevua im ersten und im letzten Satze in verschiedener Bedeutung und Beziehung nehmen; 3) ist der Sinn des Verses gewiss nicht der, eine Erklärung zu geben von dem gebrauchten Bilde; er kann sich überhaupt nicht auf dieses Bild beziehen: denn es schliesst sich in dem Verse der Tadel gegen die Jünger, welche Aergerniss genommen hatten, und dieses Aergerniss bezog sich ja nicht auf die Form der Rede Jesu 1), sondern auf ihren Hauptinhalt, wie ihn nämlich die Jünger fassten, auf seinen Tod.

Diesem nach sind gerade die drei gangbarsten Erklärungen unstatthaft, die, welche  $\sigma d \varphi \xi$  und  $\pi r \varepsilon \tilde{v} \mu a$  von irdischen, materiellen Gegenständen des Genusses oder auch von materiellem Geniessen,  $\pi v$ . aber vom geistigen Geniessbaren oder Genuss versteht 2) (wobei der Satz,  $\eta$   $\sigma d \varphi \xi$   $o \tilde{v} \kappa$   $d \varphi \varepsilon \lambda \varepsilon \tilde{v}$  o  $v \delta \dot{v} v$ , geradezu einen das Gefühl störenden Sinn haben würde) — ferner diejenige, welche  $\sigma d \varphi \xi$  und  $\sigma v$ . vom gewöhnlich buchstäblichen, und vom höheren, geistigen Sinne der Rede nimmt 3) (und dieses würde in der That die Mei-

Hierfür beweist auch, wie Lücke mit Recht ausspricht, die Fortsetzung dieser Reden V. 64. Denn die μή πιστεύοντες können doch unmöglich nur solche sein, welche den Sinn jenes Bildes nicht gefasst hatten.

<sup>2)</sup> Diese Auffassung schon bei Tertullianus (er wird unrichtig von Lampe für die zweite der obigen Ausll. aufgeführt: doch lassen sich die Meinungen der Ausleger über d. St. schwer scheiden und anordnen) de resurr. 36 s. Es ist dieses denn die gewöhnliche Dentung in der lateinischen Kirche geblieben (vom materiellen Geniessen habe ja gar nicht die Rede sein können: Geist oder göttlicher Geist sei gemeint gewesen): auch beim Augustinus findet sie sich, und in den geistigeren Abendmahlslehren des Mittelalters (so auch bei Rupert). So wie bei Calvin, Grotius u. A. Luther bestreitet die eine jener Erkll. vom geistigen Geniessen sehr eifrig gegen die Sacramentarier 2154 f.

<sup>3)</sup> Dieses die alexandrinische Deutung - Euthymius: τὸ σαφκικῶς - πνευματικῶς νοεῖν.

nung Vieler begünstigen, dass dieses Evangelium in alexandrinischem Geiste verfasst sei). Würde man endlich σάρξ von der schwachen Geistesverfassung der Jünger verstehen 1), so würde in das ατεξμα an der ersten und zweiten Stelle ein Doppelsinn kommen 2).

Vielmehr müssen die Worte Etwas darüber enthalten, warum sie jetzt Aergerniss nähmen? und, wann sie es nicht mehr nehmen würden? Ob wir nun σάρξ in der Bedeutung nehmen: seine (denn von Christus ist nothwendig die Rede) menschliche Aeusserlichkeit oder sein jetziges irdisches Wesen — und dieses von Natur oder Leben, oder von der Gegenwärtigkeit bei ihnen verstehen: das ist zum Sinne der Stelle gleich. Πνεξημα aber ist nicht sein Menschengeist, sondern die göttliche Geistesmacht. Also: vor seinem Tode sollen sie sich nicht entsetzen: auf den Geist allein komme es für sie an, und diesen sollten sie ja empfangen in seinem Tode (7, 49. Cap. 14—16) 3). Für jetzt (τὰ δήματα u. s. w.) sei es das Geistigste an ihm, worauf

<sup>1)</sup> Die Erklärung bei Chrysost., Theoph. Auch bei Luther: neuerlich bei Kühnoel. Luther fasst den Begriff des Fleisches noch allgemeiner: von Sinn und Vermögen des Menschen für sich, ohne den heiligen Geist: insbesondere auch von der Vernunft für sich.

<sup>2)</sup> Andere Deutungen: zu dogmatische, denen erst ein freierer Sinn untergelegt werden müsste (Lampe spricht sich schwankend zwischen ihnen aus) vom göttlichen Wesen, Princip in Christus (Cyrill: πνεῦμα φησὶν ἑαντόν), oder von der Hypostase des h. Geistes (Basil. Sp. S. 24: καὶ ὁ κύοιος μαρτυρεῖ — und in dem Symbol, τὸ ζωοποιρῦν). Nach der zweiten versteht Lampe das Fleisch von äusserlichen Dingen, Gütern, wie die Messianischen waren. — Zu weit fassen Andere (schon Beza — Meyer) den Gegensatz als den von Leib und Scele ("wie der Leib Nichts ist ohne die Seele, so wirken blos meine Worte Etwas"). Zu Paulinisch (und, selbst wenn man im Vor. das Abendmahl finden wollte, unpassend für den Zusammenhang) Schleiermacher: äusserliche Abstalten, welche Nichts bedeuten, leisten ohne den Geist.

<sup>3)</sup> Im Wesentlichen stimmt diese Auslegung mit Lücke zusammen: "das Wesentliche seiner Gegenwart bleibt, wenn auch die sinnliche den Jüngern genommen wird." Doch finden wir 1. Th.

sie angewiesen seien, sei seine eigentliche Gegenwärtigkeit in seinen Worten: in ihnen hätten sie schon den Geist, auf den sie hossten, und das Leben, das er ihnen verhiessen (ξήσεται εἰς τὸν αἰῶνα V. 59)."

'Η σαοξ οὐκ ἀφελεῖ οὐδέν, stark ausgesprochen, ist im beschränkteren Sinne zu nehmen, wie es ja sprüchwörtliche Art ist: denn auch für die onuara war ja diese σάοξ die Basis, der Träger (1, 14), und das Vorige gebot ja zu geniessen von dieser odos eben mit dem Geiste. Nämlich odos ist die sinnliche Gegenwart, nur sinnlich genommen und geliebt, kurz, das Fleisch ohne den Geist. Aber das μή ωφελείν ist soviel als μή έγειν ζωήν. Τὰ δήματα, dieses ist eben das Geistigste, die höchste Erscheinung an seiner Zeitlichkeit. Ebenso in Ausdruck und Begriff von seinen Worten (3, 34) 8, 47. 12, 47 f. 14, 10, 15, 7, 17, 8. Wenn λελάληκα gelesen wird, nicht mit dem gewöhnlichen Text haho (8, 28. 14, 10: wie denn jenes äusserlich sehr entschieden ist und anerkaant in der neueren Kritik 1)): so ist es nicht auf einen gewissen Zeitmoment zu beziehen, sondern es sind alle gemeint, welche er bisher gesprochen (14, 25). Hreina e o ti nai Son eotir - absichtlich dieses ¿στί wiederholt, denn es hat verschiedene Bedeutung: sie haben den Geist, sie geben das Leben, πνεύμα έστι τὸ ζωοποιούν.

Aber, fährt dann die Rede fort V. 64. 65: diese Eigenschaft und der Erfolg seiner Rede fordere ein geistiges, höheres Organ bei ihnen: Glauben, und zwar einen solchen, welcher aus göttlich erregtem Gemüth stammte. Ueberall, wie er dieses ja auch

im οὺκ ἀφελεῖ οὐδέν nicht gerade die Nothwendigkeit des Sterbens desselben, nur die geistig untergeordnete Bedeutung der sinnlichen Gegenwärtigkeit. Auch Paulus kommt der gegebenen Erklärung nahe: und ganz stimmt de Wette zu ihr.

Minder klar zeigt sich unsere Aussanng des Folgenden (von dem was für jetzt sei) bei diesen Auslegern.

Nur Kühnoel hat sich gegen das λελάληκα, als gegen ein falsches Glossem, ausgesprochen.

den Juden gesagt habe. "Unter euch giebt es aber, welche nicht glauben." Glauben bedeutet hier deutlich soviel als, gegeben werden vom Vater, V. 65.

Dabei Finschaltungen desselben Sinnes wie 2, 24 f. Eş àoxăs (16, 4 àa' à. 15, 27) vom Anfange ihres Beisammenseins 1). "Wer diejenigen seien, welche nicht glaubten." Um ihn her die in Geist und Gemüth Unvermögenden. "Und wer der wäre, welcher ihn den Feinden übergeben würde." Dieser wird also mit zu jenen Ungläubigen gerechnet, er stellt das Aeusserste dieser Art dar. Gewiss ist es so: Unvermögen, das Höhere, Göttliche zu fassen, führt zum Hasse desselben. Dasselbe bedeutet die Lästerung des Geistes bei den Drei. Und dieses also ist die Johanneische Ansicht von dem eigentlichen Grunde jenes Verraths 2), nicht dass dieser blos in der Habsucht gelegen habe, wie man es gewöhnlich Cap. 12, 6 angedeutet fand 3).

Hiervon (und das Folgende V. 70 f. führt es aus), dass Jesus von Anfang an Judas erkannt habe, sprechen jene Drei bekanntlich nicht: aber in ihrem Sinne mag es wohl auch gelegen haben. Und fassen wir es so, dass Jesus das Unsichere in der Gesinnung des Judas frühzeitig erkannt habe, aber ihn nicht aufgegeben: so stimmen die Berichte alle überein. Die Schwierigkeiten, welche die Wahl des Judas zum Apostel macht 1), sind nicht unüberwindlich, so lange man nicht (aber dieses ist ja nicht einmal, wenigstens nicht allgemein, kirchlich) der Person Christi Unfehlbarkeit

<sup>1)</sup> Diese Zeit fällt bei Joh. mit der seines Wirkens zusammen. De Wette nur: immer, wenn Einer sich ihm näherte. Noch das Mittelalter (selbst Rupert) nimmt das, von Anfang, von Ewigkeit.

Πα ο α διδόναι ist jedoch das stehende Wort dafür, nicht α ο ο διδόναι, ausgenommen Luk. 6, 16. Jenes hatte in der evangelischen Sprache wohl eine noch stärkere Bedeutung.

<sup>3)</sup> Nonnus trägt diese Meinung sogar in unsere Stelle herein: αυραδώσειν, άργυρέης νούσοιο νόον δεδονημένος οίστρφ. Und bei V. 71 χουσομανής —.

<sup>4)</sup> Die Streitfragen und die Literatur (vornehmlich auch seit Ullmann von der Sündlosigkeit J.) bei Hase L. J. §. 110.

in den gewöhnlichen Dingen des Lebens beilegen will 1). Ein Umstand hat uns immer zu wenig hierbei beachtet geschienen: der, dass, soviel man immer urtheilen kann, Judas der einzige Nichtgaliläer unter den Aposteln gewesen ist. Hierin mag sich nun Manches erklären, Unbehagen in dem galiläischen Freundeskreise, und bei Sinn und Gabe für das äusserliche Leben, ein weltlicher Sinn, entschieden weltliches Streben.

V. 65. Καὶ ἔλεγε (V. 42): er erklärte jenes μἡ πιστεύειν (abwechselnd damit sogleich ἔρχεσθαι πρὸς αὐτόν) so — dieses gab er als den Grund desselben an: sie seien ohne die höhere Anregung, ohne den Gotteszug: διὰ τοῦτο, weil es unter euch solche giebt, habe ich es euch gesagt. Euch; auch euch, meint der Evangelist: denn zunächst war es ja diesen nicht gesagt worden. — "Nur wer den göttlichen Zug in sich empfindet, der kommt zu mir."

V. 66. En τούτου wie 19, 12 auf diese Reden 2), nicht blos: von da an. Denn der Evangelist will gewiss nicht ein Verlassen nach und nach darstellen, sondern jetzt sofort. Wir mögen nicht entscheiden, was sie eigentlich verscheucht habe in den Reden. Ob die Dunkelheit, oder das Vonsichstossen, der anscheinend prädestinatianische Sinn, oder vielmehr, was ihnen eingeleuchtet haben muss, dass er mit der Messianischen Judenmeinung völlig gebrochen habe 3).

"Sie gingen weg von ihm, und mochten nicht mehr zu ihm halten, sich zu ihm gesellen." Dieses περιπατείν, Johanneisch von Christus (7, 1. 10, 23): gewiss soll es der Unterweisung der Schulen entgegen-

Rupert wendet dieses Ereigniss auf die Täuschungen an, welche bei Männern der Kirche Statt haben könnten. "El Christo contigit."

Auf die gesprochenen Reden bezieht der Syrer geradezu ἐκ τούτου. Ausführl, für ihn L. d. Dieu.

<sup>3)</sup> Hierauf beziehen es denn auch bei Weitem die Meisten.

stehen. Gegenüber steht διατφίβειν 3, 22 1). Aber solche Jünger im weiteren Sinne erwähnt neben Johannes nur noch Lukas 2). Diesen stehen die Zwölf entgegen, an welche die Frage des 67. Verses gerichtet wird: ob nicht auch sie gehen wollen? 3)

Aber gerade ein solches Bekenntniss wie V. 68, und auch von Petrus, als dem Hervortretendsten oder dem Sprecher der Gesellschaft, steht auch Matth. 16, 16, und wieder ist hierin ein Zug, dass Petrus bei Joh. kein Anderer sei als bei den Drei. Und auch dort gerade neben Erklärungen Jesu, welche im Widerspruche standen mit dem gewöhnlichen Messianischen, wiewohl jene dort dem Bekenntnisse nachfolgen. Mochte also der Inhalt jener Reden auch Allen nicht messianisch scheinen: aber dem Petrus war es Geist und Kraft derselben 1). - Nun also nicht mehr ein Glauben um der Zeichen willen (2, 11). "Wem sollen wir sonst nachgehen ? (Also, Einem folgen, dieses wollten sie in jedem Falle. Ihr Sinn war einmal erregt, sie erwarteten einmal etwas von dieser Zeit). "Du hast ewiges Leben verleihende Worte." Der Ausdruck, dieses alwviov Sons, geht selbst

<sup>6</sup> 

<sup>1)</sup> ἀπολουθεῖν ist das entsprechende Wort bei den drei Ersten, und auf dieses bezieht sich auch die Formel: ἀπέσχεσθαι εἰς τὰ ἀπίσω. Allerdings aber will das οὐπέτι u. s. w. sagen (Grot.), dass sie auch nicht zurückgekehrt seien.

<sup>2)</sup> Die Meinung geht durch die ganze alte Kirche (auch Luther setzt es voraus), dass diese Jünger die 70 des Lukas gewesen: Epiphanius 51, 6 hat noch die Tradition, dass Markus zu ihnen gehört habe, dann durch Petrus zurückgebracht von seinem Unglauben.

<sup>3)</sup> Wir fassen die Frage mit der gewöhnlichen Erklärung, bei welcher sie einen Zweifel ausspricht, aber weder bejahende, noch verneinende Antwort voraussetzt (vgl. Fritzsche z. Mark. S. 64 ff.). Also nicht: ihr wollt doch nicht auch gehen?

<sup>4)</sup> Tholuck, die Rede des Thomas vergleichend 20, 28, be merkt, es könne das Wort des Petrus als Ausdruck des Gefühls genommen werden, ohne gerade ein bestimmtes Bewusstsein vom Inhalt des Gesagten.

über die eigenen Reden Jesu V. 63 hinaus. Wie es Petrus gemeint habe, und in wie weit er es begriffen hatte, was Jesus dort und vorher gesprochen hatte? darüber steht uns kein Urtheil zu.

V. 69. "Und wir haben Glauben gewonnen und erkannt." Dieses Erkennen und Glauben steht bei Johannes oft beisammen: 10, 38. 17, 8. 1, 4, 16. Das Erkennen, auch wenn es nachgesetzt wird wie hier 1), begründet immer das Andere, den Glauben. Das Glauben ist also hier kein anderes Fürwahrhalten, als das Erkennen, sondern die Annahme der Sache, nachdem man sie verstanden, sich von ihr überzeugt hat 2).

Die Formeln des Messian. Bekenntnisses (vgl. 1, 50. 11, 27. 20, 31) sind sehr verschieden gelesen worden, und die ursprüngliche Gestalt unserer Stelle mag ungewiss sein. Τοῦ ξῶντος nach θεοῦ ist entschieden verwerflich 3). Es stammt aus jener Parallele, Matth. 16, 16. Aber statt des: ὁ Χριστὸς ὁ νίὸς τοῦ θεοῦ hat wahrscheinlich ursprünglich in Einer Formel gestanden: ὁ ἄγιος τοῦ θεοῦ 1). Auch dieses, im Allgemeinen gerade seltenere, konnte leicht in jene Form bei Matthäus umgeändert werden. Der "Heilige Gottes" war Messiasname von alten Zeiten her (vielleicht aus Misverstand von χρίσαι ἄγιον άγίων Dan. 9, 24: vgl. Mark. 1, 24. Luk. 4, 34. AG. 4, 27. Apok. 3, 7), aber Johannes hat ihn vielleicht noch in besonderem Sinne im Gebrauch: 1, 2, 20 vgl. 10, 30: beidemale steht

<sup>1)</sup> An der ersten und dritten erwähnten Stelle steht das Erkennen voran.

<sup>2)</sup> Nonnus bezieht Beides, Erkennen und Glauben, auf die Einsicht aus der Schrift:  $\pi \varrho \sigma t \acute{e} \varrho \omega v$   $\delta \epsilon \delta a \tilde{\omega} \tau \epsilon_S$   $\delta \sigma \iota \psi \dot{\eta} \tau \omega v$   $\delta \pi \dot{\sigma}$   $\beta \dot{\epsilon} \beta \lambda \omega v - \pi \iota \vartheta \dot{\sigma} \mu \epsilon \vartheta a$  — also auf etwas Anderes, als was dem Petrus V. 68 eingeleuchtet hatte.

<sup>3)</sup> Dieses auch von Scholz und Knapp gestrichen.

<sup>1)</sup> So die neuere Kritik, Knapp und Scholz ausgenommen; auch Schulz mag sich lieber an die herkömml. Schreibung halten, nam. weil das Prädicat άγιος nicht Johanneisch sei: Nonnus: ὅττι θεοῦ σὰ μόνος ἄγιος πέλες.

dort der Ausdruck im Zusammenhange mit geistigen Eigenschaften, Verleihungen.

V. 70. "Darum (weil er sie so erkannt) habe er sie Alle erwählt: freilich (kal ist wohl in abgebrochener, ausrufender Rede zu nehmen) sei Ein Ungetreuer unter ihnen." Diese Beschränkung steht wie zur Rechtfertigung der Frage V. 67. Die εκλογή der Apostel auch 13, 18. Aid3olos gewiss ohne Anspielung auf Satansnamen 1) (so die Kirchenväter: vgl. 13, 2. 27): dafür wäre bei Johannes (anders Saravas Matth. 16, 23) die Bezeichnung, Satans Kind, die allein angemessene gewesen (8, 44. 1, 3, 10). Aber es liegt in der Benennung, ob wir sie Verräther oder Widersacher erklären, immer die Bedeutung von einem Widersacher, den wir unter Freunden haben. V. 71. Der Beiname des Judas wird hier und 13, 26 oft Ἰσκαοιώτου geschrieben 2): 14,22 ist Ίσκαοιώτης entschieden. Jene Schreibart (- ότου) könnte mit für die wahrscheinlichste Deutung des Namens zeugen: aus dem Geschlecht von Kerioth 3). "Er sollte in der Folge ihn überantworten" 1). Reden solcher Art sollten eben wohl den Versuch machen, Judas in seinem Vorhaben

<sup>1)</sup> Satanartig (Nonnus: διάβολος νεδς ἄλλος ἐν δψιγόνοισιν ἀκούων) oder Satan dienend (ὑπουργός Cyrill, Euth.). Doch kennt Euth. auch die Erklärung des διάβολος als Appellativum (ἐπίβουλος). Mit den Alten Tholuck und Meyer.

<sup>2)</sup> An beiden Stellen aufgenommen von Lachmann, Tischendorf.

<sup>3)</sup> Reland. Palaest. p. 700.

<sup>4)</sup> Mit Recht sagt Lücke (gegen Meyer's Annahme, ἔμελλε bedeute, schon umgehen mit dem Verrathe, vgl. 6, 15. 7, 35): auch nach Johannes trete erst später (13, 2) der Gedanke bei Judas ein. Dasselbe ὁ μέλλων παραδ., 12, 4. — Er sollte: es kam mit ihm dazu: wie dieses nur ja auch im παραδώσων V. 64 liegt. Doch wie es auch von Lücke bemerkt wird, nicht in De Wettes Deutung vom Schicksale (zweideutig steht dafür das μέλλειν 7, 39. 11, 51. 12, 33. 18, 32). Wenn auch die That als göttlich bestimmt augesehen werden konnte (13, 18): aber doch gewiss auch nach Joh. nicht der Mann für dieselbe.

umzulenken. Είς εκ των δώδεκα 1) weist auf die An-

kündigung Jesu V. 70 zurück.

Cap. 7. V. 1 geht in den Kreis der Erzählungen der drei Evangelisten ein: denn diese Zeit ist es, in welche das Meiste von jenen fällt (ob. S. 182) 2). Aber immer sieht Johannes Judäa und Jerusalem als die eigentliche Stäte für Christus an. Darauf bezieht sich die folgende Stelle: "Er wollte nicht wandern in Judäa, denn die Juden" u. s. w. Rückweisung auf 5, 18. Die verschiedene Lesung des Verbum neben περιπατεῖν deutet darauf hin, dass man in der alten Kirche das dem Tode Ausweichen nicht sowohl als sein Wollen, denn als göttliche Bestimmung denken mochte. Daher οὐκ εἶχεν εξουσίαν 3), oder, was jedoch nur Conjectur gewesen ist, οὐκ ἡδύνατο (Mark. 6, 5).

Was die Skenopegie anlangt, dieses heiterste Fest des Jahres, wie das Pascha das höchste und glänzendste (wie alle Hauptfeste der Israeliten, zugleich Natur- und Volksfest, und zugleich zum Gedächtniss der Noth und zur Danksagung gestiftet), so ist hier

<sup>1)</sup> Els  $\tilde{\omega}v$   $\tilde{\epsilon}\kappa$   $\tau$ .  $\delta$ . die gewöhnliche Schreibung:  $\tilde{\omega}v$  wird durch die neuere Kritik herausgenommen, das vorige  $\epsilon ls$   $\tilde{\epsilon}\sigma\tau\iota\nu$  hatte eine andere Bedeutung (Mark. 14, 43  $\epsilon ls$   $\tilde{\omega}v$   $\tau \tilde{\omega}v$   $\delta \dot{\omega}\delta$ .)

<sup>2)</sup> In den Worten: καὶ μετὰ ταῦτα περιεπ. ὁ I. (dieses ist die bezeugtere Lesart statt καὶ περιεπ. ὁ I. μετὰ ταῦτα, von Lachm. und Tisch. aufgenommen, und Joh. setzt immer das μετὰ ταῦτα voran — ob das καὶ vor dem Worte, welches unsere Stelle allein hat, 3, 22. 5, 1. 6, 1 Etwas austrage, wie De Wette gegen Schulz geltend macht, wissen wir nicht) liegt keine Schwierigkeit, sofern schon 6, 1 dieser Aufenthalt in Gal. erwähnt worden war: sie wird von A. Schweizer zu Gunsten seiner Hypothese von der Interpolation der Stelle 6, 1—26 aufgegriffen. Es liegt schon in der Form des Verbum die Bedeutung des Fortwährenden. Nonnus hat ganz gut: — ναίων αὐτόθι μίμνεν —.

<sup>3)</sup> Bei Chrysostomus scheint so gelesen zu werden (wenn nicht Matthäi Recht hat zu Euth.: flumen orationis hie abripuit Chrysostomum). Auch Cyrill und Augustinus erklären, als haben sie so Etwas gelesen. Bestimmt liest so Euth., jedoch es nicht auf Macht von Gott beziehend, sondern: οὐκ είχεν ἄδειαν). Grot. meint, οὐκ ἡδύνατο sei ursprüngliche Lesart gewesen.

darüber nur das zu bemerken, dass die Bräuche des Festes 1) wohl keinen Einfluss auf die Reden Jesu im Folgenden gehabt haben sollen, wenn es nicht etwa ernste, sammelnde Reden im freudigen Festgeräusche haben sein sollen.

Die Brüder V. 3. 5. 10<sup>2</sup>) wurden neben den Jüngern schon 2, 12 erwähnt. Doch jetzt sind sie von der Person Jesu getrennt, nicht sind wie dort Jünger und Brüder in der Familie vereinigt. Aber sie erhalten hier ein ungünstiges Zeugniss. Nicht gerade, wie Viele gemeint haben, als hätten sie Verrath thun wollen an Jesus<sup>3</sup>) (zweifelhaft bleibt die Erzählung, in welche man oft gleichen Sinn legen wollte, Mark. 4, 21. 31): sondern es sind wohl Männer von gewöhnlicher Gesinnung gewesen, welche bald von dem Ausgezeichneten unter ihnen Vortheil für die Familie erwarteten, bald keinen Glauben an ihn hatten, weil er ihnen so nahe gestanden hatte.

"Gehe von hier weg (aus Galiläa), und ziehe nach Judäa, damit auch deine Jünger die Werke sehen, welche du thust."

Die Rede ist etwas dunkel: aber gerade in solchen Dunkelheiten, wie in dem Zweideutigen, was das Folgende darstellt, mag man immerhin authentische Züge finden. Denn welcher apokryphe Schriftsteller hat je in solcher Weise erzählt?

Es wird Etwas in die Stelle gelegt, wenn man entweder (dieses die älteste und gewöhnlichste Auffassung) unter den Jüngern 1) nur die in Judäa versteht (4, 1: dann müsste ènei dabei stehen 5)), oder die

<sup>1)</sup> Die Bräuche der einzelnen Tage werden von Lightf. zu Anf. dieser Erzählung zusammengestellt.

<sup>2)</sup> Nonnus: τετράζυγες υίες Ίωσήφ.

<sup>3)</sup> Euth.:  $\pi \epsilon \iota \rho \dot{\omega} \mu \epsilon \nu \sigma \iota \mu \epsilon \tau a \gamma a \gamma \epsilon \tilde{\iota} \nu \sigma$ ,  $\dot{\iota} \nu a \dot{\alpha} \nu a \iota \rho \epsilon \vartheta \tilde{\eta}$  —.

<sup>4)</sup> Nonnus versteht unter den Jüngern die von ihm gewichenen 6, 66. \*Όφρα — ἀρχαίην σέο πίστιν ἀνακτήσοιντο μαθηταί.

<sup>5)</sup> Euth. setzt es dazu: τούς ἐκεῖσε ὄντας μαθ.

Gesammtheit der Jünger 1) (dann stünde πάντες oder οἱ ἄλλοι dabei), und wenn die Stelle auf die höheren Wunder bezogen würde, welche man vom Messias in Jerusalem erwarten konnte (Luk. 24, 47. AG. 1, 4.8 — dann verliert καί vor οἱ μαθηταί seine Bedeutung und ποιεῖς hat etwas Ausallendes). Vielmehr sprechen Ungläubige, und, wie gesagt, von Jesus Getrennte, so, als sei noch gar nichts Wunderbares durch ihn in Galiläa geschehen 2), nur eine solche Sage aus Judäa vorhanden und aus der Zeit, wo er noch keine Jünger, das ist noch keinen geschlossenen Jüngerkreis, gehabt hätte 3). A σὐ ποιεῖς ist also, was du thun sollst, was dem Gerüchte nach von dir gethan wird. Vgl. das allerdings hier zweifelnde 1) εἰ ταῦτα ποιεῖς V. 4.

Die Gegensätze V. 4 sind scharfe, wie in sprüchwörtlicher Rede: ποιεῖν, αὐτός — ἐν κρυπτῷ, ἐν παὐήησία — "wer seine Person gelten lassen will, darf Nichts im Geheimen thun 5): thust du also wirklich Solches, so thue es öffentlich." Vorausgesetzt dabei wird, und ganz charakteristisch, dass Er Etwas wolle für seine Person (τὸ ζητεῖν αὐτὸν ἐν παὐό. εἴναι) 6). Die Schreibung αὐτό würde keinen bedeutenden Sinn in die Stelle bringen; aber sowohl das ζητεῖ als das ἐν παὐό. passt nicht zu dem Gedanken: und möchte es doch gern bekannt werden lassen. Vielmehr ist αὐτός der ganze Mann, von welchem Thaten

<sup>1)</sup> Ebendahin scheint auch die Erklärung zu gehen bei Theophyl.: οἱ ὄχλοι οἱ ἀκολουθοῦντες.

<sup>2)</sup> Euth.: ὑπώπτευον τὰ σημεῖα ὡς φαντασίαν.

<sup>3)</sup> Wir finden uns also nicht gezwungen, mit Lücke zu urtheilen: "entweder ist die Lesart falsch, oder der Ausdruck des Joh. ungenau." Das Letzte spricht auch Tholuck aus,

Zu diesem εl oft verglichen das εl υξός εἶ τοῦ θεοῦ (Matth.) Luk. 4, 3.

<sup>\*5)</sup> Καὶ ζητεῖ — ohne Hebraismus: wenn er es will, oder: indem er dennoch —.

Dieses, dass sie ihm das φιλόδοξον vorwersen, bemerken auch Ammonius u. Chrys.

geschehen 1). Ev παξξήστα 2) 13. 11, 54. (vgl. 2, 15), soviel als φανεξώς V. 10, vgl. auch κόσμος im Folgenden. Doch liegt dabei noch der Begriff des Anerkannten darin 3). Ti ποιε $\tilde{i}$  braucht nicht blos zu bedeuten: etwas Grosses, sondern irgend Etwas. Nichts darf ein Solcher insgeheim thun.  $Ta\tilde{v}\tau a$ , was die Welt von dir sagt, oder auch, so Hohes 1).  $\Sigma \varepsilon a v \tau \delta v$  wie  $a\tilde{v}\tau\delta s$  —: stelle dich ganz und gar der Welt dar.

V. 5. "Nicht einmal seine Brüder glaubten an ihn." Wohl nicht durch Alle zu suppliren, sondern Joh. hat eben einen eigenthümlichen Begriff von Brüdern Jesu: sie stehen den Jüngern gegenüber. Dagegen führt Paulus (1 Kor. 9, 5. Gal. 1, 19) die Brüder Jesu unter oder neben den Jüngern, ja den Aposteln auf.

V. 6. Seine Zeit ist offenbar etwas Anderes als die Zeit der Brüder. Für ihn ist es die entscheidende, letzte (sonst gewöhnlich  $\eta$   $\delta \varrho a$  V. 30 5), anders unsere Formel 2, 4), für sie, die angemessene Zeit. Das Gemeinsame für die beiden Bedeutungen ist Bestimmung, höhere und gewöhnliche 6). Er also habe, anders

<sup>1)</sup> So stimmen wir beim  $a\dot{v}\tau\dot{v}\varsigma$  mit Kling, gegen welchen Lücke in den Pronomen nur die Wiederaufnahme des Subjects findet (Andere nehmen es in der Bedeutung von  $\delta$   $a\dot{v}\tau\dot{v}\varsigma$ ).

<sup>2)</sup> Die gewöhnlichere Bedeutung des Wortes παψήησία (die mehr subjective), die von Muth, Zuversicht, haben mit Nonnus (ἀμφαδίην δ' ἐθέλει θρασὺς ἔμμεναι) mit jener, Offenheit, verbunden L. de Dieu und Lampe. Classisch ist jener Gebrauch des ἐν παψήησίς für φανεψῶς allerdings nicht. Grot. nennt ihn macedonisch. Dass es aber so (und also aus der gemeinen Lebenssprache) selbst in die rabbinische Sprache übergegangen sei, haben Buxtorf bemerkt, Lex. p. 1804. und Lightf. zu d. St.

<sup>3)</sup> Hier könnte man also die Bedeutung, auctoritas (Bretschn. u. A.) gelten lassen.

<sup>4)</sup> Meyer: das Messianische Werk unternimmst (ποιείς 13, 27).

<sup>5)</sup> Aber hier vielleicht καιφός genannt, weil es nicht gerade Zeit des Leidens bedeuten sollte (so die meisten Griechen u. A.).

 <sup>6)</sup> Lücke, auch De Wette, beziehen den καιφός beidemale auf das φανεφοῦν έ. τῷ κόσμῷ — (ähnl. August.: tempus gloriae)

als sie, seine grosse Bestimmung, und um derenwillen gebe es für ihn eine Pflicht, diese nicht durchschneiden zu lassen von dem Hasse der Menschen. Nur die Zeit für die Reise nach Jerusalem kann der Ausdruck ὁ καιρός – ἐμός, ὑμέτερος, nicht bedeuten 1). Έτοιμος bedeutet nicht angemessen (1 Petr. 1, 5), denn diese Bedeutung lag schon im ὁ καιρός, sondern gegenwärtig, da.

V. 7. Οὐ δύναται — sie hat keinen Anlass dazu. Wenn die Brüder auch nicht gerade als Freunde der Welt dargestellt werden sollen, so sind es doch, wie ja die Worte lauten, Solche, denen die Welt nicht feind sein könne. Aber der Hass der Welt gegen ihn ist ein herrschender Gedanke dieses Evangelium: 15, 19. 17, 14. 16. Welt also in der engeren Bedeutung als V. 4. Μαρτυρώ περί αὐτοῦ und ὅτι — ist zu verbinden. Vgl. 3, 29 f. 16, 8. Entweder soll der Sinn nur sein, dass sie Beide sich feindselig entgegenstünden, Er und die Welt, oder bestimmter, dass er sie reizen müsse zum Hasse gegen ihn, indem er gegen sie zu wirken habe.

In den berühmten Worten V. 8 ist sowohl der Beisatz  $\tau a \psi \tau \eta v$  bei dem ersteren  $i \circ \varrho \tau \eta v$ , als das  $o \psi = \pi \omega$  bei  $a v \alpha \beta a i v \omega^2$ ) kritisch zweifelhaft: ob jenes zu lesen sei, und statt dieses nicht  $o \psi \kappa$  zu schreiben. Durch jenes  $\tau a \psi \tau \eta v$  wird das zweite  $\tau a \psi \tau \eta v$  in der Bedeutung geschwächt.  $O \psi \pi \omega$  (dieselbe Verschiedenheit fand sich 6, 17) könnte wohl zur Milderung der Stelle und aus V. 6 hereingebracht sein 3): aber es ist doch

doch möchte dieses wohl für die Brüder zu hoch sein. Grotius sehr gezwungen auf Zeit des Fruchtsammelns,

Yon der Reise versteht es Euthymins (welcher jedoch dann V. 8 die Todeszeit versteht). Unter den Neueren Kühneel, Meyer. Mit Recht ist schon das πάντοτε dagegen gestellt worden.

Auffallenderweise sprechen Olsh. u. A. von οὖπω so, als sei dieses nicht die eingeführte Lesart, sondern eine, neuerdings aufgenommene, Besserung.

Die Worte des 10. V. οὐ φανευῶς, ἀλλὶ ὡς ἐν κουπτῷ lässt Nonnus weg, in gleicher Scheu vor Misdeutung.

äusserlich ziemlich bezeugt 1). O v k nun, wenn wir es lesen wollen, haben wir gewiss im ganz eigentlichen Sinne zu nehmen. Es liegt etwas Zweideutiges darin; aber Johannes liebt solche Darstellungen; es ist apostolischer Geist, sich schlechthin zu beruhigen bei dem, was Christus einmal gethan, gesprochen habe. Ja hier will er Jesum gar nicht wie aus eigenem Willen handeln lassen, sondern den Willen des Vaters vollziehen, welcher "seine Stunde noch nicht habe kommen lassen"<sup>2</sup>). Daher mögen wir weder dem οὐκ die Bedeutung 3) von οὔπω geben, und das sogleich folgende ovao beweist Nichts hierfür, denn seine Zeit war auch dann noch nicht erfüllt, als er zum Feste ging: noch in das Präsens avaβalvw 4), oder in die Bedeutung des Wortes vom Festzuge 5), oder in das ξορτή (Festseier) 6) Etwas legen. Uebri-

<sup>1)</sup>  $O\check{v}\pi\omega$  haben die Lachmannischen Texte beibehalten: das erste  $\tau a\dot{v}\tau \eta v$  aber mit den meisten neueren Texten gestrichen. Euthym. hat  $o\check{v}\pi\omega$  gegen Chrysost. und Cyrill. Auch Theophylakt las  $o\check{v}\kappa$ , nicht  $o\check{v}\tau\varepsilon$  oder  $o\check{v}\delta\acute{\epsilon}$ , wie gewöhnlich angenommen wird: er beschliesst nur seine Erklärung mit:  $\delta\iota\dot{o}$   $o\check{v}\dot{\delta}\dot{\epsilon}$  åra $\beta a\acute{v}r\varepsilon\iota$ .

<sup>2)</sup> Tholuck scheut sich nicht, hier eine "ungenaue Relation der Worte J." anzunehmen.

<sup>3)</sup> Man verglich Matth. 15, 17 mit Mark. 7, 18. Dann Mark. 11, 13.

<sup>4)</sup> Das Präsens halten fest der Syrer u. Chrysost., wie es scheint (denn es ist sehr zweifelhaft, ob sie νῦν oder ἄρτι gelesen haben), Bengel (neben anderen, drei, Deutungen), Storr (Opuscc. 3. 244), Lücke, Olshausen.

<sup>5)</sup> Auch dieses Bengel - neuerlich Meyer.

<sup>6)</sup> Apoll. Cat.: οὐ μετὰ ἱλαρότητος. Achnlich Cyrill: nicht zum Judenseste (οὐ κατὰ ταυτόν — οὐχ οὕτως ἐορτάζων). Auch Theophylakt. Und die quaestt. ex V. et N. T. 78 (non ad festum, sed ad litem). Wiederum Bengel (non ad festum, sed ad templum).

Epiphanius 51, 25 und Rupert nehmen in V. 8 eine andere Bedeutung des ἀναβαίνειν an als sonst in der Stelle. Οὐκ ἀναβ. εἰς τὸν σταυρόν — Ego non exaltabor antea quam humilier. — "Für dieses Fest erhebe ich mich noch nicht." Mit solchen Deutungen konnte die Kirche, insbesondere die lateinische, ihr oὐκ wohl halten.

gens scheint allerdings im ὁς ἐν κρυπτῷ V. 10 zu liegen, dass der Evangelist keine Veränderung des Entschlusses (wie Porphyrius meinte 1)), sondern ein Verbergen desselben vor den Brüdern habe erzählen wollen. Doch könnte auch der Sinn sein, anfangs gesonnen nicht zu gehen, habe er dann beschlossen, im Geheimen zu gehen.

V. 9. 10. "Blieb erst — als die Brüder hinweg waren, dann ging auch er, jedoch nicht öffentlich, sondern als im Verborgenen."  $\Omega_s$  èv  $\kappa \varrho v \pi \tau \varphi$ , nicht, gleichsam 2), sondern (wie 1, 14) als einen Solchen sich betragend. Doch mag dieses nicht von zu gestissentlicher Verborgenheit zu verstehen sein.

Aber von hier an wird in unserem Evangelium der Aufenthalt Jesu in Judäa stehend: und 10, 40. 11. 54 treten nur Nebenreisen herein in Judäa und in Peräa. Hält man Johannes fest, so könnte man leicht vermuthen, das Verborgene dieses Ganges nach Jerusalem habe Anlass gegeben zu der Verschiebung der Tradition von diesen letzten Reisen Jesu. Wiewohl doch eigentlich auch bei den beiden ersten Evv. (Lukas, wie gesagt, steht in der Mitte) kein Widerspruch mit Joh. gefunden wird, sondern nur eine Unbestimmtheit, ein Uebergehen. Uebrigens tritt aus den Erzählungen der Drei von den letzten Reden Jesu zu

<sup>1)</sup> Hieron. adv. Pelagg. 2, 6. 288 Bas.: inconstantiae et mutationis accusat — so zurückgewiesen von H.: nesciens, omnia scandula ad carnem esse referenda. (Nicht, wie es Tholuck angiebt: "Hier. giebt Jesu zu dem die Freiheit, was Anderen Sünde ist.")

<sup>2)</sup> Immer legte man in dieses  $\dot{\omega}_S$  eine gewisse Bedeutung: sich so anstellend  $(olkovou\tilde{\omega}v \text{ Chr.})$  — oder, wie es ging — oder, wie man es heissen konnte (selbst De Wette). Ja Augustinus knüpft daran einen allegorischen, dass ja Christus eigentlich das Fest gewesen sei. Hinwiederum wurde in der älteren bibl. Philologie (selbst noch bei Kühn. u. Olsh.) im  $\dot{\omega}_S$  eine Verstärkung des Sinnes gefunden.

Vielleicht ist es mit Einigen zu verstehen: auf ungewöhnlichem Wege.

Jerusalem, so sehr ihr Stoff von der Johanneischen Darstellung abweicht, doch das gleiche Bild von fortwährenden Kämpfen Jesu hervor: die Tradition fasste diese nur vorzugsweise als einzelne, schlagende Antworten auf, aber bei Johannes sind sie zusammenhängend, und steigern einander, sowohl, was die Unternehmungen der Feinde anlangt, als in dem selbsteigenen Verhalten Jesu.

Der Gegensatz der Ἰονδαῖοι und des ὅχλος ist V. 11—13 vorzüglich bedeutend. Gewiss ist das Suchen V. 11 das feindselige wie V. 1 ¹). Γογγνσμός steht der παδόησία V. 13 entgegen. Aber was die Einen im Volke sagen: ἀγαθός ἐστι, dieses ist wohl nicht von der Schuldlosigkeit zu verstehen, sondern es bebedeutet den Wohlwollenden, den Volksfreund ²). So ist ihm genau das πλανᾶν τὸν ὅχλον entgegengesetzt; denn darin liegt der Begriff des Unheils, welches er über das Volk bringe ³).

Nun wird ein Hervortreten Jesu nach und nach immer offener, bestimmter beschrieben V. 14. 28. 37. Warum zuerst in der Mitte der Festwoche? Es steht dieses natürlich im Zusammenhange damit, dass "seine Stunde noch nicht gekommen war." In der Volksfreude konnte das, was Einzelne, und im Tempel lehrend, thaten, selbst wenn es in einem weiteren Kreise geschahe, weniger Aufsehen erregen; auch durfte gegen Einen,

Doch in das οὐτος hat der Schriftsteller wohl eher etwas Ehrendes legen wollen, als, wie die KVV. annehmen, Verachtung und Hass.

<sup>2)</sup> Eigenthümlich fasst Nonnus das ἀγαθός im Gegensatze des πλατᾶν vom wahren Wunderthäter: ὅττι σοφὸς τελέθει καὶ ὑπέρτερα θαύματα τεύχει — und dann: οὐ σοφὸς οὐτος —.

<sup>3)</sup> Οὐδείς V. 13 ist (wie Meyer bemerkt) nicht mit der altkirchl. Auslegung (ausdrückl. so Augustinus) zu beschränken auf die Günstigredenden (selbst De Wette), sondern das ἐλάλει hat die Bedeutung der Worte: Niemand redete auch nur von ihm offen.

welchen das Volk schützen konnte, nicht wohl Gewalt geübt werden 1).

V. 15. Die Verwunderung der Juden mag nicht dem Inhalte seiner Lehre gegolten haben, denn dass er nicht mit der Schule lehre (poannara eldes), musste doch diesen Tovoaious wahrnehmbar sein: aber schon das Anstreten eines Nichtberusenen zur Lehre, also dass ein Solcher Ansprüche mache, ein Wissender zu sein, war ein Gegenstand solcher Verwunderung, Τοάμματα im jüdischen Sinne, ob hier nun die heilige Schrift selbst (είδέναι τὰ ίεσὰ γοάιμιατα 2 Tim. 3, 15)2). oder die Wissenschaft derselben 3). Μή μεμαθηκώς (άγοάυματος καὶ ίδιώτης AGesch. 4, 13) — immer war diese Voraussetzung bedeutend bei den Juden: ob sie nun dieselbe aus der Tradition über die Person Jesu gemacht haben, oder aus der Art seiner Lehre selbst 4). Dieser Gegensatz gegen das Grüblerisch-Geistleere, dieses Freie, Volle, Lebendige, ist dasselbe, was die Drei die ¿śovola nennen (vgl. Luk. 6, 59).

<sup>1)</sup> Anders Grotius: weil die Festesmitte dem Volke Zeit zum Hören gegeben hätte.

Weil Joh. auf dieses  $\mu\varepsilon\sigma$ .  $\eta$ .  $\tau$ .  $\varepsilon$ . Etwas legt, mögen wir die Mitte des Festes nicht überhaupt von irgend einem der Zwischentage vom ersten bis zum letzten Festtage verstehen, wie Pocock. ad port. Mos. c. 5 p. 81 Reinecc. aus jüd. Sprachgebr. annimmt, und Lampe mit ihm. Dasselbe will Lightf., doch aus dem Grunde, Jesum die vornehmsten Bräuche mit vollziehen zu lassen.

<sup>2)</sup> So Nonnus: αὐτύματος πύθεν οὐτος ἰρεύγεται ἔγγραφον αὐδήν; Das Zweite bei den meisten Neueren. Dagegen Meyer.

Eine Verwunderung darüber, dass Jesus hier auftrete, an der Lehrstäte (Tholuck), kann der Ev. nicht so haben bezeichnen können: αῶς οὖτος γράμματα οἶδε;

<sup>4)</sup> Ob auf die Stelle ein historisches Gewicht zu legen sei (mit De Wette: "wichtiges biographisches Datum"), wissen wir also nicht. Jedenfalls sind die jüdischen Sagen von der Rabbinenschule, aus welcher Jesus hergekommen sei, ohne geschichtliche Bedeutung: im Chisuk Emunah p. 235 Wagenseil, werden sie dieser Erstelle entgegengehalten.

Wie oft in unserem Evangelium, theilt sich nun die Rede Jesu: zuerst V. 16-181) wird auf das Judenwort V. 15 geantwortet, dann V. 19-24 von ihrer Gesinnung gegen ihn gesprochen, also von dem, was ihn verhindert hatte, früher hier im Volke aufzutreten. Nun zuerst (V. 16. 17): "seine Lehre komme aus göttlich begeistertem Gemüth, nicht aus Menschenkunst und Wissenschaft. Dafür sei der Beweis nur für den klar, aber für diesen gewiss, welcher mit geheiligtem Gemüth herzukäme: und (V. 18) schon von Aussen angesehen erweise sie sich durch die Hingebung des Lehrenden an die Gottheit, durch seine Lauterkeit, Frömmigkeit. Die διδαχή abwechselnd bei Johannes mit δήματα gebraucht (6, 63): aber sie hat einen weiteren Begriff, das Wort begreift zugleich die Krast zur Lehre und ihren Inhalt in sich. H ¿un οὐκ ἐμή der scheinbare Widerspruch, das Oxymoron, indem ἐμή eigentlich verschiedene Bedeutungen hat: bei mir gefunden - von mir kommend, οὐκ ἀπ' ἐμαυτοῦ: wie es sogleich im Folgenden heisst 2). Der Gegensatz von žuóv und 9εοῦ wie 5, 30. 6, 38: er ist auch hier nicht zu beschränken (non tam - quam), das Seine ist eben das, was sich als Eigenes fühlt. Τοῦ πέμψαντός με (zu 6, 57) in der Bedeutung von Ausrüstung für den Beruf.

V. 17 lässt an sich verschiedene Deutungen zu nach Wort und Sinn. Doch unter denen, welche aufgestellt worden sind, müssen diejenigen unbedingt verworfen werden, welche in das, Gottes Willen thun,

<sup>1)</sup> Mich. Weber opusce. n. 4. (1797). Schott (1808) opusce. 1. 87 ss. Schulthess de uno — argumento pro divinitate personae ac disciplinae Christi. Tur. 828.

<sup>2)</sup> Das ovn  $\hat{\epsilon}\mu\eta$ , mehr um des rednerischen Gegensatzes willen gesetzt, hat eine weitere Bedeutung als die buchstäbliche: die oben angegebene, nicht von Menschenkunst her.

Euth.: το μεν εμή άληθες το δε ούκ ε. οἰκονομικόν. Dann aber mit Recht: καθ ετερον δε τρόπον βαθύτερον ή φαινομένη εμή δ. ούκ εστιν εμή ίδιως.

I. Th.

Etwas hineinlegen, was nicht ausgesprochen worden ist, z. B. glauben (intellectus est merces fidei, der berühmte Spruch des Augustinus 1) und des Mittelalters aus unserer Stelle); man nahm diese Deutung aus 6, 29. 40 2): oder, die Schrift, insbesondere die Weissagungen hören. Aber der Nachsatz: γνώσεται u. s. w. hat vornehmlich dreifache Deutung gehabt. "Der lautere Sinn vermöge Ihn vom Volkstäuscher zu unterscheiden 3) (dann würde es wohl eher heissen, περί ξμοῦ, nicht αερί τῆς διδαχῆς) — oder: das sittlicheLeben werde die Erfahrung machen (γνώσεται 13, 7) von der Göttlichkeit dieser Lehre, so förderlich werde sie jenem sein" (aber schon die Wendung, πότερονn, zeigt an, dass hier von keiner Erfahrung von Etwas, sondern von einem Prüfen, Erkennen die Rede sei, sonst schlägt an diesen Gedanken die Rede an 8, 31 f. 4)) - oder: "wer Gottes Willen hört, der wird

<sup>1)</sup> Aug. tr. 29. Doch legt A. in das Glauben zugleich die Liebe zu ihm.

Luther, supernaturalistischer hier als Aug.: ;, wenn ihr mir nicht widerstreben, glauben werdet, wird euch der h. Geist erleuchten" u. s. w.

<sup>2)</sup> Diese Stelle nennt freilich nicht das Glauben, θέλημα θεοῦ — wenn wir gleich nicht mit Lücke einwenden möchten, dass dort der Wille Gottes den an Jesus bedeute. Es ist vielmehr der göttl. Weltplan.

Auf andere Weise, nicht im θέλ. θ., haben Grotius und u. A. Weber den Glaubensbegriff in den Worten gefunden: nämlich im ποιεῖν — willig aufnehmen Alles was Gott erklärt, gewollt hat. Auch gehört hierher die Erkl., welche Chrys. und Theoph. neben anderen geben, Cyrill sie allein: sie sollten den Hass gegen ihn, das Gottwiderstreben, aufgeben.

<sup>3)</sup> Diese Ausl. vorn. von Schott ausgeführt. Es wird dann V. 17. 18 als völlig gleichbedeutend genommen.

<sup>4)</sup> Gegen die Erklärung vom Erfahrungsbeweise möchten wir nicht mit Lücke und De Wette erienern, dass dieser nur für den bereits Gläubigen Stattfinde: hier wie bei den anderen Erkll. werden die Menschen aufgefordert sich zu überzeugen, wenn gleich auf verschiedenen Wegen.

Die ältere Glaubenslehre, auch von verschiedenen Stand-

im Stande sein zu erkennen." Die letzte ist die einzig richtige. Das Wort ist ganz Johanneisch, ob man nun das, Gottes Willen thun, nur vom sittlich Handeln verstehe 1), oder von der gesammten Hingebung des Lebens an Gott (5, 30. 6, 38 ff.). Doch aber wohl das Zweite 2) (es ist, wie Lücke bemerkt 3), dasselbe mit dem ἀγάπην θεοῦ ἔχειν 5, 42): wiewohl nach Johannes die sittliche Gesinnung allerdings das Kriterion ist von der Empfänglichkeit für das Göttliche, 3,19 ff.

Für den Hauptgedanken sind die Parallelen überall in unserem Ev. zu finden, unter And. 8, 42 f. und das gleichsinnige 1 Kor. 2, 14 f. Es ist der Gedanke der alten Philosophie: das Gleiche erkenne das Gleiche - in religiöser Fassung ausgesprochen.

Θέλειν, hier im guten Sinne gebraucht (im schlimmen 5, 35. 8, 44), ernstlich beschliessen (vgl. Boy') &= σθαι Jak. 4. 4) 1): also bezeichnet das dar τις θέλη-

puncten, so Tittmann und Semler, auch Kühnoel, haben diese Erk!. Auch Rupert redet von einer experiendi via. Dann aber erklärt er als lese er: γνώσεται τὸ θέλημα θεοῦ (velit facere vol. D.) ut cognoscere possit voluntatem Dei. Lampe vermischt sie mit der des Augustinus. Bei Chrys. und Euth. wird wieder eine andere, oben erwähnte Erklärung (προσέχειν ταις προφητείαις). bei jenem mit der vom Zeugnisse der Erfahrung (ὁ εραστής τοῦ βίον κατ' δοετήν είσεται των λεγομένων την δύναμιν), bei diesem mit einer der oben zuletzt erwähnten (ή ἀρετή καθαίρει τὸν rovr) verbunden. - Ueberhaupt ist das Schwanken in den alten Deutungen der St. merkwürdig.

<sup>1)</sup> Aber warum bel dieser Auffassung das θελ. θ. ποιείν nur (wie Tholuck) vom "Beobachten des göttl. Willens auf alttestamentl. Offenbarungsstufe" zu verstehen?

Das, von Grotius u. A. erwähnte, Wort Plato's: μή καθαοώ καθαροῦ ἐφάπτεσθαι μή οὐ θεμιτὸν  $\tilde{\eta}$  (Phaed. c. 13) hat bei Plato zwar einen anderen Sinn, aber in dem vielfachen Gebrauche dieser Worte (vgl. Wyttenbach S. 162) findet sich allerdings eln hierher, nach jener Einen Erklärung, gehöriger Sinn.

<sup>2)</sup> Calvin, Bucer, Beza erklären θελ. θ. π. "vera pietas."

<sup>3)</sup> Jedoch beschränkt er den Sinn der St. auf das sittliche Handeln.

<sup>4)</sup> Die Behauptung, dass 9 έλειν überflüssig stehe, hat keine

einen bestimmten, sicheren Charakter des Lebens 1). "Dem wird es möglich, zu erkennen." 'Απ' εμαυτοῦ zu 5, 19. Vgl. 14, 10.

Hierauf das äusserliche, und vorerst negative Kennzeichen des Wahrheitslehrers, V. 182). Vgl. 8, 46: entfernter auch Matth. 7, 15 ff. Der neue Gedanke steht ohne Scheidung und Uebergang neben dem V. 17. So oft bei Johannes: auch dieses stellt sich wie Erinnerungen an die Hauptgedanken einer Rede dar. 'Ao' ¿avtov steht hier in stärkerer Bedeutung als das àπ' εμαυτού V. 17. Es sind dabei Solche gemeint, welche aus sich selbst, aber mit dem Vorgeben göttlicher Erregung sprechen (dasselbe mit ev τῷ ὶδίφ ὀνόματι 5, 43). Denn von Allen, welche aus sich sprechen, konnte es nicht gesagt werden, dass sie das Ihre suchten: dagegen gilt das Folgende unbedingt: der wahre Lehrer suche nur Gottes Ehre. Δόξα (in engerer Bedeutung stand es 5, 41, 44) nicht blos Ehre, Ruhm, sondern die Sache, das Interesse überhaupt. Das ίδίαν δόξαν ζητεῖν umschreibt die Selbstsucht. Dagegen nun: das Unselbstsüchtige, das, nur Gott wollen und seine Sache, beweist für den Lehrer. Τοῦ πέμψαντος gewiss nicht im allgemeinen Sinne zu nehmen, sondern aus V. 16 wird δ πέμψας

Bedeutung mehr. Eher möge man es mit Kühnoel nehmen, promte ct libenter.

<sup>1)</sup> Nonnus übersetzt nur das ἐἀν τις θέλη —: ἀνὴρ δέ τις ἀν ἐθελήση. Und im folgenden Verse als lese er (es versteht sieh von selbst, dass dieses keine wirklichen Varianten gewesen): ὁ ἀφ' ἑαυτοῦ λαλῶν τὴν δόξαν τὴν ἰδίαν (ὖς λέξειεν ἑὴν τιμὴν, ἐξ ἰδίης σοφίης ἐπιμάρτυρος αὐτὸς ἑαυτῷ), τὴν δόξαν τ. ἰδ. ζητεῖ (μαστεύει βροτὸς οὖτος ἑὸν κλέος).

<sup>2)</sup> Dieser Auffassung der Verse 17 u. 18 in ihrem Verhältnisse widerspricht Lücke: "Der 18. Vers füge zu der subj. inneren Bedingung des Glaubens — das obj. Merkmal bei "nach welchem der göttliche Beruf zu unterscheiden sei —." Aber der Ev.
will gewiss verschiedene Standpuncte für die Ueberzeugung bezeichnen.

als Gottesname gebraucht.  $2\hbar\lambda$ . —  $0\hbar\kappa$  έστι steht entgegen dem  $d\phi$  έαυτοῦ  $\lambda\alpha\lambda$ ῶν.  $\lambda\lambda\eta\vartheta$ ής also ist nicht blos Wahrheit verkündigend, sondern wahrhaft, sofern er sich als Gottes Gesandten darstellt.  $\lambda\delta\iota\kappa\iota$ a ist demgemäss soviel als  $\psi$ εῦδος, die Täuschung mit dem Vorgeben eines göttlichen Berufs (2 Thess. 2, 10-12).

V. 19 beginnt die zweite Rede 1), ob nun nach dem Evangelisten in demselben Zusammenhange gesprochen, oder nach Zwischenreden 2), nach einer Pause u. s. w. Nicht aber ein anderesmal 3); denn dieses bezeichnet die Erzählung dieses Capitels überall genau. "Ihre Verfolgung sei gegen das Gesetz (V. 19), indem sie sich thöricht auf das Gesetz beriefen (V. 21 -24)." Aber die ganze Darstellung dieses Capitels hat es mehr mit Erzählungen zu thun, als damit, Reden Jesu zu geben. Diese erscheinen hier wie unausgeführt, fast nur wie Stichwörter. Nur der erste Satz V. 19 ist als Frage zu nehmen; er fordert die Juden zu einer Erklärung auf: "habt ihr nicht ein Gesetz empfangen - Gewiss: und doch erfüllt Keiner von euch das Gesetz: warum sucht ihr mich umzubringen ?" Der zweite Satz ist wohl nicht in allgemeinem

<sup>1)</sup> Eine neue Rede bezeichnet auch Nonnus, indem er V. 19 einführt: Kal σφιν ἄναξ ἀγόρευεν ἀμοιβαδίς —. Die Meisten indessen, Alte und Neuere, lassen die folgende Rede im unmittelbaren Zusammenhange mit dem Vorigen gesprochen werden. Etwa so: unfähig seid ihr für das Göttliche; das beweist auch euer Missverstehen, Vernachlässigen des Moses. Oder (mit Lücke): ihr thut den Willen Gottes nicht — er läge für Euch im Mosaischen Gesetze. Oder: das Unrecht (ἀδωτία) ist bei euch (Euth.: ὅτι αὐτοὶ μᾶλλον παράνομοι). Rupert, nicht sinnlos: mirantibus ipsis quomodo literas sciret, miratur ipse, quomodo nemo ex illis legem faceret, cum acceperunt.

<sup>2)</sup> Ohne dass jedoch eine solche jüdische Zwischenrede den Gegenstand der Rede Jesu erst herbeigeführt hätte, wie z. B. Kühnoel annimmt, dass die Juden ihm jenes Werk vorgeworfen hätten.

<sup>3)</sup> Dass etwa dazwischen ein neuer Auftritt ähnlicher Art (Sabbatsverletzung und jüdische Drohungen) vorgekommen wären: worauf sich dann auch das êr ĕopor V. 21 bezöge (Olsh.).

Sinne zu fassen; der Vorwurf des Gesetzwidrigen im jüdischen Leben überhaupt würde etwas fern liegen. Auch kann derselbe nicht nach 5, 45 ff. genommen werden: als Ungläubige wären sie auch unmosaisch gesinnt. Vielmehr ist eben das gemeint, dass sie den Unschuldigen, oder auch den Sprecher Gottes verfolgten (vgl. 51. 8, 37. 39 f. AG. 7, 52 f.). Das Verbot des Tödtens überhaupt, worauf Viele die Worte bezogen haben 1), galt weder als Moses Gebot, noch sollte es unbedingt gelten: es gab ja im Gesetze man-

cherlei gerechte Tödtung 2).

V. 20 spricht das Volk (ob nun gerade galiläisches oder doch fremdes, oder, wie gewöhnlich bei Joh., Volksmenschen überhaupt): also ist es nicht verstellterweise 3) gesprochen. Lambrior Exert (8, 48. 10, 20) hier, verworren sprechen aus Trübsinn. Diese drohende Rede aber V. 21-24 ist, als Fortsetzung der von V. 19, zu den Tovbalois gesprochen: das avτοῖς also in freierer Bedeutung gebraucht (s. bei 8, 12). Beim wesentlichen Ueberschreiten des Gesetzes (V. 19) sollen sie nicht einmal consequent sein im Halten des Unwesentlichen. "Εν ξορον ξποίησα die Heilung am Sabbat beim früheren Aufenthalte zu Jerusalem, auf welche ja die Judenverfolgung zurückgeführt wurde 5, 16. Es liegt nichts so Unwahrscheinliches darin, dass Jesus denselben Zuhörerkreis hier voraussetzen soll. Das Ev steht nicht in Beziehung auf πάντες 1), sondern der Sinn ist (die Sätze sind in

Es ist die übereinstimmende Erklärung der alten Kirche.
 Nonnus: θεσμόν — φύνου ποινήτουα φωτών — Neuerlich Paulus.

<sup>2)</sup> Rupert: non ait enunciando — interdum quippe licebat et justum erat interfici — sed ait interrogando quid me quaeritis interficere? (Er legt den Ton auf das, Mich).

Ganz fremd würde die Erwähnung des Sabbatsgebotes sein, welches z. B. Kühnoel, Olsh., Klee in der St. finden: "sie selbst hielten ja den Sabbat nicht."

<sup>3)</sup> Als Verstellung und Falle nahm es die alte Kirche.

<sup>4)</sup> Gewiss auch steht das er egyer nicht (so Tholuck, Olsh.) den vielen jüdischen Sabbatsverletzungen entgegen.

nachlässiger Rede unverbunden), unter Allem, was er gethan, gesetzgemäss nämlich, hielten die Juden nur das Eine fest, weil es gerade zweideutig schien. Θανμάζειν hat den Sinn von σκανδαλίζεσθαι 6, 61 (es entspricht dem χολᾶν V. 23). Ohne Zweifel gehört διὰ τοῦτο zum θανμάζετε 1). Die ältere Beziehung des διὰ τοῦτο auf das Folgende 2) könnte wohl dem freieren Gebrauche des διὰ τοῦτο 3) angemessen sein, oder zu suppliren: darum denn sage ich euch u. s. w. 4), aber es stünde hier doch ganz müssig. Vielmehr, mit dem Vorstehenden verbunden, wird durch das τοῦτο das εν gehoben.

"Ihr selbst ordnet die Sabbatsfeier der Beschneidung unter, einer ausserwesentlichen Sache, und tadelt den, welcher den Sabbat nicht achtet um ein Menschenleben zu retten." Die Anordnung hat also bei den Juden damals schon bestanden, dass die Beschneidung unbedingt am 8. Tage geschehen solle, den Sabbat nicht ausgenommen 5). Die Stelle hat etwas Auffallendes in der Herabsetzung der Beschneidung, als blosser Gesetzesform, als Unwesentlichen, und nicht einmal von Moses Eingeführten, sondern durch

Die Verbindung des θαυμάζειν mit διά, nicht ἐπί, von Fritzsche besprochen zu Mark. 6, 6 (p. 205 f.). Θαυμάζειν hat in ihr eine mehr innerliche Bedeutung.

<sup>2)</sup> In der alten Kirche zieht nur Theophylaktus die Worte διὰ τοῦτο zum Vorigen (θαυμ. διὰ τοῦτο, ἀντὶ τοῦ ταράσσεσθε u. s. w.). Nonnus übersetzt, als lese er sie zweimal: καὶ εὐσεβέος χάριν ἔργον — οὖ χάριν u. s. w. Beza führte jene Verbindung in die neue Auslegung ein. Die ältere Fassung wird von D. Schulz aus dem beständigen Voranstellen des διὰ τοῦτο vertheidigt, wie es sich bei Joh. finde. Von Matthäi, indem er die Worte deutet: διὰ τοῦτο — ἔνα περιτέμνητε —.

<sup>3)</sup> Euth.: τὸ διὰ τ. ἄπλῶς κεῖται κατὰ συνήθειαν έβραϊκήν. Nur nicht mit L. de Dieu u. A. διὰ τοῦτο etc. für ὅτι etc. περιτέμνετε genommen.

<sup>4)</sup> So Grotius - unter uns auch Winer und Tholuck.

<sup>5)</sup> Vgl. Lightf. Sammlungen zu dem rabbinischen Sprucha: eireumeisie pellit Sabbatum.

Tradition der Väter. Aber die Zuversicht, mit welcher der Evangelist Jesum vor den Juden sprechen lässt, deutet vielleicht darauf hin, dass es damals schon auch im Judenthum Parteilehren dieser Art gab. Und allerdings gab ja schon die jüdische Geburt die Rechte des Judenthums: höhere Wirkungen aber legte man nie der Beschneidung bei, wie man es wohl mit dem Pascha als Opfer zu thun pflegte. Hier kam der Gegensatz vom Sabbat hinzu, diesem urheiligen Institut 1).

"Moses hat euch die Beschneidung gegeben." Das Folgende bis πατέρων verbessernd (6, 46): es sei nur ein beibehaltener Ritus der Urzeit gewesen (Gen. 17, 10—14. 21, 4. 2 Mos. 12, 44—49. 3 Mos. 12, 3) <sup>2</sup>). "Und auch am Sabbat beschneidet ihr."

Der, so verschieden aufgefasste, Gegensatz V. 23 hat seine Spitze nicht im  $\lambda \alpha \mu \beta \dot{\alpha} \nu \epsilon \iota \ \dot{\alpha} \nu \vartheta \varrho \omega \pi \sigma s$  und  $\ddot{\sigma} \lambda \sigma \nu \ \dot{\alpha} \nu \vartheta \varrho \omega \pi \sigma v$ , sondern im  $\ddot{\nu} \nu \alpha \mu \dot{\nu} \lambda \nu \vartheta \ddot{\mu} \dot{\sigma} \nu \sigma$ . Mw., und  $\ddot{\alpha} \nu \vartheta \varrho \omega \pi \sigma \nu \ \dot{\nu} \nu \iota \ddot{\eta} \ \dot{\epsilon} \pi \sigma \dot{\iota} \eta \sigma \alpha^3$ ). Jenes geschieht gleich-

<sup>1)</sup> Rupert: antiquior sabbati quam circumcisionis causa, et circumcisio quidem ex patribus, sabbatum vero ex Deo.

<sup>2)</sup> Wie hier, erklärt im Wesentlichen auch Paulus. Viele haben die Parenthese zu Ehren der Beschneidung gedeutet, so Lampe (es sei ein leiser Tadel der Ueberschätzung von Mosss), Lücke, Olsh., Meyer. Dabei das καλ εν σαζζλ. — demgemäss — Nicht aber die Alten, z. B. Chrysostomus, von Tholuck dafür erwähnt (καίτοι, sagt er, οὐκ ἔστι τοῦ νόμον ἀλλὰ τῶν πατέρων, auch Theoph. so. Euth.: καλ ὅμως ἐπείζακτον δοκοῦν). Würde man mit Bengel annehmen: amplificatur dignitas circumcisionis respectu sabbati — so würde ja kein Tadel für die Juden übrig bleiben. De Wette (auch Grotius) scheint dem Zwischensatze nur historische Bedeutuug beizulegen, "um ein Misverständniss zu verhüten."

Cyrill (4, 5 e.) scheint einen Gegensatz der Gedanken anzunehmen: Moses den Vätern folgend, ich dem Vater.

<sup>3)</sup> Im Allgemeinen war dieses die älteste Auslegung. Doch Theodor v. Heraklea und Nonnus (ἐμὅ μέθω ζωρρήσας — καὶ οὐ τμητῆρι οιδήρω) finden den Gegensatz im äusserl. Werk (σιδήρω) und im Worte. Das ἐν σαββάτω V. 23 lässt Nonnus ganz weg. Eine andere Deutung, nach welcher Verwunden und Heilen den Vergleichpunct ausmachen sollen, hat Theophyl. (ἐδύνην

sam um eines äusserlichen Interesse willen, des Interesse des Gesetzes: dieses für den Menschen selbst und ganz und gar. Oder auch: indem man jenes thut; hält, übt man eine Form 1), indem dieses, übt man eine Menschenpflicht. Wir ziehen das Erste vor. "Empfängt der Mensch am Sabbat die Beschneidung, nur, damit das Gesetz bestehe" natürlich das Beschneidungsgesetz. (Ganz unstatthaft ist die Erklärung: so, dass doch das Sabbatsgesetz dabei bestehe 2), sowohl Ausdruck als Sinn ist unpassend.) Έμοι χολᾶτε als Frage zu nehmen: wie könnt ihr mir zürnen, dass ich einen Menschen ganz (δλον mehr zum Prädicat zu ziehen 3)) gesund gemacht habe am Sabbat?"

Wenn die Bedeutung in das öλor gelegt wurde: Beschneidung — ein ganzer Mensch — dann wird entweder darin eine Anspielung gefunden auf den ärztlichen Nutzen der Beschneidung <sup>4</sup>) (aber dieses, wäre es auch nicht eine zu geringfügige Sache, lag wenigstens nicht in der Volksmeinung, mit welcher es doch Christus hier zu thun hat) oder beim öλov an die

έμποιοῦσα), auch Lightf., und sie ist neuerlich von Kling wiederholt worden (Th. St. u. Kr. 1836. 157 f.) und von Tholuck gebilligt.

<sup>1)</sup> Aehnlich Augustinus: signaculum salutis - salus.

Bengel, Semler, Paulus, Kühnoel, Klee. — Cyrill (und er giebt dieses ausdrücklich als die rechte Interpunction) verbindet ἴνα — Μοϋσέως mit ἐμοὶ γολᾶτε.

Χολόν statt δλον ist eine merkwürdig unglückliche Conjectur gewesen.

<sup>4)</sup> Auch Lücke ist dieser (von Wetstein vorn. begünstigten) Auffassung nicht abgeneigt. Eher würden wir es dann mit de Wette fassen (Aehnliches hat Luther): — "rein und gleichsam heil macht." Einige (schon Cyrillus: dann Lampe, auch Kühnoel zum Theile, Meyer) legen nach dieser Deutung den Vergleichungspunct in die Heilung der Beschneidung am Sabbat (Cyr.: ήν ἀνάγκη καὶ θερακεύεσθαι); aber, wenn auch Beides, Beschnund Heilung, bei den jüdischen Meistern unter Eine Beurtheilung fiel, so würde doch hier gewiss die Heilung genannt worden sein: das aber, was für die Heilung zugleich mit der Beschneidung geschahe, gab keinen Gegensatz zum ψνιή ποιείν.

Heilung von Seele und Leib gedacht 1) (aber die Seclenheilung würde man lediglich in die Stelle hereintragen: die Erzählung giebt nur eine schwache Spur eines sittlichen Einwirkens auf jene Menschen: 5, 14).

V. 24 könnte ein matter Beisatz scheinen, wenn man nicht in ihm einen Gedanken des Gesetzes <sup>2</sup>) annehmen wollte, welches auch als Erinnerung an etwas Wichtigeres und Wesentliches dem leeren Gesetzesdienste entgegengehalten wird, ähnlich wie V. 19. (vgl. Matth. 12, 7). Gerechtigkeit, Wahrheit wolle das Gesetz <sup>3</sup>). "Urtheilt nicht nach Schein, sondern haltet gerechtes Gericht" <sup>1</sup>).

V. 25-27 Volksurtheile über ihn — Τεροσολυμίται werden diese Menschen genannt: wahrscheinlich verschieden von den σχλοις im Vorigen (denn sie wissen um die Verfolgungen der Oberen, jene V. 20 nicht), aber sie zeigen sich unterrichtet und selbstständig gegen ihre Oberen.

"Sie wollen ihn tödten: und doch spricht er öffentlich (παδό. V. 13), und sie sagen ihm Nichts." Nicht

<sup>1)</sup> Euth., Bengel, Olshausen. Umgekehrt Rupert: circ. interiorem hominem sanat in his qui causam tenuit, cujus circumcisio signum est: exteriorem potius laedit et dolore afficit. Und Chrysostomus schon deutet auf diese Auffassung hin, indem er sich der Stelle Gen. 17, 14 erinnert, dass die Seele des Unbeschnittenen ausgerottet werden solle.

<sup>2)</sup> Nicht gerade eine Gesetzesstelle (etwa 3 Mos. 19, 15 und 5, 1, 17, 16, 18 f. Vgl. Ps. 82. Zach. 7, 9: denn diese Stt. haben einen beschränkteren Sinn): aber Gerechtigkeit ist ja die Idee des ganzen Mosaismus. Die Bemerkung Bengel's, dass am Sabbat in der Skenopegie Kohelet gelesen worden sei, in welchem so viel stehe von dem wahren Richten: setzt Viel voraus, und hat viel Künstliches.

<sup>3)</sup> Die alte Kirche findet, auch Rupert noch, in den Worten ein bescheidenes Unterordnen von sich unter Moses. Sie sollen doch auch der anscheinend geringeren Erscheinung gestatten, was Moses eingeführt habe.

Oψις der Anschein der Sache, nicht, der Anblick derselben. Κατ' ὅψιν ist im Sinne gleich dem κατά σάρκα 8, 15 (vgl. κατὰ δόξαν κρίνειν Jes. 11, 3).

einmal Tadel. Verbot 1): also werden sie ihn doch noch weniger tödten wollen. Es ist möglich, dass die folgenden Reden, V. 26 und 27, Verschiedenen beigelegt werden; aber nöthig ist es nicht. Es ist diesen Menschen Alles in dem Benehmen der Oberen sonderbar, verwunderungswerth. Vielleicht gar seien "diese Oberen bekehrt." Οἱ ἄρχοντες steht hier deutlich an der Stelle von of Jovdatot in der vorigen Erzählung. Das zweite άληθῶς nach οὖτός ἐστι, von der N. Kr. hinweggenommen, ist doch wohl eher als den Satz überladend herausgenommen worden 2) (Joh. liebt dieses άληθώς είναι 40. 4, 42. 6, 14) 3). "Doch diesen kennen wir, woher er sei" (19, 9, nicht wie 9, 29 f., wo es eine geistigere Bedeutung hat). Dieses ist nicht verächtlich gemeint, wie der Gegensatz zeigt: aber es bedeutet zugleich Abkunft und Geburtsort 1). "Aber wenn der Christus kommen wird, weiss Niemand von wannen er sei."

Diese Volksmeinung steht hier ganz eigenthümlich, auch etwas dunkel, da: jedenfalls giebt sie etwas Anderes über die Erscheinung des Messias, als V. 42 ausgesprochen wird. Die Vorstellung ist wohl: der Messias werde plötzlich hervortreten, wiewohl doch als menschliche Erscheinung (also nicht als der Menschensohn, bei Daniel, mit den Wolken). Lag nun entweder eine gewöhnliche Meinung der Menschen zum Grunde, darüber, wie ausserordentliche Gestalten auftreten müssten, oder eine Deutung gewisser prophetischer Stellen, etwa Jes. 53, 8 (nach der Erklärung: την γενεάν αὐτοῦ τις διηγήσεται;) oder auch

<sup>1)</sup> Grotius: ne docere quidem vetalur.

<sup>2)</sup> So spricht auch Gersdorf für dasselbe, Beitrr. 477. Daher denn auch das erste  $\mathring{a}\lambda\eta\vartheta\tilde{\omega}_{\mathcal{S}}$  bisweilen, aber schon beim Syrer, gefehlt hat; Nonnus hat beide  $\mathring{a}\lambda\eta\vartheta\tilde{\omega}_{\mathcal{S}}$  nicht.

<sup>3) &#</sup>x27;Αληθώς γνώναι 17, 8.

Euth. lässt die Wahl zwischen der Erklärung von τόπος κ. πατρίς oder γένος κ. πατήρ.

Mich. 5, 2 (ἔξοδος αὐτοῦ ἀπ' ἀρχῆς, ἐξ ἡμεροῦν αἰῶνος). Nicht her gehört der oben S. 58 aus Justinus erwähnte Judenglaube 1), auch nicht das ἀγενεαλόγητος Hebr. 7, 3 (ob. S. 250) 2). Aber Aehnliches erscheint sonst in jüdischen Meinungen 3): freilich in einer etwas vieldeutigen Lehrform, vom Sichverbergen des Messias 4).

Auch V. 28-36 führt wechselnde Scenen vor. Die nächste Rede, V. 28. 29, scheint vom Ev. (der Art nach wie er sie einführt)  $^5$ ) nicht in denselben Moment mit dem Vorigen gesetzt zu werden, wiewohl sie in Beziehung steht auf das Wort V. 27:  $\tau o \tilde{v} \cdot \tau o v o \tilde{v} \delta a \mu \epsilon v a \delta \theta \epsilon v \epsilon \sigma \tau i v$ . Die gesuchte Gleichmässigkeit der Form ( $o \tilde{v} \delta a \tau \epsilon - o \tilde{v} \kappa o \tilde{v} \delta$ .  $- o \tilde{v} \delta a$ ) hat den Gedanken etwas verhüllt. Es ist der gewöhnliche bei Johannes: sie seien unvermögend, sein inneres Wesen zu erkennen, weil sich ihnen das Göttliche verschlossen habe.

"Εκραξε (bei 1, 15) 37. 12, 44. Er sprach es offen, lebendig aus. Έν τῷ ἱερῷ διδάσκων, also mitten im Volke. Κάμὲ οἴδατε καὶ οἴδ. πόθεν εἰμὶ — ob als Frage  $^6$ ) genommen oder nicht, und wie die Worte

<sup>1)</sup> Von Lücke und Tholuck verglichen. Aber diese Stellen gehen nicht auf die Person des Messias (von welcher man immer wissen konnte, woher sie wäre), sondern nur auf seine Messianität.

<sup>2)</sup> Die Stelle wendet nur Melchisedek's Eigenschaft an, und die Prädicate gehören der übermenschlichen Natur Christi. Lücke: "tieferen Inhalts, aber wohl nicht ohne Analogie mit der bezeichneten Volksvorstellung."

Eine andere ähnliche Vorstellung kann also allerdings auch Marcion in dem berühmten Anfange seines Evangelium gehabt haben, an welchen de Wette erinnert.

Ygl. Lightf. u. Wetstein zu d. St. Wie die rabb. Stellen zeigen, so lag auch hierbei vornehml. der Parallelismus des Messias mit Moses zum Grunde.

Wiewohl das, ἐν τῷ ἰερῷ διδάσκων, auch nur auf das,
 τὸ ἱερὸν καὶ ἐδίδασκε V: 14, zurückweisen kann.

<sup>6)</sup> Als Frage (doch darf nicht in das kai diese Bedeutung gelegt werden) Grotius, Lampe, Kühnoel.

auch verstanden werden, sie sind mit Ironie gesprochen 1), daher mit dem Gegentheile 8, 14. 19 von gleicher Bedeutung 2): "Ihr meint mich zu kennen. oder, ihr kennt Etwas von mir, aber nicht das Wesentliche" 3). Nur nicht: ihr vermöchtet wohl zu erkennen 4): denn soviel konnte Jesus den Juden nicht einräumen. "Nun denn ich bin von Gott gesendet (ἀπ' ἐμ. οὐκ ἐλ.): er offenbart mir das Seine (ἀληθινός εστι - das Erstere entspricht dem πόθεν, das zweite dem εμε οἴδατε 5) -; ich habe das sichere Bewusstsein hiervon (ενώ οίδα αὐτόν u. s. w. V. 29): aber Er ist euch fremd (ου ύμεις ούκ οἴδατε)" 8. 26 und wieder 55 findet sich ähnliches Einzelne dieser Stelle. 'Aπ' εu. οὐκ ελ.: das, nicht von sich, und im Folgenden, παο' αὐτοῦ (6, 46) und, was im πέμψας und ἀπέστειλε liegt (6, 51) - dieses sind bei Johannes Alles dieselben Begrisse: weder metaphysisch, noch in der

Gegen die ironische Fassung (die gewöhnliche seit Calvin, schon bei Flacius) erklären sich Meyer und de Wette.

<sup>2)</sup> Aus der richtigen Auffassung der Stelle ging (wie Grotius schon bemerkt hat) die altlat. Schreibart (schon bei Tertull. Prax. 22) hervor: neque me scitis — wozu bei Hilarius noch οὐδὲ οἴ-δατε hinzugekommen ist. Die Weglassung des καὶ οἴδατε (auch schon bei Tertull., aber auch einigemale bei Orig.) hatte, wie Lücke bemerkt, nur die Absicht zum Grunde, die Rede den Worten V. 27 τοῦτον οἴδαμεν πόθεν ἐστί — ganz gleich zu machen.

Das Zweite kirchlich gewöhnlich so ausgeführt: den Menschen kennt ihr, nicht den Gott.

<sup>4)</sup> So, dass ihnen das Nichtwollen vorgeworsen würde, fassen es alle Griechen: sie könnten begreisen aus den Weissagungen (so die Meisten) oder aus der Betrachtung Jesu (Vs. der quaestt. et respp. ad orth. 140). Auch Nonnus: ἴστε — καὶ εἰ τόδε κεύθετε σιγῆ. Doch sindet sich bei diesem nicht die Verbindung des καὶ ἀπ' ἐμ. οὐκ ἐλ. mit οἴδατε ὅτι — welche die Griechen sonst haben. Die Worte, δυ ὑμεῖς οὐκ οἴδ. lässt Nonnus hinweg.

<sup>5)</sup> Luther scheint die Worte: άλλ ἐστ. — άλ. οπ. με wie wir genommen zu haben. U. A.: "mein Amt und Werk, das ich führe, ist die Wahrheit: denn ich kenne es —."

blossen Vorstellung des Sendens aufzufassen. Aly 9tros steht hier gewiss in der Bedeutung, wahrhaft (der von 8, 26 aly 9  $\eta$ s) 1). Es ist dieses auch hier die altgewöhnliche Uebersetzung 2). Die Erklärung: in Wahrheit seiend 3) — könnte, wenn man nicht ihren Sinn umbilden wollte (so dass das Wort den Zuverlässigen bedeutete), nicht in den Sinn der Stelle passen, denn dieser liegt in seiner, Christi, Beglaubigung, nicht im Namen und Wesen Gottes 1).

Das Nichtkennen Gottes bei den Juden bedeutet nicht sowohl die Unkenntniss der göttlichen Dinge an sich, als, dass sie das Göttliche nicht erkennten, schauten da, wo es erscheint. (Anders bei Paulus das Nichtkennen Gottes, als heidnisches Prädicat, Gal. 4, 8. Eph. 2, 12. 2 Th. 1, 8). "Eben darum, weil 5) ich von ihm bin." Göttliche Kräfte können nicht unbewusst in dem Menschen liegen.

V. 30. Die, welche ihn hier ergreifen wollen, sind

 <sup>1) 19, 35</sup> und stehender Gebrauch des Wortes in der Apokalypse. Zu beschränkt nimmt es Lightf. im blos juridischen Sinne: glaubhaft.

<sup>2)</sup> Nonnus: ἀληθινὸς εἶνεκα πομπῆς — er verstand es, wie die anderen Griechen, von der Wahrhaftigkeit in den göttlichen Verheissungen: so dass in dem Satze eigentlich eine Versicherung über seine, Jesu, Person liegen würde. Ebenso, wenn man mit Kling (schon Theophylakt und Euthymius) den Sinn so auffassen wollte: der vom Wahrhaften Gesendete muss selbst wahrhaft sein. Umgekehrt bezieht Calvin das ἀλ. auf die Drohungen Gottes.

<sup>3)</sup> Olshausen: wesenhaft, absolut vollkommen.

<sup>4)</sup> Lücke und Meyer deuten nach dieser Erklärung des άληθ. die Worte so: er ist mein ächter, wahrer Sender. (Aehnlich Grotius: vere est pater meus.) — De Wette: es hat mich in Wahrheit ein Anderer gesendet. So verliert aber der Satz: ἔστιν άλ. ὁ π. με seine Bedeutung, welche ganz nur in die letzten Worte fällt: & δ. οὐκ οἴδατε. Auch Augustin erklärt, als stünde ἔστιν άλη-δῶς ὁ πέμψας —.

<sup>5)</sup> Durch diese Erklärung (welcher die Interpunction αὐτόν, ὅτι [nicht αὐτόν ΄ ὅτι] günstiger ist: Weiss — dass er n. s. w.) wird der Sinn zu sehr beschränkt.

wohl auch Menschen im Volke, denen Andere eben in diesem entgegenstehen 1). Der Grund der Erbitterung liegt ohne Zweifel im δν οὐκ οἴδατε V. 28. Dasselbe: Niemand wagte es, denn seine Zeit (13, 1. 17, 1 vgl. bei 6) 2) war noch nicht da — wiederholt sich 8, 20. Gewiss ist eine Verhinderung gemeint durch die göttliche Macht 3): Verhinderung, äusserliche, durch die Umstände oder durch eine Ahndung, ein Schrecken, welcher ihn umgeben hätte 4). Wieder dann V. 31 Messiasglaube um der Wunder willen (2, 23), doch mehr negativ ausgesprochen 5): Mehr darf, würde auch der Messias nicht thun.

V. 32. Phärisäer und Hohepriester auch 18, 3, die Letzteren (vgl. 48) nicht auch als Mitglieder des Synedrium genannt. Die Phärisäer sind bei Joh. (vgl. den vorhergeh. Satz) die geistlichen Oberen des Volks 6). V. 33. Αὐτοῖς nach εἶαεν οὖν ist kritisch zweiselhaft. Und zu jenen Dienern ist das Folgende natürlich nicht gesprochen worden. Aber das αὐτοῖς steht in diesem Ev. oft unbestimmt (vgl. bei 16).

Der Sinn der beiden Verse: sie werden ihren Zweck mit ihm erreichen, aber ihn dereinst zurückwünschen. — Das Wort, Matth. 23, 37 — 39, ist von ganz gleichem Sinne.

<sup>1)</sup> Will man nicht an die Oberen in der Weise denken, dass sie selbst ihn, als Lästerungredenden, sofort, wie in einem Acte des heiligen Eifers, hätten ergreifen wollen. Lücke bemerkt, dass für diese Auslegung die Lachmannische (Tischend.) Lesart: ἐκ τοῦ ὄχλου δὲ πολλοί u. s. w. günstiger sei.

<sup>2)</sup> Poivios aga Nonnus.

Daher diese Erzählung auch nicht mit dem Glauben Vieler V. 31 zusammenhängt (Lücke).

<sup>4)</sup> Die alte-Kirche gewöhnlich wie Enthymius: — ὑπὸ τῆς ἐνούσης αὐτῷ θείας δυνάμεως.

<sup>5)</sup> Euth.: οὐκ ἐπίστευσαν βεβαίως ἀλλ' ἀμφιβόλως.

<sup>6)</sup> Lampe: fax et tuba erant Pharisaci.

Γογράζειν hat gewiss auch hier die gewöhnliche, schlimme Bedeutung: die Rede war ja gegen die Oberen gerichtet. Μεμφομένην ἀχάλινον ἰσήν und dann φθονερός, Nonnus.

"Nur noch kurze Zeit bin ich unter euch, und ich gehe zurück zu dem, der mich gesendet hat" (bei 6, 62). Der Tod, ihm durch Menschen gegeben, aber doch nur göttliche Bestimmung, Gottes Rath (AG. 4, 27 f.), und ebendarum zu seiner Verherrlichung. "Ihr werdet mich suchen und nicht finden:" dieses wiederholt 8, 21. 13, 33. Das Suchen ist hier ein anderes als V. 11, hier ein sehnsuchtsvolles (vgl. 19, 37) 1). Es ist nicht anzunehmen, dass durch das Suchen nur das Nichtsinden hervorgehoben werden solle, wo dann der Sinn eigentlich der wäre: auch bei allem Suchen würdet ihr mich nicht finden 2). Schon das divaode im Folg. zeigt, dass das Suchen seine ganze Bedeutung haben soll. "Wo ich sein werde, da könnt ihr nicht hinkommen." Das ὅπου εἰμὶ ἐγώ stehende Formel vom übersinnlichen Leben Christi: 12, 26. 14, 3. 17, 24: wie im dv (1, 18. 3, 13) liegt hier, wo es von der Zukunft gesagt wird, der Begriff eines wesentlichen, höheren Daseins darin 3).

<sup>1)</sup> Wenige nur dachten hier an ein feindliches Suchen: unter ihnen Rupert, doch fast allegorisirend: tunc majori quam nunc invidia quaeretis me, cupientes nomen meum exstinguere, sed frustra.

Die gewöhnliche Erklärung ist die von einer Sehnsucht aus Elend, (wofür freilich 13, 33 nicht passen würde). Aber man hat dann dieses Elend in mannichfacher Weise aufgefasst, als äusserliches oder innerliches: und dem gemäss das Verlangen, höher, freier, oder geringer, selbstsüchtig. Endlich hat man unter Ihm entweder die Person Christi, oder den Messias (so auch Luther) verstanden.

<sup>2)</sup> So (mit Vergl. Ps. 10, 15. 37, 10. Jes. 41, 12) de Wette nach Grotius.

<sup>3)</sup> Für εξω hier und V. 36 (nach H. Stephanus Vermuthung, Beza, Casaub., L. de Dieu, Bengel, auch zu Chrys. de sac. p. 612 und Wakefield S. crit. 2. 34: "quod nostros latuit interpretes") werden in den kritischen Ausgaben nicht angemessen viele alte Ueberss. (auch Nonnus hat ὁδείσω) aufgeführt, welche nur einen volksmässigen Gebrauch des εἰμί im Sinne hatten. Theophylakt citirt zweimal ὑπάρω statt τἰμί, wahrsch. durch einen Gedächtnissfehler.

Sie sollen nicht dahin gelangen: schon dass dieselbe Formel 13, 33 zu den Jüngern gesprochen wurde, beweist, dass sie nicht die Vorstellung von ewiger Scheidung der Lauteren und Unlauteren aussprechen soll 1): im Gegentheil, was die Jünger anlangt, lässt Johannes Christum 14, 2 und Cap. 1 die ewige Vereinigung mit ihnen fordern. Sondern: suchend, auf Erden suchend, werden sie nicht dahingelangen. Er im seligen Leben, ist nicht zu erreichen, von ihrem Verlangen, wie von ihrem Hasse.

Die Juden legen Beidem denselben Sinn unter: den, dass sie nicht dahin kommen könnten, und, dass sie ihn nicht finden würden — bei Jesus war das Zweite die Steigerung des Ersten gewesen: "nicht einmal dahin gelangen." Aber sie beziehen Beides auf räumliche Entfernung aus dem Vaterlande, dahin, wohin sie nicht kommen möchten, in das heidnische Land, wenigstens zu den Juden in demselben. Sie würden auf diese Deutung wohl nicht gekommen sein, hätten sie nicht in den Reden Jesu die freiere Lehrart gefunden, welche den hellenistischen Juden angehörte. Eine Verachtung jener Juden liegt gerade nicht in den Worten <sup>2</sup>), nur der Abscheu vor dem heidnischen Land. Eine andere Deutung derselben Worte 8, 22.

"Wohin wohl — etwa in die διασπορά τῶν Ἑλλή-νον, und die Hellenen lehren?" Hellenen sind beidemale ohne Zweifel dieselben, und wenn also im zweiten Satze nicht Heiden zu verstehen sind (deren Unterweisung doch eine den Juden zu weit liegende Vorstellung sein würde), so bedeutet die διασπορά τῶν Έ. 3)

<sup>1)</sup> Lampe: Judacis absolute sequela denegata est.

<sup>2)</sup> Das Vorurtheil der Palästinenser gegen die Hellenisten ist übrigens aus zwei jüdischen Stellen bei Lightf. nachgewiesen worden.

<sup>3)</sup> Διασπορά, aus Deut. 28, 25. 30, 4, das gangbare Wort für die Juden in der Zerstreuung (Jak. 1, 1. 1 Petr. 1, 1).

Die griech. Väter kannten diese Bedeutung des διασπορά I. Th.

die Juden in der Zerstreuung, und Hellenen sind daher die sonst sogenannten Hellenisten (AG. 6, 1. 9, 29) 1). — Dabei räumen diese Juden V. 36 noch andere Deutungen als mögliche ein, wie ja eine solche unten erzählt wird: "oder was bedeutet dieses Wort zonst —"?

Neue Scenen des Zwiespaltes im Volke, und zwischen ihm und den Oberen, durch andere Reden Jesu herbeigeführt. Auch die Verse 37. 38 2) sollen wohl nur den Grundstoff, das Thema einer Rede wiedergeben. Auf das Volk hätten diese wenigen Sätze noch nicht solchen Eindruck machen können, wie das Felgende (V. 40) berichtet 3).

"Am letzten, dem hohen Tage des Festes": es hat in jeder Hinsicht nur eine untergeordnete Bedeutung, ob wir diesen Tag für den siebenten des Festes, oder für den folgenden Sabbat halten. Indessen die zweite Annahme ist unbedingt die wahrscheinlichere 4). Είστήκει και ἔκραξε, stellte sich lehrend un-

nicht. Nonnus: Είς ἄστεα γείτονα — ἦχι πανελλήνων σποράδες στίχες — man weiss nicht, was er sich dabei gedacht haben mag. Cyrill, Chrys. und die Folgg. verstehen die überhaupt zerstreuten Heiden (διὰ τὸ διεσπάρθαι πανταγοῦ).

<sup>1)</sup> Dem gewöhnlichen Sprachgebrauche gemäss wit den Namen Hellenen und Hellenisten (zweifelhaft ist es bei Joh. 12, 20) und wie in der Formel, διασπορά Πόντον u. s. w. 1 Petr. 1, 1, nehmen die Alten und die meisten Neuen beidemale das ελληνες von Heiden. (Διασπορά müsste dann den Ort bedeuten: das Judenland unter den Heiden.) Andere, wie Kühnoel, nehmen ελληνες in verschiedener Bedeutung. Wie oben nach Calvin, Scaliger, Lightf. u. A. Meyer. — Wären Heiden zu verstehen, so hätten die Griech. KVV. wohl Recht, wenn sie annehmen, der Evangelist habe die Juden unwillkührlich eine Weissagung sprechen lassen.

<sup>2) 37. 38.</sup> Noesselt. Opuscc. 1. nr. 3. J. F. Flatt opuscc. n. 2.

Auch Lücke findet in V. 37. 38 nur Anfang und Schluss der Reden Jesu.

<sup>4)</sup> An sich würde man bei dem letzten Tage an den siebenten zu denken haben, denn der achte Tag gehörte nicht zum eigentlichen Feste. (Daher seiner keine Erwähnung geschieht

ter das Volk. Aber das Folgende ist eine Aufforderung, ganz wie Matth. 11, 28-30. Die Allegorie wie 4, 14: die geistige Befriedigung bei ihm soll zu einem Lebensgeiste werden, welcher durch das gesammte Dasein hin Genüge und Freude verleihe.

Da das Bild so nahe lag', und, wenigstens in diesem Ev., Jesu so geläufig ist, so braucht man bei dem Bilde (was oben schon überhaupt für diese Festreden bemerkt worden ist) keine besondere Veranlassung in den Festbräuchen anzunehmen. Hier hat sich diese Annahme seit dem 17. Jahrhundert immer allgemeiner geltend gemacht. Die Wasserausgiessung, Libation, aus Siloa 1), welche alltäglich an diesem Feste auf dem Brandaltar geschahe, den Späteren zufolge

<sup>5</sup> Mos. 16, 13 ff., auch 3 Mos. 23, 34—39. 4 M. 29, 35. Neh. 8, 16 wird er für sich erwähnt; und die Alex. haben das nary unrichtig durch εξόδιον übersetzt, Festesschluss, es ist Nichts als πανήγυρις, vgl. Gesen. thes. u. d. W.: nur die spätere Zeit, 2 Makk. 10, 7— Joseph. 3, 10, 4, sprechen von achttägiger Feier der Laubhütten, und der Talmud nennt den achten Tag den letzten Festtag ebenso wie ein Fest an sich.) Aber Johannes hat durch den Beisatz, τῆ μεγάλη, wenn es auch 19, 31 nicht ganz so gebraucht worden ist, wohl bemerklich machen wollen, dass er den Schlusssabhat meine. Nur durch die Schwierigkeit mit dem Wasserausgiessen wurde die Sache streitig: daher die Meinung vom 7. Tage bei den kirchlichen Ausll. 17. und 18. Jahrh. die gangbare und anerkannte war. Neuerl. spricht vornehmlich nur Paulus-für den 7. Tag.

Andere Erkll. des μεγάλη (z. B. die durch den Talmud gestützte, daraus, dass am 8. Tage für das jüd. Volk Gebet und Opfer geschehen seien, an den sieben eigentlichen für die anderen Völker wegen der 70 Opfer diese Tage hindurch) gehören nicht mehr hierher.

<sup>1)</sup> Mischna Tr. Succa c. 4 (Joma 2, 5) — und: Talmud. Bab. codex Succa ed. Fr. Bern. Dachs. Tr. ad Rh. 726. 4. Neben Lightf. und Lampe: Deyling. Obss. SS. 2. obs. 31. Meuschen N. T. ex Talm. ill. p. 153 ss.

Die Deutung Olshausen's, welche Tholuck billigt, dass Chr. sich und die Gläubigen mit einem Tempel vergleiche, "weil aus dem Tempelberge der Quell Siloah entströme," geht über das Wasserausgiessen zum Wasserschöpfen zurück.

mit Beziehung auf Jes. 12, 3 1), und unter Absingung des sogenannten grossen Hallel, also allerdings mit Hinsicht auf die Messian. Freuden: passt überdiess im Sinne nicht (Jesus spricht ja von Erquickung durch den Trank aus einem frischen Quell): und warum hätte diese Anwendung gerade am letzten, hohen Tage geschehen sein sollen 2), ob nun jene Darbringung noch am achten Tage geschehen sei oder nicht 3).

V. 38. Πιστεύειν είς a. und ἔρχεσθαι πρ. a. bedeutet auch hier dasselbe. Ποταμοί — κοιλίας — ξῶντος ist zu verstehen: in ihm werden sich aus seinem Innersten heraus (dieses ist κοιλία, hier als stärker denn καρδία gebraucht 4)) Ströme ergiessen lebendigen Wassers. Das heisst: sein Gemüth wird aus der Tiefe heraus unendlichfort Erquickung, Befriedigung haben. Ganz wie a. O. 4, 14. Die hier allge-

<sup>1)</sup> Immer mögen, wie de Wette u. A. annehmen, und wie das Fest ja manche freiere Formen hatte (z. B. die Fackeltänze der Priester), auch die heidnischen Wasserlibationen mit für diesen Brauch gewirkt haben (Lakemacher. de ritibus quibusdam Bacchicis, a Graecis ad Judd. recc. derivatis, et ab his tabernacc. festo usurpatis. Obss. philol. 1. p. 18 ss. Kraterophorie nennt Plutarch diesen Brauch am Laubhüttenfeste.). Doch finden sich solche Libationen schon 1 Sam. 7, 6.

<sup>2)</sup> Wenn nicht etwa (wie Lampe gegen d. j. Vitringa bemerkt) die Rede sich auf die Feier der 7 vorigen Tage hätte beziehen sollen.

<sup>3)</sup> Dafür, dass es auch am 8. geschehen, spricht nur die Auctorität R. Juda des Heiligen im Tr. Succa a. O. Cap. 9.

<sup>4)</sup> Diese rein hebräische Bedeutung des κοιλία (Meyer will die gewöhnliche, im Zusammenhange mit dem Bilde, festhalten) ist bekannt und entschieden. (Jes. 16, 11. Ps. 39, 9, von Eutherwähnt. Sirach 51, 21.) (Wenigstens kann in keinem Falle die Deutung des trefflichen Gieseler Statt haben, Th. St. u. Kr. II. 1829. 138 f., dass, nach der Stelle, Zach. 14, 8, κοιλία, dem Namen, Jerusalem, dort entsprechend, vom Inneren des Tempelberges hergenommen worden sei, durch welchen, der jüdischen Tradition zufolge, die Libation in den Kidron abgestossen sein soll. Um die, noch künstlichere, Meinung Surenhusen's anzuf. O. zu übergehen.)

meine Erklärung deutete ὁεύσουσι nach Aussen hin: sich Anderen mittheilen 1). Aber schon jene obige Stelle entscheidet (nach ihrer richtigen Deutung) für die gegebene Erklärung 2).

Kaθὸ, εἶπεν ή γρασή gehört gewiss zum Prädicat (ποταμοί u. s. w.), nicht zum Subject 3). So eine Stelle findet sich nun nicht im A. T., aber von einem Apokryphon hat der Spruch schon gar nicht die Farbe: und die Meinung von verlorengegangenen kanonischen Büchern A. T. kann keine Freunde mehr haben 4). Doch die Formel des Citirens ist ja auch ganz allgemein. Es ist die allgemeine Beziehung (vgl. 6, 45) auf Bilder in den prophetischen Schriften, welche nicht nur von Erquickung, sondern auch von Erquickung in der Messianischen Zeit, auf solche Weise gesprochen hatten: Jes. 44, 3. 55, 1. 58, 11. Ezech. 47, 1—12. Zach. 13, 1. 14, 8 5).

V. 39. Die Deutung des Evangelisten ist hier sicherer als jene 2, 21 f. 6). Denn jenes Bleibende in den gläubigen Menschen, wovon Christus sprach, ist allerdings der heilige Geist der urchristlichen Sprache:

<sup>1)</sup> Luther: "Wenn gleich alle Welt vor ihm stünde, kann er Worte genug geben, damit sie Alle u. s. w." Calvin allein widerspricht: sensus mihi simplicior videtur, quod fontem vitue ejus in se scaturientem habebit.

<sup>2)</sup> Nonnus hat auch hier wie dort sein παλιμφυές ύδως.

<sup>3)</sup> Zum Subject: ὁ πιστ, u. s, w. ziehen die meisten Griech. VV. die Formel (Theophyl, ausdrücklich nach γραφή ἔνταῦθα δεῖ στῖξας), nur Cyrill, wie es scheint, nicht (ποταμούς τοιούτους ἐπηγγείλετο Ήσ.) und auch Lightfoot, mit jüdischen Citaten vom Heil aus Glauben: die Lat. K. zum Prädicat, und Rupert citit dazu Prov. 5, 15. 16.

<sup>4)</sup> Dergl. Annahmen b. Semler und Paulus.

<sup>5)</sup> Dieses, dass nicht blos Eine Stelle gemeint sei, hat, wie man meint, schon der Syrer angedeutet, seit Calvin, Beza und Grot. nehmen es die Meisten an: am ausführlichsten Surenhus. βιβλ. κατάλλ. 353 ss.

<sup>6)</sup> Für die obige Meinung spricht auch Flatt's angef. Abh. und (gegen Lücke) Kling a. O.

der neue, unvergängliche, mächtige Geist des christlichen Lebens <sup>1</sup>). Es bedurfte daher für den Evangelisten keiner, diese seine Erklärung vermittelnden, Vorstellung: der etwa, dass jenem Wasserausgiessen bei den Juden eine Beziehung auf den heiligen Geist des Messianischen Reiches beigelegt worden wäre <sup>2</sup>). Aber auf die Bemerkung: οἔπω u. s. w. führte ihn öhne Zweifel der streng gefasste Futurumgebrauch in den gegebenen Worten Jesu <sup>3</sup>).

Toῦτο — nicht das ganze vorige Bild, sondern das Letzte von dem frischen Quell in der Brust eines Solchen. "Vom Geiste, welchen die Gläubigen empfangen sollten. Denn (γάο auf ἔμελλον bezogen) noch war der heilige Geist nicht, denn Jesus war noch nicht verklärt." Es ist der feste Gedanke des Johannes, oder vielmehr des Urchristenthums, vom Tode Jesu die Geistesgabe herzuleiten. Vgl. zu 6, 62 f. (Cap. 14—16). Der Satz, οὖπο ἦν πr. ἄγιον, wurde natürlich, als dogmatisch auffällig, gern verändert. Statt ἄγιον oder neben ihm wurde oft gelesen δεδομέ-

<sup>1)</sup> Natürlich nicht die Lichre Christi und ihre Erkenntniss. (Kühnoel.)

Auch nach der gewöhnlichen Erklärung (Kraft nach Anssen hin) hätte der Ev. den Worten keine, sowohl vom allgemeinen Sinne der Worte Jesu, als von dessen eigenen Gedanken abweichende, Deutung gegeben. Lücke: "Joh. deutet den Ausspruch nicht nach dem ersten Eindrucke und Verständnisse im Augenblicke des Hörens, sondern wie er ihn im Act des Schreibens auffasste" — "eine epexegetisch richtige, exegetisch aber ungenaue Deutung." Nur, meinen wir, darf man bei der Johanneischen Geistesmittheilung nicht an die "Ausgiessung des Geistes am Pfingstfest" denken.

Die gewöhnlichere rabb. Deutung jenes Brauchs war die, dass die Fruchtbarkeit des Jahres damit habe dargestellt werden sollen.

Näher gebracht wurde die Vorstellung vom h. Geiste allerdings durch die altheilige Formel von der Ausgiessung des Geistes Joel 3, 1. Jes. 44, 3. (AG. 10, 45. Tit. 3, 6).

<sup>3)</sup> Nur darin ändert Joh. in den Worten Jesu, dass er als Weissagung fasst, was bei Jesu Aufforderung gewesen war.

vov oder δοθέν, und dabei oft ἐπ' αὐτοῖς oder ἐπ' αὐτοῦς. Das Einfachste ist auch das äusserlich Beglaubigteste (οὔπω γὰο ἦν πνεῦμα) 1): heiliger Geist ist ja aber im Evangelium keine Substanz oder Person ausser dem Menschen, sondern er ist Kraft, Leben, inwendige Persönlichkeit 2), und dieses war allerdings jetzt noch nicht da. 3) Die Verherrlichung beginnt nicht nur bei Johannes mit dem Tode Jesu, sondern diese ist sie selbst (eine geistige Verklärung). Hier, wo von der Geistesgabe die Rede ist, war das Wort besonders angemessen und bedeutend.

Fortwährende Trennungen im Volk und im Synedrium. Die Menschen des Volks V. 40<sup>-1</sup>) finden in erhabenen Reden die Möglichkeit, dass Jesus der Vor-

<sup>1)</sup> So der Tischend. Text. Lachm.: πνεῦμα δεδομένον. (Im 2. Satze οὖπω statt οὐδέπω.) Die Griech. VV. geben δεδομ. (Euth.) (dieses oft b. Joh., wie D. Schulz bemerkt) oder δοθέν (Chr., Theoph.) als Erklärung, und so haben es auch wohl die Uebersetzungen, von der Syrischen an, beigesetzt. Aber in das äγιον legen Chrys. u. Euth. Bedeutung: vorher hätten die Jünger nur die ἐξουσία πνευμάτων ἀναθάστων gehabt: Matth. 10, J. — Datus geben auch die lat. Texte: auch der bei Augustinus; aber schon Erasmus bemerkt richtig, dass Aug. seiner Erklärung zufolge es nicht gelesen habe. "Non ille non erat, sed nondum erat in iis etc."

Nonnus: οὖπω γὰο βοοτέησιν ἐνεὐδίζωτο μενοιναῖς Χοιστός ἄναξ γενέταο φανείς ἀγχίθοονος έδοης. Er übersetzt, als habe er gelesen: οὖπω γὰο ἦν πνεῦμα ὁ Ἰη, ὅτι οὐδέπω ἐδοξάσθη.

Beza erklärt im altkirch!. Sinne diese Bedeutung des Geistes für metonymisch.

<sup>3)</sup> Die alte theologische Frage: ob nach Joh. die Anstalt des A. T. ohne den Geist gewesen sei: bedarf keiner weiteren Besprechung. Es ist nicht blos Paulinischer, sondern der allgemein apostolische Gedanke, dass die eigentliche Geistesmacht erst im Evangelium lebendig geworden sei, und über Alle. Und, dass auch im Judenthum die Meinung vorhanden gewesen sei, der Geist sei mit dem letzten Propheten geschieden: dieses geben die Talmudisten an (vgl. Lightf. z. d. St.) und AG. 19, 2 gehört hierher.

<sup>4)</sup> Der Text, welchen die neuere Kritik aufgestellt hat: ἐκ τοῦ ὄχλου οὖν ἀκούσαντες τῶν λόγων τούτων, (s. zu 31)

läufer des Messias sei (ὁ προφήτης wie 1, 21), oder auch der Messias selbst. Der Zweifel V. 41, welcher sich im Synedrium noch erweiterter darlegt V. 52 (nicht einmal ein Prophet kann aus Galiläa stammen); es sind wohl Volksmenschen aus Jerusalem (vgl. 25), welche ihn hier aussprechen — mag zunächst seinen Grund nicht in der Verachtung der Galiläer gehabt haben: sondern es steht dem Glauben an den galil. Propheten und Messias lediglich nur das Schriftwort entgegen im Volke und bei den Obern. Judäa sei einmal das geweihte Land.

V. 42. Gewiss nach Mich. 5, 1. Matth. 2, 4 ff. 1). Diese Erwartung, aus Geschlecht und Vaterstadt David's (ὅπου ἦν Δαβίδ, die πόλις Δ. Luk. 2, 4) müsse kommen (ἔρχεται) der Christus — steht in entschiedenem Widerspruche mit der, oben V. 27 von Anderen im Volke ausgesprochenen. Diese Unentschiedenheit, Haltungslosigkeit der Vorstellungen im Volke, wie sie geschichtlich bestanden hat, wird vom Evangelisten hier, wie überall, mit Gestissenheit und weitläuftig dargelegt.

Uebrigens erklärt sich der Evangelist nicht über diese Meinungen, und es giebt unsere Stelle also keine Anzeige, dass er die Tradition von Jesu Geburt in Bethlehem nicht gekannt habe.

V. 43. Ebenso vom  $\sigma \chi i \sigma \mu a$ , aber unter den 'Iov- $\delta \alpha lous$  9, 16. 10, 19 2). Die  $\tau \iota \nu \dot{\epsilon} s$  (es fehlt hier der Beisatz von dem Verhindernden, wie V. 30: aber ist ohne Zweifel hinzuzuverstehen 3)) V. 44 sind, dem  $\dot{\epsilon} s$ 

ist, wie äusserlich am meisten beglaubigt, so auch (sowohl in der Weglassung des πολλοί, als im λόγοι) der angemessenste.

<sup>1)</sup> Wiewohl allerdings in der jüdischen Meinung schon die Abstammung von David auf Bethlehem hinführen konnte: und wirklich hat die Art, die proph. Verkündigung einzuführen, hier im 42. V. einen sehr allgemeinen Charakter.

<sup>2)</sup> Das σχίσμα im Volke bezieht sich entschieden nur auf die Person Christi, nicht auf die Messianische Vorstellung.

<sup>3)</sup> Nonnus setzt diese Rede von der Stunde, die noch nicht gekommen gewesen, hinzu.

aὐτῶν zufolge, Menschen aus dem Volke. Auch werden die ὑπηρέται (V. 32) von ihnen unterschieden. Die Erzählung scheint selbst eine Bedeutung darein zu legen, dass sich eher in Einer Partei des Volks, als unter den dafür Abgesendeten, Muth und Neigung gezeigt habe, Etwas gegen ihn zu unternehmen. Aber von diesen heisst es: das erhabene Wort 1) (wie viel sie auch von seinem Sinne verstanden haben mögen)

habe sie scheu gemacht ihn anzugreifen.

V. 47—49. Hier fordern die Obern unbedingten Glauben an ihre Auctorität: und dennoch war das Volk so rathlos unter diesen stolzen Beherrschern. ,,Von uns nicht, sagen die ἄρχοντες (V. 26), und von den Pharisäern nicht (vgl. bei V. 32) hat Einer an ihn geglaubt." Die vielgedeuteten Worte V. 49 sind gewiss nicht als allgemeiner Satz zu nehmen: bei allem Wegwerfenden, welches der Stolz der jüdischen Schulen gegen das Volk 2) darzulegen gewohnt war, konnte doch 3) nicht Alles unter dem Fluch sein, was das Gesetz nicht so kannte, wie die Meister 4). Sondern diejenigen von ihnen sollten es sein, welche sich dem Glauben zuneigten (40. 41), oder auch (freier auf das Vorige bezogen), welche selbstständig sein wollten den

<sup>1)</sup> Die Worte,  $\dot{\omega}_S$   $o\dot{v}\tau o_S$   $\delta$   $\dot{\alpha}v\vartheta\varrho\omega\pi\sigma_S$  haben äusserlich viel gegen sich: auch ist ihre Schreibung sehr verschieden gewesen. Sie fehlen bei Lachmann (auch bei Tisch.). Indessen konnte auch dieses so ausdrückliche,  $o\dot{v}\tau\sigma_S$   $\delta$   $\dot{\alpha}v\vartheta\varrho$ ., in der kirchl. Meinung leicht Zweifel gegen sich erregen.

<sup>2) &</sup>quot;Das Volk der Erde oder des Landes" עם הארץ — Lightf., Schöttg., Wetst. zu d. St., Wagenseil zur Sota p. 518 ff.

<sup>3)</sup> Wenigstens geschahe es gewiss damals noch nicht, und ähnliche Reden der späteren Rabbinen gehen nur auf die Plebejer, wenn sie sich den Meistern widersetzten. Auch der Name γρω war noch kein ἐπάρατος, wenn sich gleich Tr. Pesachim dabei auf Deut. 27, 21 beruft, wo wirkl. vom Fluche steht. Die hier vielgebrauchte Parallele aus Pirke Aboth 2, 5 (das Erdenvolk ist nicht fromm) passt nur zum ὁ ὄχλ. ὁ μὴ γων. τὸν νόμον.

<sup>4)</sup> Der Fluch des Gesetzes traf nur die Uebertreter des Gesetzes, Deut. 28, 15 ff.

Oberen gegenüber, und Eines oder das Andere thaten, eben weil sie das Gesetz nicht kannten. Aber επικατάφατοι 1) είσι ist als Prädicat zum ὁ ὅχλος οὖτος aufzufassen 2). Ὁ μὴ γινώσκων τὸν νόμον, Beisatz mit verächtlicher Bedeutung, oder auch erklärend, warum sie ihren heillosen Weg gingen.

Der Fluch hat im jüdischen Munde seine ganze, volle Bedeutung. Er ist also nicht blos Ausdruck des Abscheues; auch will er nicht allein die Ausschliessung aus der jüdischen Gemeine bedeuten, wenn gleich der Beschluss, dessen Fassung 9, 22 erwähnt wird, jetzt und hier eben gefasst sein mag 3). Zunächst ist freilich diese Ausschliessung gemeint, aber damit hing in der Vorstellung dieser Menschen alles Wehe und alles Schrecken des Lebens zusammen. Es ist jener priesterliche Fluch, welchen sich die christliche Welt vom Judenthum her erst nach und nach anzueignen vermocht hat.

V. 59. 51. Nikodemus tritt beruhigend, vermittelnd ein. Die Erzählung hat eine Lücke: oder in dem λαικατάφατοι lag ein Verdammungsurtheil über die Person Jesu. Nikodemus Rede ist die des unbefangenen, rechtschaffenen Israeliten: Gamaliel's Rath, AG. 5, 34, ist bedeutender, aber weniger klar: er benimmt den Menschen das Urtheil über geistige Bewegungen, und will es auf ein Gottesgericht ankommen lassen.

Die alte Griech. Kirche hat entschieden ἐπάρατοι gelesen: dieses Wort jenem ἐπικαταρ, ganz gleichbedentend: vgl. Wyttenbach z. Plutarch. mor. 2, 462 Lips.

<sup>2)</sup> Die Uebersetzung, welche mit: ἀλλ' ὁ ὅχλος οὐτος ὁ — νόμον — abbrechen lässt (ἐπίστευσε suppl. Paulus, Kühn.), und ἐπικατ. εί. als Beisatz nimmt, findet sich schon bei Nonnus: εί μὴ δήμιος u. s. w. ἔμπλεος ἀρῆς. Zweifelhaft ist es bei Chrys. und Euthymius, welche die Juden apostrophiren: — ἡ μείζων κατηγορία ὑμῶν, ὅτι ὁ μὲν ὅχλος ἐπίστευσεν, ὁμεῖς δὲ ἡπιστήκατε. Λehnlich Cyrill.

Also nur in den Worten: ἐπικ. εἰσί, liegt dieses Bannsprechen nicht. Auch das εἰσί passt nicht dafür.

In der Bezeichnung des Nikodemus nach den Worten δ ελθών - findet sich grosse Verschiedenheit 1). Der gewöhnl. Text: ὁ ἐλθών ευκτὸς πρὸς αὐτόν hat äusserlich am wenigsten für sich. Ist νυκτός ächt, so hat man wohl daneben noch πρότερον oder τὸ πρῶτον zu lesen - es war dieses ja der erste Act freieren Hervortretens, wie es denn die Juden so nehmen V. 52. Κρίνει wie ακούση und γνο legt dem Gesetze bei, was ihm gemäss geschehen soll. Beim gvo ist nicht παο' αὐτοῦ zu wiederholen, sondern es bedeutet, dass man überhaupt erfahren solle, was er thue (nicht nur Einzelnes, sondern als Lebensgeschäft) daneben, dass man ihn selbst verhört (παρ' αὐτοῦ ἀκούειν) 2). Gerechtigkeit ist die Mosaische Grundidee; aber hierher gehören die bei V. 24 erwähnten Stellen, 2 Mos. 23, 1. 5 Mos. 1, 16 f. 19, 15.

V. 52 der jüdische Vorwurf als Gegenfrage gestellt. "Bist du denn etwa auch Galiläer?" Dieses ist nicht von einer Galiläersecte zu verstehen, sondern von der Gemeinschaft mit Jesu, welche man nur bei Galiläern annehmen zu können meinte (vgl. Mark. 14, 70. Luk. 22, 59) 3). Natürlich im Hohne, da Nikodemus Herkunft ihnen wohl bekannt war. ¿Ερεύνησον (5, 39) καὶ ἴδε — durch Schriftforschung überzeuge dich.

Vielleicht kann man die Worte: ὅτι προφήτης ἐκ τ. Γ. οἰκ ἐγήγ. auch als gegen Nikodemus gesprochen nehmen im Zusammenhange mit dem eben Gesagten:

<sup>1)</sup> Ο έλθων πρὸς αὐτόν ist das einzige völlig Beglaubigte in dem Satze. Nach dem Gebrauche des ἔγχεσθαι πρὸς αὐτόν bei Johannes mag die Lachmannische Schreibung: ὁ ἐλθ. πρ. α. πρότ., ohne νυκτός, am meisten für sich haben, wie sie auch am bedeutendsten bezeugt ist. Wie Cyrill, so hat auch wohl Nonnus so gelesen, welcher Nichts hat als ἀγχιφανής.

<sup>2)</sup> Denn auch beim ἀκούση πας' αὐτοῦ ist nicht τί ποιεῖ zu verstehen.

<sup>3)</sup> Rupert: cito dictus est Galilacus co quod homini Galilaco favere videretur.

μή και σὐ ἐκ τ. Γαλ..εῖ; sofern dieser sie zurechtzuweisen gedachte. Ob aber ἐγήγερται (gew. Text) oder ἐγείρεται gelesen werde ¹): der Sinn ist wohl derselbe. Ἐγείρεται wie ἔρχεται V. 42. Aber es konnte auch leicht um der bekannten geschichtlichen Schwierigkeit in den Text kommen.

2) Denn aus den Stammesgebieten, welche dann die Provinz Galiläa ausmachten, war selbst Elia entsprossen (aus St. Naphthali); von Jona (2 K. 14, 23) ist dasselbe geschichtlich, von Nahum und von Hosea ist es wahrscheinlich. Aber das Judenthum dachte doch unter Galiläa ganz etwas Anderes, als bei jenen Stammesgebieten, welche überdiess im Volke ziemlich vergessen gewesen sein mögen: auch meinen diese hier gewiss nicht Propheten der alten Zeit, ja es kann der Sinn auch nur der sein sollen, prophetischer Geist, proph. Leben könne sich nimmer regen in Galiläa 3). Und hat das ξοεύνησον seine eigentliche Bedeutung, so denken sie vielleicht an die Reden der Schriftpropheten gegen das Reich Israel und dessen falsche Begeisterte. Gewiss aber ist Matth. 4, 13 ff. anderer Meinung, welcher aus proph. Stellen (Jes. 9, 1 ff.) sogar den Messias in Galiläa, freilich nur auftreten lässt. - Doch der Evangelist stellt ja überall geflissentlich die Unsicherheit und Verblendung dieser Gesetzeswächter dar 1).

<sup>1)</sup> Έγείρεται von Lachmann (Tischend.) aufgenommen.

<sup>2)</sup> Auch bei diesem Anstosse trift das oft Gesagte ein, dass in solchen Erscheinungen gerade das Gegentheil von Zügen der Nichtauthentie und eines späteren oder nichtpalästinensischen Schriftstellers wahrnehmbar sei.

<sup>3)</sup> Dafür kann allerdings auch die Schreibart, έγείφεται, gebraucht werden.

<sup>4)</sup> Uebrigens darf man weder die Schriftkunde des Synedrium mit unserer historisch-kritischen Schriftkenntniss verwechseln, noch die Legenden vergessen, welche in der jüdischen Historie damals schon seit lange her den ganzen geschichtlichen Boden verstört hatten, insbesondere auch die alte Biographie.

Es folgt von V. 53 bis Cap. 8, 11 die berühmte, nach Aechtheit und Sinn gleich streitige, Stelle von der Ehebrecherin, welche, bei Jesu angeklagt, anscheinend von ihm freigesprochen wird.

In der Frage über die Aechtheit der Erzählung ist soviel gewiss: 1) die Griechische Kirche 1) hat sie (den Handschriften zufolge, welche sie haben) vielleicht schon im 5. Jahrh. gelesen: aber berücksichtigt, commentirt erst im Mittelalter 2), mit fortwährendem Zweifel, wiewohl immer nur historischem (weil die Väter sie nicht gekannt) 3). Auch ist der Text der Stelle, seitdem und wo sie gelesen wurde, unendlich verschieden gewesen: man hat diese Verschiedenheit seit Griesbach auf drei Recensionen zurückgebracht, die im gangbaren Text, die des D bezeichneten Codex, und die der Masse von Handschriften 1).

Ein bestimmtes Zeugniss gegen die Stelle aus der Griechischen Kirche liegt nicht in der Angabe Euseb. 3, 39 von Papias und dem Ev. der Hebräer, das sie eine apokryphe Erzählung gehabt haben von einem Weib, das um vieler Sünden willen angeklagt worden

<sup>1)</sup> Als entschieden kann man annehmen, dass die Alexandriner der ältesten Zeit die Perikope nicht gelesen haben. Von Clemens Alex., strom. 2, 23, p. 507, wo er von der Steinigung beider Ehebrecher aus dem Gesetze spricht, hat es Lücke (S. 260) bemerkt. Origenes hat sie nirgends erwähnt, auch da, wo wir seinen Commentar wieder besitzen, to. 19, 4, indem er die jüdischen Reden Cap. 7 und 8 zusammenstellt.

<sup>2)</sup> Für uns ist Enthymius der Aelteste, welcher die Stelle, jedoch schon mit Zweiseln, commentirt hat.

Die Angaben der Scholien in den Handschrr. und des Hieronymus, über die Anzahl der alten ἀντίγραφα, in denen sich die Erzählung finde und nicht, sind äusserst unbestimmt.

Matthaei findet in dem Uebergehen der Perikope bei den Griechischen Vätern durchaus etwas Planmässiges (2. A. p. 572), er giebt (1. A., app. 4. Th.) vornehmlich dem Chrysostomus, oder den Lectionarien, aus denen jener gepredigt, die Schuld: sie hätten die Stelle wegen V. 6 und 9 ausgelassen.

<sup>4)</sup> Einen frei eigenthümlichen Text stellt hieraus Schulthess zusammen, Engelh. u. Winer's krit. J. V. 3. 1826. 200 ff.

sei bei Christus (ἐπὶ πολλαῖς ἀμαρτίαις διαβληθείσης ἐπὶ κυρίου) — denn diese Erzählung war gewiss eine apokryphe Ausführung der Geschichte Luk.7, 37 ff. ¹).

Auch der christliche Orient hat sie erst nach dem 5. Jahrhundert, und aus dem Abendlande, aufgenom-

men 2).

- 2. 3). Die lateinische Kirche, ihre Uebersetzungen, und was von diesen abhängig gewesen, hatte, jedoch nur seit dem 4. Jahrhundert, die Erzählung: nur Hieronymus allein mit Zweifel 1); aber Ambrosius hält sie fest, ungeachtet der Misdeutung, welche er erwähnt, und Augustinus behauptet ausdrücklich, jedoch nur als eine Vermuthung, die Erzählung sei weggeblieben aus Furcht vor Misdeutung 5). Aber dann ist erst mit Erasmus der Zweifel an der Stelle wieder erwacht, und im Allgemeinen, und mehr oder weniger entschieden, stehen geblieben.
- 3. Die Erzählung hat (was die Auslegung zu erweisen hat) nichts Unwürdiges, Unangemessenes, ja sie

<sup>1)</sup> Man wollte denn mit Hitzig annehmen (anzuf. O.), dass die Judenchristen die uoveta, bei welcher ihnen die Milde des Urtheils Jesu unbegreislich gewesen sei, in jenen unbestimmten Ausdruck verändert hätten. Auch Lücke hält die Erzählungen für dieselben.

<sup>2)</sup> Zur Syr. Uebersetzung vgl. L. de Dien b. d. St.

<sup>3)</sup> Sehr unbestimmt heisst es am Rande der Cord. Cat.: omissum est passim in Graceis PP., quod in Latinis passim exstat etc.

<sup>4)</sup> Hieron. c. Pelagg. 2, 17: in ev. sec. Jo. in multis et Graecis et Lat. codd. invenitur de adultera muliere, quae accusata est apud dominum.

<sup>5)</sup> Wie es in der späteren griech. Kirche auch den Armeniern vorgeworfen wird: vgl. Cotel. zu Constt. anzuf. O.

Das Lat. Mittelalter allegorisirt aus gleicher Scheu die Erzählung, vornehml. auf die Kirche aus den Heiden: neuerlich hat Oesterlen (Stud. d. ev. G. Würt. XI. 2. 127 ff.) die Ehebrecherin nach dem altist. Bilde zu einer Götzendienerin umgedeutet. Jene mittelalterliche Deutung gefällt selbst Grotius nebenbei.

hat das Gepräge einer evangelischen Tradition: und dieses ist die einzige noch statthafte Vertheidigung der Stelle 1). Im Zusammenhange liegt Nichts für sie. Denn αὐτοῖς V. 12 kann in so allgemeiner Beziehung auf das Vorhergegangene stehen, wie in der rec. 7, 33 2), und man kann dort nicht einmal etwas Abgerissenes finden. Im Gegentheile hat die Scene, wie sie eröffnet wird, etwas Störendes zwischen dem Vorigen und Folgenden: dieses Auseinandergehen, das Hinweggehen Jesu, wiederum sein Sitzen und Lehren, da im Vorigen und Folgenden mehr das Bild cines begeisterten Sprechers zum Volke und fortgesetzter Reden vor Augen gestellt wird. Dagegen ist es nicht ganz gegen die Johanneische Erzählungsweise (vgl. 7, 14), das Lehren Jesu zu erwähnen, ohne den Inhalt anzugeben.

4. Der Charakter der Erzählung, schon der allgemeine, Aufgeben und Lösen von Streitfragen, sieht mehr in die drei ersten Evangelien hinein. Die Sprache erweist sich vornehmlich der des Lukas ähnlich. Und da nun die Erzählung wirklich bisweilen nach Luk. 21, 38 gelesen worden 3): so kann die Vermu-

<sup>1)</sup> Umgekehrt behauptet Br. Bauer (202 ff.) mit Bretschneider's Probabb. (72 ss.), zum Theile auch Weisse, die Erzählung gehöre hierher, aber sei ungeschichtlich. — Vertheidigung sowohl der Geschichte als der Authentie: nach Michaelis und Storr u. A. durch Ständlin (Pericopae de adultera veritas et authentia defenditur. 1806. 2 Progrr.), Kühnoel (p. 411 — 432 ed. 3) und Schulthess a. O. Auch Hug: de conjugii chr. vinculo indissolubili. Freiburg. 816. 22 ss. Der Geschichte: Dieck über die Perikope von der Ehebrecherin bei Jesu, vom juristischen Standpuncte. Th. St. u. Kr. 832. 4. 791 ff. Der Authentie: Matthaei und Scholz. Für ein blasses Apokryphon, wiewohl der besseren Art, hält die Erz. Hase L. J. §. 87: anch Olshausen neigt sich zu den unbedingten Gegnern der Erzählung.

<sup>2)</sup> Ganz unhaltbar ist die Verknüpfung der Erz. mit den folgenden Reden J. vom Lichte der Welt, wie sie Schulthess gegeben hat.

<sup>3)</sup> Diejenigen Handschriften, welche die Erzählung erst von

thung 1) nicht unglaubhaft scheinen, dass die Stelle ursprünglich dort bei Lukas gestanden habe 2), nur mit Weglassung von 7, 53. 8, 1. 2: hier dann einmal eingeschaltet für den kirchlichen Gebrauch, als Beispiel zu den Worten Jesu V. 15, dass sie schlecht richteten, und Er Niemand richte; oder auch zu 7, 51, dass die Juden schnelles Aburtheilen geliebt hätten. Noch begreislicher würde die Annahme, dass die Erzählung Johanneisch sei, dann sein, wenn man nach einer neuen Vermuthung 3) dieselbe dem Markus (Johannes Markus) ursprünglich beilegen wollte 4).

5) V. 53 geht gewiss, wenn wir auch die Stelle

<sup>8, 3</sup> an weglassen, mögen aus derselben Annahme hervorgegangen sein. Man leitete die Erzählung mit Lukas 21, 37. 38 ein.

<sup>1)</sup> Von Knapp Comm. isag. p. 29 und D. Schulz ausgesprochen (Theol. Ann. 1820. 2. 734 ff. u. in der Ausg.) Aeusserlich Kleines, wie das, schon von Wetstein bemerkte, unjohanneisch viel wiederkehrende  $\delta \dot{\epsilon}$ , ist dabei von grosser Bedeutung.

<sup>2)</sup> Die Stelle Constt. apost. 2, 24, welche die Erzählung genau erwähnt, ohne Zweifel der älteste Beleg für dieselbe, führt sie nur als eine apostolische Tradition ein, nicht als Theil des Joh. Evangelium.

<sup>3)</sup> Von Hitzig anzuf. O.

<sup>4)</sup> Die verschiedene Stellung des Abschnittes auch im Johanneischen Evangelium, hier, oder am Schlusse (dieses vornehmlich oft), oder nach 7, 36, diese Verschiedenheit, wie sie so doch nirgends sonst erscheint, beweist sehr entschieden für die Unsicherheit derselben in dieser Schrift. Ja auch als besonderes Blatt hat sich die Stelle gefunden. Und für das nur Traditionelle derselben zeugt, dass wahrscheinlich der älteste hoschr. Zeuge für dieselbe der interpolationsreiche (Mark. 20, 28. Luk. 6, 5) Codex D ist. Beides wird auch von Paulus und Lücke ausgeführt.

<sup>5)</sup> Der Text des Cod. D, von Lücke u. A. vorgezogen, ist der, wie es scheint, am meisten überarbeitete. So nimmt er das εκπειφάζοντες und ἵνα ἔχ. κατ. α. (gewöhnl. Text V. 6) sogleich in den 4. V. herauf. — Die Art des Vergehens dagegen, anfangs unbestimmt erzählt (ἐπλ άμ. είλημμ.) wird erst in der Anklage (V. 4) bestimmt angegeben. — Die Beschreibung des Fortgehens der Juden (V. 9) ist gewählter; auch die Frage V. 10 (ποῦ

von unserem Evangelisten hier eingefügt glauben wollten, auf das Volk im Tempel, nicht auf das Synedrium, von welchem V. 45 ff. die Rede gewesen war 1). Έποο. εκ. είς τὸν οἶκον αύτοῦ (nicht in ihre Heimath, sondern) in ihre Häuslichkeit, in Jerusalem. Es steht dem ἤογετο 8, 2 entgegen. So nun auch 8, 1 von Jesus, ἐπορεύθη (und ihm gegenüber παρενένετο). Ganz dasselbe έπορ. είς τὸ ὄρος τῶν ἐλαιῶν Luk. 22, 39 vgl. 21. 37. Nach Matthäus 21, 17 wäre Bethanien zu verstehen, wo Jesus übernachtet habe: zweiselhaft ist es jedoch bei Lukas. Jedenfalls ist es ein ganz unjohann. Zug. "Oodoov V. 2 bei Lukas dort dodoisew, und sonst das Johannes sout und soutas 18, 28. 20, 1. 21, 4). Auch πᾶς ὁ λαός steht dort bei Lukas: es ist (nicht öylos) ein ungenauer, übertreibender Ausdruck. Aber wie schon von Vielen bemerkt worden, in dem Zusammenhange unseres Evangelium, hier (vgl. bei 37) nach dem Schlusse des Festes, hat dieser Volkszudrang etwas Auffallendes.

V. 3. Die γοαμματεῖς erscheinen hier allein bei Johannes, aber freilich findet sich bei ihm auch sonst keine Erzählung dieser Art, von Gesetzesfragen, wie sie ja eben für diese γοαμματεῖς gehörten. Aber, wenn auch Abgesandte vom Synedrium, dieses selbst ist gewiss nicht mit der Formel gemeint. Κατειλημμένην (4. ἐπαυτοφώρφ) — στήσαντες ἐν μέσφ — gesetzliche Ausdrücke: das letzte wohl nicht zu verstehen: wie vor dem Richter, sondern, als der Gegenstand der Frage 2).

V. 5. "Im Gesetze des Moses ist verordnet, dass solche gesteinigt werden sollen (λιθοβολεῖσθαι, das gewöhnliche Wort im N. T., ist die hier gangbare

είσιν; οὐδείς σε κατέκοινε;) ebenso hat noch Anderes mehr classischen Klang.

<sup>1)</sup> And die Mitglieder des Synedrium beziehen Grotius (discessio facta est re infecta), Lampe u. A. das ἐπορεύθη.

<sup>2)</sup> Matth. 14, 6. Mark. 3, 3. Anders bei Joh. das  $\varepsilon l s \tau \delta \mu \epsilon \sigma \sigma v$ , 20, 19.

I. Th.

Lesart: bezeugter ist Lidageodai oder Lidageir (10. 31-33): du aber, was sagst du? Läge in dieser Anrede auch eine gesetzliche Unwahrheit, so würde dieses bei Menschen dieser Art und jener Zeiten wenig ausmachen. Ueberdiess steht hier auch ausdrücklich das Unbestimmte, τὰς τοιαύτας 1). Doch es steht mit jener Wahrheit der Stelle nicht so schlimm. Zwar wird 3 Mos. 20, 10. 5, 22, 22 nur Todesstrafe überhaupt, jedoch für beide Sündigenden angeordnet. Die rabbinische Annahme, dass alle unbestimmten Todesstrafen von Erdrosselung zu verstehen seien 2), beruhte wohl nur darauf, dass der Talmud die Erdrosselung zur vornehmsten Todesstrafe gemacht hatte: anderwärts erklärt das Gesetz sich selbst bei unbestimmten Todesstrafen für Steinigung, 2 Mos. 31, 14. 35, 2 vgl. 4 Mos. 15, 36 - ferner steht die Steinigung für ähnliche Vergehungen gesetzlich da, 5 Mos. 22, 21. 24. Endlich wird ausser dem Gesetze wirklich Steinigung als Strafe dieser Vergehung genannt Ezech. 16, 38, 40 3). Aber, was für den Sinn der Frage vornehmlich bedeutend ist, Steinigung war die allein noch (wiewohl ungerichtlich) gangbare, jüdische Todesstrafe, AG. 7, 56 ff.

Nämlich die Frage bezieht sich gewiss nicht auf

<sup>1)</sup> Auf dieses  $\tau \dot{a}_S \tau o \iota$  bezieht sich auch Lampe, indem er hier eine gewisse Form jenes Verbrechens findet, jene, auf welcher Steinigung stand, Deut. 22.

<sup>2)</sup> Gegen diesen rabbin. Kanon Michaelis Mos. R. 5. 261 ff.

<sup>3)</sup> Freilich geschieht es dort nur in einer Allegorie, und neben dem Steinigen wird der Tod durch's Schwert erwähnt; daher die Auslegung Kimchi's vielen Schein hat, es sei blos eine Steinigung zum Schimpf bei der Hinrichtung gemeint: oder Jonathan's, welcher es von geschleuderten Steinen versteht. Aber in der apokr. Stelle, Susann. 45, liegt die Vorstellung von Steinigung wahrscheinlich in dem Weggeführtwerden (ἀπαγομένης αὐτῆς ἀπολέσθαι).

Die Homerische Stelle, in welcher Steinigung als die vom Ehebrecher verdiente Strafe genannt wird, Il. 3, 56 f., ist schon hei den älteren Ausll. oft erwähnt worden.

die Rechtmässigkeit dieser Strafbestimmung, ob sie nicht zu schwer sei überhaupt, oder in Beziehung auf andere Einrichtungen des Gesetzes oder auch auf gewisse Reden Jesu, vornehmlich über die Ehescheidung 1). Ueber das Gesetz sich hinausstellen, reflectirend, raisonnirend: dieses war nicht jüdische Art, und so hätte man auch wohl Keinen versuchen wollen. Und iene Reden Jesu waren gewiss nicht so notorisch unter den Juden. Die Frage geht vielmehr auf die Anwendbarkeit jener Strafbestimmung, und sie war nicht moralisch, sondern politisch, der gleich Matth. 22, 15 ff. par. Die Todesstrafe zu vollziehen, wenn sie nach dem Gesetze gesprochen worden war, stand den Juden nicht mehr zu (8, 31): nur im Auflaufe, immerhin nach dem sogenannten Rechte des Eifers 2). konnten Steinigungen erfolgen (AG. 7, 57 f. αρμησαν ἐπ' αὐτόν) 3); und so Etwas konnte hier vielleicht am leichtesten entschuldigt werden, da die Römer auf eine solche Anklage und einen solchen Spruch der Juden gewiss keine Todesstrafe verhängt haben würden. ungeachtet der bekannten Schonung der Römischen Verwaltung gegen die Rechte und Sitten der Provinzen. Also dieses war die Frage: ob Jesus für die volksmässige Vollziehung des Gesetzes stimme, wenn sie auch den fremden Machthabern misfallen würde? oder vielleicht gar ein solches Urtheil auf sich selbst nehmen wolle 4).

So fasst Dieck a. O. die Erzählung. Die alte Strafe des Ehebruchs hätte bei der Beschränkung des Entlassungsrechtes für die Gatten zu hart scheinen können.

Richtiger das Zelotenrecht (4 Mos. 25, 8-13) Joseph. B.
 J. 4, 3, 9. Die älteren Streitigkeiten über dieses jus zeli wurden durch H. Grotius veranlasst, J. B. et P. 3, 20.

<sup>3)</sup> Entscheidend sprechen die Stellen von Maimonides u. A. b. Wagenseil. tela i. S. 301 ss aus, dass in jenem alten heiligen Eifer das Tödten eben der, in der Joh. Erz. genannten, Verbrecher und Frauen ἐπ' αὐτοφάρω rechtmässig sei.

<sup>4)</sup> Ich freue mich, in dieser Auffassung der Sache (auch in

V. 6. Πειφάζειν also ganz eigentlich, und wie dort in der Frage von dem Census: es ist, verfänglich fragen, nach der Seite des Volks hin, oder nach der Römischen 1). Und κατηγοφείν in der bürgerlichen Bedeutung wie Luk. 23, 2. 10:

Das Schreiben auf die Erde V. 6 und 8 erregte natürlich viele Fragen <sup>2</sup>). Daher sich hier auch viele Zusätze und Abänderungen gefunden haben. Am wenigsten schicklich, vielmehr kleinlich und nicht einmal verständlich, ist der Beisatz bei den Lateinern, aus Hieronymus genommen, doch, soviel man weiss, nur bei V. 8: ἐνὸς ἐκάστου τὰς ἁμαρτίας — was auch die gewöhnliche Erklärung der Lateiner blieb <sup>3</sup>). Es

der Vergleichung der Erzählung von der Zinsmünze, welche indessen schon bei Grotius geschieht), nachdem ich sie längst vorgetrager, auch in m. Lehrb. d. chr. Sittenlehre S. 233 gelegentlich angedeutet habe, vollkommen zusammengetroffen zu sein mit Hitz g: über Joh. Markus und seine Schriften (Zürich 843) 205 ff.

Doch verwandt sind, wenigstens bringen sie die Erz. in Zusammenhang mit dem sog. Zelotenrechte, die Ansichten von Grotius, Wetstein, Hug und Kühnoel. In Einem Puncte finden wir uns mit Meyer zusammen: doch in der Hauptsache treffen wir auch mit Schulthess a. O. zusammen. Lücke findet es "bei der Kürze der Erz. und bei dem Mangel an genauer Kenntniss der damal. Criminalpraxis" unmöglich, über die Collision, in welche sie Jesum haben setzen wollen, Etwas zu bestimmen.

- 1) Olshausen glaubt, dass allenfalls für dieses πειράζειν die Bedeutung "gutmüthiges Erfahrenwollen" Statthaben könne: gegen den allgemeinen Sprachgebrauch mit diesem Worte (Matth. 22, 35 ist nicht dafür), auch abgesehen davon, dass alle Texte daneben das, ενα έχωσι κατηγορίαν oder des Etwas, haben.
- 2) Selbst Grotius: sententiam aliquam dignam. Videtur id moris fuisse.
- 3) Andere Deutungen zu übergehen (die wunderlichste die von J. D. Michaelis, es habe lediglich bedeutet: wie geschrieben steht!): zu erwähnen ist, aber als ganz unglücklich, Lightfoot's Ausl., wiederholt von Otho Lex. Rabb. unter aqua amara. Ein Namenaufschreiben nimmt selbst Hug an. Rupert meint, die Gebehrde habe bedeuten sollen: suo spiritu vel digito seriptam legem, also, er sei Mehr denn Moses. Jüngst hat Hitzig a. O. nach Jer. 17, 13 den Sinn hineinlegen wollen: in Vergessenheit bringen.

ist vielmehr (und solche Züge aus dem gewöhnlichen Tagesleben lieben besonders Markus und Lukas) die Gebehrde, der Anschein der Theilnahmslosigkeit: der Schein, in sich selbst gekehrt zu sein, mit sich beschäftigt 1). So findet sich auch die Erklärung in Handschriften: καὶ προςποιούμενος oder μὴ προςποιούμενος 2). — Also liegt in dieser Gebehrde hier V. 6 dasselbe, was die Worte sagen in jener verwandten Erzählung der Drei: Τί με πειράζετε, ὑποκριταί;

V. 7. "Als sie beharrten, oder in ihn drangen, sprach er sich aufrichtend: der Schuldfreie werfe den ersten Stein auf sie." 'Aναμάρτητος, wahrscheinlich mit Bedeutung: es steht wohl dem bürgerlich Schuldlosen entgegen, deren Gleichen diese Leute immerhin sein mochten 3). Aber gewiss bezieht es sich nicht blos auf Vergehungen, wie die des Weibes (vgl. άμαρτωλός Luk. 7, 37). Den ersten Stein werfen 4) wechselt hier ab mit κατακρίνειν V. 10: und bei tumultua-

<sup>1)</sup> Unter den Parallelen, welche die Ausleger nach Wetstein zusammengestellt haben, passt vornehmlich hierher das, von Menedemus erzählte, Diog. Laet. 2. 127 (λαβών κάοφος διέγοαφεν είς τὸ ἔδαφος). Aber nicht Aristoph. Acharn. 31, wo es dem ἀποφεῖν an der Seite steht: auch nicht (wie schon Lücke bemerkt hat) das von Archytas, Ael. V. H. 14, 19: ἐπέγραφε κατὰ τοῦ τοίχου, nl. die Antwort, welche er nicht sagen wollte (ἐφυλάττετο τὰ ἄκοσμα τῶν ὀνομάτων). Ausserdem finden sich Parallelen bei Wetst. und Schoettg. z. d. St.

Luther: "will den Mund ihnen nicht gönnen, wendet ihn anderswohin, will sie auch nicht ansehen, noch ihnen antworten."

<sup>2)</sup> Die Worte, verschieden gedeutet, sind ohne Zweisel so zu sassen: sich nicht anstellend, als hörte er — sich anstellend, als hörte er nicht.

Vorgetragen wird die richtige Erklärung zuerst von Euthymius: προςεποιείτο π. είς τ. γ. καὶ μὴ προςέχειν οίς ἔλεγον.

<sup>3)</sup> In bürgerlicher Bedeutung avanaorntor Dent. 29, 19.

<sup>4)</sup> Im τ δ ν λίθον scheint allerdings (wie Tittmann aus Markland bemerkt) ein gewisser Stein gemeint zu sein, derjenige, mit welchem das Blutgericht begann. Nach Deut. 17, 7 gehörte dieses dem Zeugen: eine andere jüdische Tradition giebt Wagenseil, ad Sot. p. 455.

rischen Acten wurde ja das Urtheil nur so gesprochen, dass man den Anfang mit der Vollziehung machte. Βαλέτω, darf es, oder möge er es.

Die Rede wird gewöhnlich nur als ausweichend genommen, oder auch als beschämend, auffordernd zur Reflexion über sich: aber sie bedeutet mehr, sie verneint das, was jene gefragt hatten. Doch natürlich bezieht sie sich nicht auf das bürgerliche Leben überhaupt, als solle hier Niemand richten, verurtheilen wollen: sondern sie hat, wie die Frage, ihren Sinn in den damaligen Verhältnissen. "Einen Eifer in altisraelitischer Weise dem Gesetze zu genügen, gegen die bürgerliche Ordnung; einen solchen dürfe sich nur eben der israelitische Mann ohne Tadel beimessen:" deren es Keinen mehr gebe, wie sehr sich auch Alle in der Würde und dem Rechte von Volksmännern gefielen.

V. 8. Wiederum habe er sie sich überlassen. Ihm gegenüber hätte sie doch vielleicht die Schaam zu einer kecken Handlung hinführen können. V. 9. Jene gingen, heisst es, nach einander hinweg — Keiner also wollte die Urtheilsvollziehung beginnen, ja nicht einmal theilnehmen wollte Einer daran.

Der gewöhnlichste Text giebt als Grund an: ὑπὸ τῆς συνειδήσεως ελεγχόμενοι — diese Worte haben äusserlich besonders Vieles gegen sich 1) und sie geben wohl nicht das Rechte. Denn nicht Beschämung hat sie nach der Ansicht des Erzählers hinweggetrieben, und wie gesagt, Menschen dieser Art sind ja beschämt gerade am kecksten: sondern Furcht vor äusserlicher, politischer Gefahr. Diese war dadurch grösser geworden, dass sie nunmehr, nicht blos tumultuarisch, sondern nach Reslexion und mit Absicht hätten handeln müssen.

Aber die politische Furcht herrschte gerade bei denen am meisten, welche am eifrigsten für die alten

<sup>1)</sup> Sie gehören nur dem recipirten Text an.

Volksrechte sprachen in jener Zeit. "Einer nach dem Anderen" das Stille und Unverabredete bezeichnend. Αυξάμενοι ἀπὸ τῶν ποεσβ. ἔως τῶν ἐσχάτων. — Die ποεσβύτεροι sind dem Gegensatze nach (ἔσχατοι 1 Kor. 4, 9 1)) die Vornehmsten 2). Es kann der Ausdruck: von Jenen an bis zu diesen — nur umschreibend die Gesammtheit bedeuten sollen; vielleicht aber hat er auch besondere Bedeutung. Die Vornehmen zuerst, dem Zusammenhange nach nicht als die Sündhaftesten, sondern als diejenigen, welche von der fremden Gunst am meisten abhängig oder am meisten von der Furcht beherrscht waren.

"Und Jesus blieb allein und das Weib in der Mitte stehend" (ἐστῶσα oder οὖσα), noch den Richterspruch erwartend. Aber man darf (sonst hat die Scene etwas Unangemessenes) das μόνος καί — nicht zu abgeschlossen auffassen. Ohne Zweifel hat der Schriftsteller nur einen engeren Kreis gedacht, welcher sich inmitten der Volksmenge, welche sich in diesen Räumen bewegte, um Jesum her gezogen habe. Hier konnten nun die Ankläger sich leicht im Volke verlieren.

Auch das gewöhnlich menschliche Sichüberzeugen Jesu im Aufblicken V. 10 ist nicht im Sinne unseres Evangelium. "Wo sind deine Ankläger? hat Niemand dich verurtheilt?" Und dann V. 11: "So auch ich nicht." Dieses ist nun wohl in einem bedeutenderen Sinne zu nehmen, als in welchem die Juden das "Verurtheilen" genommen haben. Doch nicht im sittlichen: denn das Folgende πορεύου καὶ μηκέτι ἁμάρτανε (wenn

Wenige nur, doch Grotius selbst (wiewohl er ceteri statt ἔσχατοι setzt), auch Matthäi verstehen ἔσχατοι von den Jüngern.

<sup>2)</sup> Doch hat diese Bedeutung des οἱ πρεσβύτεροι, nur Vornehme, ohne eine gewisse amtliche Stellung zu bezeichnen, etwas Auffallendes. Da nun das ἔως τῶν ἐσχάτων äusserlich sehr unsicher steht (es steht dem vorigen gleich, ὑπὸ συνειδ. ἐλ.), so möchte man Tholuck beistimmen, welcher diese Worte aus dem Text'verweisen will:

wir auch nicht im πορεύου das Gebot finden wollen sich zu entfernen) enthält ja eine wirkliche sittliche Verurtheilung: und es hat geringere Bedeutung, als das ἀφέωνταί σου αὶ άμαρτίαι (Matth. 9, 2 andw.). Auch würde sich Jesus gewiss nicht in den Rang derer hineingestellt haben, welche eben nicht hatten verurtheilen wollen, als μὴ ἀναμάρτητοι. Sondern es ist der Sinn (wie Luk. 12, 14), or sei nicht da für bürgerliche Urtheilssprüche; vielmehr nur für das sittliche: daher πορεύου u. s. w. (Μηκέτι άμάρτανε 5, 14) 1).

Die Erzählung verschweigt, ob irgend ein bür-

gerliches Urtheil erfolgt sei.

V. 12. Háltv bezieht sich wohl weniger auf den Act des Sprechens (7, 37), als auf den Inhalt. Denn es wird ein anderes Bild eingeführt, in welchem Jesus gesprochen habe. Wie 10, 7. Das Oertliche wird V. 20 nachgebracht. Die Reden, die Menschen und die Scene sind wechselnd bis zum Schlusse des Capitels; aber eine Unsicherheit des Erzählers finden wir nicht in der Darstellung.

Auch dieses hier vom Lichte der Welt soll wohl nur als das Thema hingestellt sein, in welchem Jesus gesprochen habe, wie 7, 37 f. Aber dieses Bild darf gewiss noch weniger als jenes von irgend einer äusserlichen Veranlassung hergeleitet werden: etwa von der Tempelerleuchtung an der Skenopegie<sup>2</sup>), welche

<sup>1)</sup> Idealisirende Parteien der Kirche hielten in der Erzählung dieses Nichtverurtheilen, Nichtstrafen fest. Auch Luther schliesst sich hier an sie an. Unter Anderem (2390): "Also predigt man im Reiche Christi: und, wenn diese Predigt kommt, die hebt auf das Schwert, den Richter u. s. w., den Henker und Alles. Denn — hat Einer gesündigt, so haben sie Alle gesündigt. — Sie sind schon verurtheilt, und ist das Urtheil gefällt, dass sie unter dem Zorne Gottes sind —."

Euthymius wendet den Sinn der Worte Jesu anders: εὶ ἐκεῖτοι, ἄνθρωποι ὅντες, οὐ κατέκριναν — πολλοῖ μάλλον οὐδὲ ἐγοἰ — θεὸς ἀν καὶ τοῦ νόμου κύριος.

<sup>2)</sup> Im Tr. Succa nur vom ersten Festabend, von den Rabbinen von allen Abenden des Festes berichtet.

ja überdiess jetzt, da das Fest beschlossen war 1), aufgehört hatte 2). Eher durch eine verlesene 3) Schriftstelle, wie Jes. 42, 6 vgl. Luk. 2, 32. Das Lichtbild hier auf die irdische Wirksamkeit Jesu angewendet (s. bei 1, 5), umfasst auch hier Mehr als blosse Geisteserleuchtung. Und an die Stelle der Parabeln bei den drei Ersten werden in diesen letzten Volksreden Jesu die drei Allegorie'n aufgeführt vom Quell des Lebens (C. 7), vom Lichte der Welt (C. 8), und vom Hirten der Menschen (C. 10): Beseligung, Vollendung, Sicherheit des Lebens.

Also das Licht der Welt: das, was Reinheit und Klarheit schafft für das innerliche Menschenleben. <sup>6</sup>O ἀκολουθῶν ἐμοί gehört sowohl dem Bilde, als dem Gedanken an: "Wer sich von mir leiten lässt." Aber die Prädicate: οὐ μή — ἀλλ' ἔξει — sind nicht von Lebenserleuchtung überhaupt zu verstehen <sup>1</sup>); dann würden sie ganz müssig sein, und schon im Namen τὸ φῶς τοῦ κόσμου inneliegen: sondern das erste (12, 35. 1 Br. 1, 6. 2, 11) bedeutet, dass die Finsterniss für immer verbannt sei aus einem solchen Leben, und das zweite giebt den Grund davon so an, wie 4, 14. 7, 38 in einem anderen Bilde: ein Solcher wird das Licht in sich selbst haben <sup>5</sup>), mitgetheilt eben von dem, wel-

<sup>1)</sup> Wiewohl Viele, welche die vorangehende Perikope für unächt hielten, auch diese Reden noch in den letzten grossen Festtag setzten. Aber die Scene aus dem Synedrium tritt zu bedeutend ein, als dass sie Episode sein könnte. Lücke macht darauf aufmerksam, dass Ort (V. 20) und Zuhörer (hier mehr die Ἰουδαῖοι, dort der ὄχλος) anders erscheinen als vorher.

<sup>2)</sup> Paulus fand daher die Veranlassung der Rede darin, dass diese heiligen Lichter erloschen gewesen seien: Hug in dem Anblicke der goldenen Leuchter des Vorhofes.

<sup>3)</sup> Oder sonst in das Gedächtniss zurückgerufen — wenn (vgl. Lücke gegen Vitringa) keine Vorlesungen der Propheten im Tempel Stattsanden.

<sup>4)</sup> Eξει τὸ φῶς Grotius: habebit sibi praeviam lucem -.

Nonnus treffend: καταυγάζειεν, έχων όμόφοιτον έν αύτῷ — φάος ἔμπεδον.

cher das Licht selbst ist.  $\Phi\tilde{o}_{5}$   $\xi \omega\tilde{\eta}_{5}$  — im Prolog standen die Begriffe, Leben und Licht, aus einander, hier fallen sie zusammen: Licht, welches Leben gewährt (vgl.  $\tilde{a}\varrho\tau\sigma_{5}$   $\xi$ . 6, 35. 48), oder auch, welches zum Leben führt.

Auch die Rede der Pharisäer V. 13 (wieder als der Sprecher des Gesetzes) scheint sich nicht auf die eben wiedergegebenen Worte Jesu zu beziehen; sie fällt neben diesen fast zu prosaisch ab; sondern auf den Gesammtsinn dessen, was Jesus gesprochen hatte von seiner Person und von der Vereinigung mit derselben. "Du legst für dich selbst Zeugniss ab, dein Zeugniss gilt nichts."  $2\lambda \lambda \eta \partial \eta s$  est wie 5, 31. Es ist wohl als Aufforderung zu nehmen, sich als den auszuweisen, welcher er sein wollte.

Die Antwort V. 14—18 (ähnlich, doch dort das an der Seite lassend, was hier voransteht, dass er für sich zeugen dürfe: 5, 36— Ende) läuft in drei Gedanken: sein Wort gelte, als dessen, welcher sich seiner, in seinem idealen Dasein, vollkommen bewüsst sei (V. 14)— und als dessen, mit welchem Gott sei (V. 16). Endlich, auch Gott zeuge für ihn. Dieses hier (V. 19) wieder von der Seite, dass sich in ihm die göttliche Art darstelle, wahrnehmbar denen, welche einen Sinn hätten für das Göttliche (5, 37. 7, 17).

Kåv ἐγὸ μαοτ. π. ἐμ. kann auch hier in hypothetischer Bedeutung genommen werden: denn nur und unbedingt hatte er ja nicht von sich selbst gezeugt. Doch räumt er V. 18 sein Zeugen von sich selbst ein. Also κἄν ἐγᡠ u. s. w.: nun wiewohl ich —. "Οτι οίδα πόθεν ὑπάγω 1), keine Selbsttäuschung finde Statt, er kenne sein Amt und seine Bestimmung 2). Aber diese Worte sind keine blosse Ausführung von dem ἡ μαοτ.

<sup>1)</sup> In manchen alten Erklärungen wird in das oloa überhaupt nur die Bedeutung der Gewissheit gelegt.

<sup>2)</sup> Luther (2420): "er weiss seines Amtes und Wesens Anfang und Ende, wie es hinaus soll gehen."

μου ἀλ. ἐστι ¹) —: vielmehr muss man als ihren eigentlichen Gedanken den auffassen, dass bei einem solchen höheren Charakter ein Irrthum über sich selbst nicht möglich sei ²). Πόθεν ἤλθον ³) καὶ ⁴) ποῦ ὑπάγω zusammen das, was 7, 28 πόθεν εἰμί heisst.

Der Satz: ὑμεῖς δέ und V. 15 sind negative Zwischenreden gegen ihr Urtheil über ihn. Zwar hatten die Juden vorher nicht ausdrücklich gegen ihn gesprochen, und daher nahmen Viele an, der Ev. habe Reden, Einwürfe u. s. w. hinweggelassen 5): dieses ist möglich, aber hinter der Rede V. 13 verbarg sich ja doch Unglaube an ihn. Das κατὰ τὴν σάρκα κρίνειν giebt die Anwendung, das Einzelne von dem μὴ εἰδέναι u. s. w. V. 15. "Ihr kennt die höhere Person nicht, und urtheilt also in gemeiner äusserlicher Weise." Κατὰ τὴν σάρκα ist wohl nicht in der objectiven Bedeutung des Wortes σάρξ zu nehmen (vgl. κατὰ σάρκα γνῶναι, 2 Kor. 5, 16) 6); Christus würde sich bei Johannes nicht solch eine geringfügige Erscheinung beigelegt haben 7): sondern es ist vom σάρκινον der Ge-

<sup>1)</sup> So, zu bürgerlich, Grotius: legationis injunctae conscius est is cui injuncta est, reliqui ab ipso hoc debent discere.

<sup>2)</sup> Dieses meinen auch Augustinus Worte bei der Stelle (tr. 35, 6). lumen et alia demonstrat et se ipsum, und was weiter dort in demselben Sinne.

<sup>3)</sup> Πόθεν ἔρχομαι wechselt wohl ohne besondere Bedeutung mit πόθεν ήλθον ab.

<sup>4)</sup> An der zweiten Stelle lesen Griesb., Kn. und Scholz  $\vec{\eta}$   $\pi o \tilde{v} \, \dot{\nu} \pi \dot{a} y \sigma$ . Lachm., Tisch. behalten  $\kappa a \dot{t}$  bei; anch Fritzsche zu Mark. S. 275, wo er von diesem Wechsel mit  $\vec{\eta} - \kappa a \dot{t}$  spricht, zieht hier  $\kappa a \dot{t}$  vor.

<sup>5)</sup> Dieses war die Meinung der Griech. Väter. Oder Euth.:  $\epsilon l\delta \dot{\omega} s$  αὐτοὺς  $\mu$   $\dot{\epsilon} \lambda \lambda$  ον τας  $\epsilon l \pi \epsilon \tilde{\imath} v$ , ὅτι καλ διατί οὐ κολάζεις  $\dot{\eta} \mu \tilde{\alpha} s$  u. s. w.

<sup>6)</sup> Nonnus: ὑμεῖς εἰςουρόωντες ἐμὴν βροτοειδέα μορφήν, ἀνδρομέην κατὰ σάρκα δικάζετε — Es ist überhaupt die gangbare in der alten Kirche.

Es wird von Lücke für diese Erklärung der Artikel geltend gemacht im κατὰ τὴν σάρκα. Aber er kann auch das σάρ-

sinnung zu verstehen, dürftig, gemein; eben weil sie unfähig wären, das Ideale, die göttliche Gestalt aufzufassen 1).

'Εγὰ οὐ κοίνω οὐδένα — dieses ist wohl weder in dem gewöhnlich menschlichen Sinne zu nehmen (scharf, unbedingt richten, oder verurtheilen), in welchem das μὴ κοίνειν steht Matth. 7, 1 ²). Jak. 4, 11 f.), diese sittliche Vorhaltung würde hier ohne Bedeutung stehen, noch ist es im Sinne zu beschränken: jetzt noch nicht (vgl. 5, 22. 27. 30) ³), denn auch V. 16 bezieht sich auf seine gegenwärtige, irdische Existenz; auch ist es nicht durch κατὰ σάρκα zu suppliren ¹): passender noch wäre: ich richte nicht allein ⁵)—sondern es will sagen, seine Bestimmung ⁶) (und nicht gerade nur die Messianische, wie 3, 17) sei das Richten nicht, vielmehr das Lieben und das Fördern ²). Dabei aber nun der Nebensatz V. 16: er vermöge es mehr als irgend ein Mensch §) (1 Kor. 2, 15 im beschränkteren

κινον als einen bestimmten, eben als ihren Zustand, bezeichnen sollen.

<sup>1)</sup> Wie hier oben , nur  $\sigma \acute{a} \varrho \xi$  von menschlicher Natur überhaupt verstanden , Cyrill.

<sup>2)</sup> Im Sinne dieser Stelle (doch mit der Bedeutung: ich finde darin nicht meinen Zweck) fasst es de Wette.

<sup>3)</sup> Die gewöhnliche Meinung in der alten Kirche. August. und Theoph. verbinden diese und die folgende.

<sup>4)</sup> So Cyrill. Bei den Neueren ist dieses die gangharste Deutung (auch Paulus und Kühnoel).

<sup>5)</sup> Storr. Op. p. 3. 245 s. So auch Lücke: doch schwankt er zwischen ihr und der vorigen: ich richte κατὰ πνεῦμα "nach dem Inneren, nach der ewigen Wahrheit und Wesentlichkeit."

<sup>6)</sup> Unter den Neueren so u. A. Tholuck, Meyer.

<sup>7)</sup> Zu beschränkt Calvin und Beza: nur das Lehren. Aber Luther: "ich hebe das Gericht auf, auf dass ich Andere zu mir bringe und sie Alle erleuchtet werden. Summa: er will nicht ein Richter sein, sondern helfen." Rupert: non veni judicare, sed judicari.

<sup>8)</sup> Άληθινή, wohlbezeugt statt ἀληθής — so Lachmann und Tisch. Das ἀληθινόν werden wir dann in keiner anderen Bedeutung zu nehmen Laben, als welche ἀληθής hat — nicht in der gewöhnlichen bei Johannes.

Sinne dasselbe). Aber als der Grund dafür steht etwas Anderes als  $\overline{V}$ . 14: nämlich dass er göttlich unterstützt werde: eben weil er sich hier nur in seiner menschlichen Persönlichkeit dargestellt hatte 1). Móvos wie 29. 16, 32, mir überlassen.  $A\lambda\lambda$   $\delta\gamma\dot{\phi}$  — wir sind Beide da: wie sogleich V. 18.  $\delta\gamma\dot{\phi}$   $\epsilon\lambda\mu\nu$  —.

V. 17. 18. Doch auch Gott zeuge für ihn. Hier dieses ὑμέτερος νόμος wie 15, 24 vgl. 11, 19. Immerhin kann auch Jesus so gesprochen haben: gewiss aber gehören solche Ausdrücke dem Standpuncte unseres Evangelisten an, auf welchem das Judenthum und seine Grundlage überwundene, vergangene Dinge waren. — Das auch im N. T. öfters gebrauchte (Matth. 18, 16. 2 Kor. 13, 1) Gesetz wird, in freier Form, gegeben aus 5 Mos. 17, 6. 19, 15. "Das Zeugniss Zweier gilt." Entweder hat das ἀνθοώπων keine Bedeutung, oder der Sinn ist, dass es gelte, auch wenn es nur von Menschen gegeben werde. Dagegen steht ein anderes Doppelzeugniss V. 18, in welchem Gott zugleich mit dem Menschen spricht ²). Das Ich im 18. V. ist daher hier nur die menschliche Persönlichkeit Jesu.

Die jüdische Frage V. 19 ist gewiss nicht so zu nehmen, als verstünden sie unter seinem Vater ein sichtbar gegenwärtiges Wesen 3). Sondern sie verstehen auch (wenn auch im Hohn) die Gottheit unter dem Vater: aber sie wollen das Zengniss von ihm sichtbar vor sich haben 4). Daher denn auch ποῦ

Daher bedeutete diese Stelle viel in der socinianischen Christologie.

<sup>2)</sup> Denn natürlich sind dieses die zwei Zeugen: nicht der Vater und der Gottessohn, vom Menschen Jesus verschieden, wie Olsh. annimmt: "wenn man will, auch der h. Geist."

<sup>3)</sup> Auf seinen menschlichen Vater beziehen die Frage, entweder als sei sie verstellt und hinterlistig horchend, da sie wohl verstanden hätten, dass er den himmlischen meine, oder als lästere sie seine menschliche Geburt, Viele in der alten Kirche.

<sup>4)</sup> So de Wette und Meyer. Aber schon Luther: "als sollten sie sagen: wir hören des Vaters Zeugniss nicht."

(nicht  $\tau is$ ) — ähnlich Philippus, 14, 8. Und dem angemessen ist die Antwort V. 19, ganz der an Philippus dort (V. 9) entsprechend 1).

"Ihnen sei der Vater nicht sichtbar, indem sie ihn, Christus, nicht erkennten; denn, wenn sie dieses vermöchten, würde jenes sein" 2). Also bedeutet das εἰδέναι, in Beziehung auf Jesus, in Art und Würde begreifen, in Beziehung auf Gott, seine Erscheinung, sein Zeugniss, verstehen, merken. Der erste Satz: οὔτε — πατέρα μου, sagt das geschichtlich aus, was der zweite beweisend hinstellt. "Einen so wenig als den Anderen — mit dem Einen müsstet ihr ja auch den Anderen kennen." Auf solche Reden weist zurück 12, 44 ³).

Die Notizen V. 20 gehören zu einander: wiewohl er am freiesten Orte sprach 1) (ἐν τῷ γαζος.) und zum Volke (διδάσκων 7, 28), blieb er dennoch unverletzt. Dieses οὐδεὶς ἐπ.—ωρα αὐτοῦ, wie 7, 30. Ob nun das γαζοφυλάκιον hier den Raum um die Gefässe des Einsammelns (Mark. 12, 41. Luk. 21, 1) 5) in einem der äussersten Vorhöfe, dem der Frauen, bedeuten solle,

<sup>1)</sup> Die Griech. VV. nehmen also fälschlich an, er gebe ihnen keine Antwort auf ihre Frage.

<sup>2)</sup> Auch hier geben die lat. Uebersetzungen das av durch forsitan — wie 5, 46, zuerst von Erasmus verbessert. Augustinus und die Späteren, wie Rupert, deuten viel an diesem forsitan herum.

<sup>3)</sup> Mehr im äusserlichen Sinne, vom Sendenden und Gesendeten, ist gesprochen 1 Jo. 2, 22 f. ὁ ἀρνούμενος u. s. w. Freilich war dieses auch hier die gangbare Deutung im Socinianischen Sinne. Mehr noch hat Grotius die Stelle misverstanden: si consideraretis me doctorem esse sanctissimi dogmatis, facile et hoc conciperetis, non alium a me patrem appellari quam Deum.

<sup>4)</sup> Οππόθι πολλοί — ἐπεστείχοντο πολῖται, setzt Nonnus hinzu. Dagegen Origenes (19, 2) eine allegorische Bedeutung in die Sache legt (τὰ νομίσματα, οί θεῖοι λόγοι u. s. w.)

<sup>5)</sup> Lightf. chorogr. Marco praemissa, c. 3, 1 — 4 und de templo Hier. c. 19. Wülfer zu Schekalim p. 52 f. 66 f. Bei Josephus B. J. 5, 5, 2, γαζοφυλάκια, mit Hallen umgeben.

oder die Hallen um die Schatzkammer (Korban) 1) — Wir haben keinen Grund, das Folgende für Reden aus anderer Zeit und Gelegenheit zu halten 2).

Hier wieder die Worte des Abschiedes, wie 7, 33 f. Doch πάλιν bezieht sich wohl nicht auf jenes früher Gesagte, sondern es soll die Fortsetzung der eben gegebenen Reden bezeichnen. Die Worte ζητήσετέ με 3) und das ὅπου — ελθεῖν sind gewiss wie dort zu verstehen, das Zweite also davon, dass der Tod zwischen ihm und ihnen liegen werde, um ihn auf der Erde nicht zu finden. Das οὐχ εὐοήσετε bleibt weg 1); aber es kommt hinzu. ἐν τῆ ἀμαοτία ύμῶν (V. 24. εν ταϊς άμαρτίαις ύμων) αποθανεῖσθε. "Mit euren Sunden behaftet (9, 34) 5) werdet ihr sterben." Sünde und Sündenschuld sind dabei zusammen zu denken 6). Niemand wird sie dann noch von euch nehmen können - die Zeit des Heiles wird für euch vergangen sein (Luk. 19, 42). Aber wir haben ein Recht anzunehmen, dass Christus eine schwere Nachwirkung dieses Zustandes über die irdische Lebenszeit hinaus

<sup>1)</sup> Im B. Nehemia γαζοφυλάκιου (auch 1 Makk. 14, 49. 2 Makk. 3, 6) und γαζοφυλάκια genannt, 16, 37 ff. 13, 7 ff.: doch verlegt die Mehrzahl der Juden dieses γαζ. in das Heiligthum selbst, was denn für unsere Erzählung nicht passen würde.

<sup>2)</sup> Ausdrücklich nimmt Origenes (to. 19, 3) an, die Bezeichnung V. 20 gehe alle folgende Reden bis Ende des Cap. an.

Ζητεῖν erklärt Grotius hier vom feindseligen Suchen, velle nocere.

<sup>4)</sup> Auch 13, 33 steht es nicht: es lag im  $\xi\eta\tau\eta\sigma\varepsilon\tau\dot{\epsilon}~\mu\varepsilon$  — eher also galt dem Schriftsteller das  $\sigma\dot{v}\chi~\varepsilon\dot{v}\sigma$ . als entbehrlich, denn das  $\xi\eta\tau\eta\sigma$ .  $\mu\varepsilon$ , was (vgl. oben S. 304) vielen Anslegern dort entbehrlich schien. Das Weglassen des  $\xi\eta\tau$ .  $\mu\varepsilon$  bei Nonnus schreibt sich wohl von der Bemerkung her, dass die Juden es nicht berücksichtigt haben sollen.

<sup>5)</sup> Nonnus unter anderen Umschreibungen bei V. 24: θνήσκετε δυσσεβίης έγκύμονες. Euth.: συνεχόμενοι αὐταῖς.

<sup>6)</sup> Zu sehr und unberechtigt würden wir die Bedeutung der Worte beschränken, wollten wir nur die Sünde des Unglaubens darunter verstehen: dieses von Altersher die gangbarste Erklärung.

gemeint habe, nicht blos die Nichterfüllung der irdischen Bestimmung: nur ist die Formel der Stelle nicht auf das ewige Unheil ("den ewigen Tod") zu deuten 1). Anders die ähnliche Formel Ezech. 3, 18, deren Bedeutung man oft auch in unsere Stelle herühergenommen hat 2) (18, 26, 33, 9, 18).

Diese Juden kommen nun V. 22 dem Sinne Jesu näher, als die 7, 35 3), dass er nämlich von seinem Tode spreche. Aber sie verstehen es von einer Trennung ihrer Beider Geschicke eben im Tode, und (ist dieser Zug etwa nicht jüdisch?) so, dass das ihrige im Vortheil sein müsse 1). Die Deutung vom Selbstmorde mag sich auch an das "Gehen" angeknüpft haben 5): dieses vom freiwilligen Gehen verstanden nach einem sehr gemeinen Redegebrauche 6). Den Selbstmördern hat die Volksmeinung ja überall und immer ein schwereres Geschick im Tode zugedacht, dieses auch im Bilde einer grauenvollen Wohnstäte im Schattenreiche vorgestellt (άδης σκοτιώτερος im Pharisaismus 7)). Vorzugsweise dieses bei den Juden, in deren Sinne immer ein tiefer Abscheu vor jener That gelegen hat. "Will er sich etwa selbst umbringen, da er ja sagt u. s. w. "8).

<sup>1)</sup> Selbst Meyer hat sie so gedentet.

<sup>2)</sup> Grotius, Lampe, Kühnoel. In alter Zeit Theod. Mopsu. i. d. Cat.: τοῦ εἰς ἐμὲ πλημμελήματος δώσετε δίκην.

Die unglückliche Conjectur T. Faber, ἀποξενοῖ für ἀποκτενεῖ, hat niemals Freunde gefunden.

<sup>4)</sup> Herakleon richtig: πονηφώς διαλογιζόμενοι οί Ίουδ. ταῦτα ἔλεγον, κ. μείζονας έαυτοὺς ἀποφαινόμενοι τοῦ σωτῆρος.

<sup>5)</sup> Nonnus hebt dieses hervor: ἐμὴν ὁδὸν αὐτὸς ὑδεύσω.

<sup>6)</sup> Wiewohl die Worte für Gehen in jedem Sprachgebrauche den Tod überhaupt bedeuten: über ἀπελθεῖν, ἀπιέναι vgl. Wyttenbach zu Eunap. 1. 196. 355.

<sup>7)</sup> Joseph. B. J. 3, 8, 5. Als Gesetzesstelle gegen diese That—auf eine solche beruft sich auch Josephus—galt bei den Juden immer Gen. 9, 9. Seit Wetstein ist die obengegebene, die gewöhnliche Erklärung der Rede: ob sie nun im Ernst oder im Spott gesprochen sein solle.

<sup>8)</sup> Origenes sonderbare Meinung (to. 19, 4), die Frage sel

V. 23 ist keine Erklärung der Worte: ὅπου έλθεῖν, oder des ἐν τῆ άμ. — ἀποθανεῖσθε, sondern die wirkliche Antwort auf die jüdische Deutung V. 22. Zugleich: ihr Beider Geschick könne nicht so verschieden sein, dass es ihm übel ergehe, ihnen glücklich, sondern umgekehrt müssten sich ihre Geschicke trennen - und: er könne nicht in sündlicher Weise von ihnen scheiden 1). Die beiden Formeln, εκ των ανω 2) und οὐκ ἐκ τοῦ κόσμου τούτου bedeuten wohl nicht dasselbe (so dass die zweite nur als Negatives dem ersten beigesetzt wäre), sondern (vgl. das ἐπάνω 3, 30 f., dort im Gegensatze zu ἐκ τῆς χῆς, und das οὐκ ἐκ τοῦ κ. τ. 17, 14. 16) 3) das Erste bezeichnet die übersinnliche Würde, das Zweite die überirdische Gesinnung. Der Paulinische Sprachgebrauch hat das are von Beiden, von der Gesinnung Kol. 3, 1 f., vom himmlischen oder himmelsgleichen Leben Gal. 4, 26. Phil. 3, 14. V. 24 die Deutung dessen, was die Juden übergangen hatten in seiner Rede (V. 21). "Gesagt nun habe ich euch, dass ihr sterben werdet in earen Sünden: denn, wenn ihr nicht an mich glauben werdet, müsst ihr sterben in euren Sünden." Eben, weil dieses Glauben allein rettend auf sie einwirken könnte. Das πιστεύειν ὅτι ἐγώ εἰμι kehrt so wieder 28. 13. 13. 19, das εγό είμι nicht blos durch δ Χοιστός zu suppli-

aus einer Messianischen Tradition hergekommen, nach welcher der Christus freie Macht über sein Leben haben sollte (wie es denn unten 10, 18 von Jesu selbst gesagt werde), da ihm dann auch Niemand würde folgen können — hatte zum Grunde, dass nach so glänzenden Reden der jüdische Gedanke, buchstäblich genommen, unbegreislich sein würde. Aber er fühlt es selbst als βεβιασμένη έφμηνεία.

<sup>1)</sup> Trefflich Theod. Mops. z. d. St.: οὐδὲν θαυμαστόν, ὑμᾶς τοιαῦτα ἐννοεῖν κ. τ. λ. 'Αλλ' οὐκ ἐγὰ πράξω τι τοιοῦτο · ἄνωθεν γάρ εἰμί.

<sup>2)</sup> Das κάτω wird vom Schattenreiche verstanden bei Nonnus: ὑμεῖς νερτερίοιο κατήλυδες ἐστὰ βερέθρου.

<sup>3)</sup> Unrichtig wird von Meyer die Messianische Bedeutung des οὐτος alών hierher und auf οὐ. ὁ κόσμος bezogen.

ren (4, 26), sondern durch ein höheres Prädicat. Es ist daher allgemein zu nehmen: der, welcher ich sein will, oder überhaupt: Jener, den ihr wisst. Aber gewiss steht es auch hier nicht in jenem höheren Sinne, in welchem es ein A. T.liches Prädicat der Gottheit ist 1).

Als eine unbestimmte Formel nehmen es denn auch die Juden in der Frage V. 25: σὐ τίς εἶ; ²) Die Antwort geht bis V. 29. "Er habe es ihnen gesagt, wer er sei (V. 25). Aber er habe es auch nicht nöthig zu sagen, es sei wahrnehmbar genug, dass er das Göttliche darstelle, verkündige (V. 26). Sie würden es zu spät einsehen (V. 28), und auch äusserlich, im Gedeihen, im Siege seiner Sache, werde es sich erweisen" (V. 29). Die letzten Reden Jesu bei den Drei führen ganz denselben Charakter: nur richten sie sich mehr auf das Volksgeschick der Juden, durch die Schuld ihres Unglaubens: diese hier auf die Noth im Leben der Einzelnen.

Die unendlich vielgedeuteten Worte V. 25 3) müssen wenigstens so geschrieben werden, wie es selten im Alterthum (Nonnus allein las so 4)), aber seit Erasmus durchaus, auch in dem später gangbaren Text geschehen 5):  $\tau \dot{\eta} v \ \dot{a} \varrho \chi \dot{\eta} v \ \dot{\delta}$ ,  $\tau \iota \kappa a \iota \lambda a \lambda \tilde{\omega} \ \dot{\nu} \mu \tilde{\iota} v \ ^6$ ). Die

<sup>1)</sup> Beide Erkll. verbindet Lampe.

Der Antwort Jesu unangemessen nahmen sonst Viele (auch Aug. und Luther, Kühnoel) die jüdische Frage als Verhöhnung seiner Person bei menschlicher Abstammung.

Reiche Erörterungen nach den früheren Observe.sammlern, vorn. Elsner, bei de Wette, th. St. u. Kr. 1834. 4. 924 ff. und bei Lücke.

 <sup>&</sup>quot;Οττι πεο ὑμῖν ἐξ ἀρχῆς ἀὐριζον. Doch hat diese Auffassung auch wohl bisweilen der Uebersetzung durch qui zum Grunde gelegen.

<sup>5)</sup> Doch Bengel kehrte zum ört zurück.

<sup>6)</sup> Als Frage wird es geschrieben von Matthäi und Lachmann.

Schreibart  $\delta \tau \iota$  giebt keinen Sinn, wie man auch die Worte fassen und wenden möge 1). Also "das sei er, was "wie er ja immer von sich vor ihnen spreche" 2). Denn so sind die Worte zu nehmen: die Uebersetzung: das sei er, als welcher er zu ihnen spreche (als was diese Reden ihn kundmachten), würde dem Sinne ganz angemessen sein; aber der Ausdruck wäre gezwungen, unnatürlich. Auch die Erklärung passt nicht zu den Worten: der ich mit euch rede. Ueberdiess würde dieses nur abweisend gesprochen sein: ich bin der ich bin. Minder sicher ist die (ohne Zweisel adverbiale) Bedeutung des  $\tau \dot{\eta} \nu \ do \chi \dot{\eta} \nu$ . Nur die Uebersetzung: Für's Erste 3) — muss zurückgewiesen werden: denn weiter wollte Christus ja Nichts sein, als

Diesem würde die Schreibart  $\tau i$  ohne  $\delta$  (auch B liesst so) angemessener sein. O,  $\tau \iota$  würde zu sehr nach einem bestimmten Grunde fragen: was kann es doch sein u. s. w.?

Eine neue Fassung als Frage, nämlich als doppelte, b. Meyer, Nachtrag zu Jo. 8, 25 (Anh. z. Comm. ü. d. Apostelgeschichte) "ihr fragt nach der Hauptsache? das fragt ihr, was ich zu euch spreche?" ist von Lücke treffend bestritten worden. Diese Bedeutung des  $\partial \varrho \chi \dot{\eta}$ , der Sinn (was soll diese "Hauptsache" sein?), und der zweite Satz in Ausdruck und nach Sinn: Alles ist hier fremdartig. Jene Bedeutung des  $\partial \varrho \chi \dot{\eta}$  hat übrigens Lightf. zuerst aus dem Rabbinismus behauptet.

1) Etwa supplirend: das ist überslüssig (so Euthymius). Oder δτι als Interjection des Unwillens genommen (wahrsch. Chrys. u. Theoph.). Oder ὅτι weil (Augustinus). Ganz unangemessen würde die Verbindung des Satzes: Θτι — ὑμῖν mit dem Anfange des 26. V. sein. Dieses findet sich bei einigen Alten, wie bei Nonnus und in der lat. Kirche: ob sie nun ἔχων dort gelesen haben oder nur so übersetzt. Auch bei Camerarius, und u. A. bei Paulus. Bengel (vgl. auch Raphel. Obss. Herodot. 293 ss.) und Olshausen so, dass ὅτι — ὑμῖν als Zwischensatz genommen wird: was ich euch offen sage.

2) Dieses aber in einem umfassenderen Gedanken aufzufassen, dass es anzeigen soll, wie seine höhere Persönlichkeit in seinen Reden erscheine. Nicht blos: dass er als Lehrer, Ermahner, zu ihnen spreche.

3) Luther fasst den Satz nach dieser Erklärung des r. å. so: "ihr sollt's nicht erfahren, wer ich sei: es sei denn, dass ihr mich für euren Prediger erkennt."

das, worauf er hier hindeutet  $^1$ ). Aber es könnte die Wahl offen bleiben zwischen den Uebersetzungen: vom Anfange her — dieses entweder vom Anfange der Dinge (1, 1) verstanden  $^2$ ), oder vom Anfange seines Wirkens: da denn entweder  $^{\tilde{o}}$ ,  $\tau\iota$  voraufgenommen werden und  $\lambda a\lambda \hat{o}$  in der Bedeutung von  $\hat{\epsilon}\lambda \dot{a}\lambda \eta \sigma a$  gefasst oder bei  $\tau \dot{\eta} v$   $\dot{a}$ . verstanden wird  $\hat{\epsilon}\lambda \dot{a}\lambda \eta \sigma a$  (übrigens gebraucht Joh. im zweiten Sinne immer  $\dot{a}\alpha'$   $\dot{a}\varrho\chi\dot{\eta}\varsigma$  15, 27. 16, 4  $^4$ )) — und: durchaus. Das Letzte ist dem Sinne und Ausdrucke angemessener  $^5$ ): es ist dieses auch eine der ältesten Deutungen  $^6$ ). Ganz ähnlich 10, 25:  $\epsilon \bar{\imath} \sigma o v \ \psi \mu \bar{\imath} v \ , \kappa a \bar{\imath} \ o \dot{v} \ \pi \iota \sigma \tau \epsilon \dot{\nu} \epsilon \tau \epsilon \ —$  und dort auch werden darauf die göttlichen Erweise aufgeführt.

Dabei nun V. 26: πολλά έχω 7) - κοίνειν, er

<sup>1)</sup> Man müsste denn das Fernere, Zweite nach dem "erstlich" für den Namen halten, welchen die Juden abgefragt hatten. So de Wette: dessen Uebersetzung des  $\tau \dot{\eta} v$  å $\varrho \chi \dot{\eta} v$  (von Vornherein) von der vorigen wohl nicht abweicht.

<sup>2)</sup> Cyrill, Nonnus, Lampe — neuerlich Fritzsche, de conformat. N. T. critica (841) p. 53. Also: vom Anfang bin ich, was, wie u. s. w.

<sup>3)</sup> Das Erstere Calvin, Beza, neuerlich bei Tholuck: das Zweite bei Meyer.

In der Sprache der Alex. Uebersetzung ist dieses die durchgängige Bedeutung des τὴν ἀρχήν.

<sup>5)</sup> In der classischen Sprache ist dieser Gebrauch des  $\tau \dot{\eta} \nu$   $\dot{\alpha} \varrho \chi \dot{\eta} \nu$  oder  $\dot{\alpha} \varrho \chi \dot{\eta} \nu$  häufiger neben der Negation "von Grund aus nicht": daher Lennep zu Phalaris S. 94 ff. u. 274 f. Leipz. A. es überall, wo es ohne jene Negation steht, im Anfang, verstanden haben will. Dagegen sind Stellen, wie (die von L. selbst erwähnte) Plat. Lys. p. 237 Bip. V.  $\tau \ddot{\omega} s$  of  $\dot{\alpha} y a \vartheta o t$  u. s. w.  $\varphi i \lambda o t$   $\dot{\epsilon} \sigma o v \tau a t$   $\tau \dot{\eta} \nu$   $\dot{\alpha} \varrho \chi \dot{\eta} \nu$ ; —  $\varphi i \lambda o t$   $\dot{\epsilon} \sigma o v \tau a t$   $\tau \dot{\eta} \nu$   $\dot{\alpha} \varrho \chi \dot{\eta} \nu$ ; Vgl. auch Lex. Xenoph. u. d. W.

<sup>6)</sup>  ${}^{\circ}O\lambda\omega_{5}$  Chrys., Euthymius. Nach Erasmus dann die meisten Neueren nach derselben Erk!. Einige: gewiss, wahrhaftig (die Bed. mehr subjectiv gefasst). Die Lateinische Kirche dagegen nahm  $\tau \eta \nu$  å $\varrho \chi \eta \nu$  als Bezeichnung Christi (Apok. 22, 13). So noch Bolten. Rupert findet in den Sätzen  $\tau \eta \nu$  å. —  $\delta \tau \iota$  κ. λ.  $\upsilon$ . —  $\pi o \lambda \lambda \dot{a}$  έχω u. s. w. die apokalyptische Umschreibung 1, 8. Gersdorf Beitrr. 495 zieht  $\tau$ . a.  $\iota$ u ε $\iota$ αε, sieh unrichtig auf alte Zeugen, z. B. Nonnus, berufend.

<sup>7)</sup> Es ist zum Sinne gleich (nur eine verschiedene Bedeu-

Diese Sätze sind immer verschieden aufgesasst worden 3). Die gegebene Erklärung ist die meist Johanneische, wie uns dünkt. Doch die Auslegungen: nur das Eine will ich sagen 1) — oder: ich bin berechtigt zu sprechen und zu richten 5) — legen in das ållå fremde Bedeutungen, von ovv und von yao.

Der innere Beweis wird in dieser Stelle minder

tung des ἔχω findet dabei Statt), mit de Wette den Satz kategorisch aufzusassen: ich habe zu sagen,

<sup>1)</sup> Grotius legt in die Stelle einen unangemessenen Gegensatz: de me hoe tantum - de vobis multa etc.

<sup>2)</sup> Die Sątzfolge-wird ähnlich gefasst bei Euth.: ich will es nicht, und folge darin dem Vater (οὐ βούλομαι νῦν, διότι οὐδὲ ὁ πατήρ μου βούλεται). Auch bei Meyer: "ich will es nicht, und träge nur die Gottempfangene Lehre vor." Wie oben, nur zu beschränkt, Theod. Herakl. i. d. Cat.: ὁ πεμψ. με ἀλ. ε., δς ωρισε τὸν τῆς ἀποδώσεως καιρὸν τῷ κόσμφ καταστῆναι.

<sup>3)</sup> Vgl. Schott. opuscc. 1. 94 ss.

<sup>4)</sup> So Grotius, Semler u. a. Aeltere.

<sup>5)</sup> Diese Auffassung findet sich im Wesentlichen von Schott, Kühnoel, auch von de Wette, Lücke, Tholuck vorgetragen. Gegen dieselbe ist auch das einzuwenden, dass das λέγειν εἰς τὸν κόσμον doch wohl mehr umfasst als das λαλεῖν κ. κρίνειν περί αὐτῶν. Das rec. λέγω scheint dem λαλῶ, welches sehr bezeugt ist (Lachm., Tisch.), doch vorzuziehen zu sein: weil λαλεῖν im Vorigen durchaus eine beschränktere Bedeutung hat. — Εἰς τὸν κόσμον hat zugleich die Bedeutung des Allgemeinen (vgl. εἰς

tief, mehr als Beweis aus einleuchtender Wahrheit sei-

ner Lehre, dargestellt.

Die Nichtverstehenden V. 27 brauchen nicht dieselben zu sein, welche V. 19 eingeführt wurden. Tov πατέοα ist im Sinne Christi zu nehmen; den, welchen er seinen Vater nannte, Gott. "Elege, nämlich indem er von seinem Sender sprach 1). Der Ev. setzt dieses entweder einfach, geschichtlich her, oder die Juden sollen es zu verstehen gegeben haben. Aber mit Beziehung auf ihre geistige Roheit ist nun das Nächstfolgende gesprochen V. 28. Der Sinn ist wie in dem vorigen Spruche V. 21: zu spät würden sie erkennen, wer er sei. Das úψοῦν wird hier den Juden beigelegt. Sonst findet sich 3, 14 und 12, 32 ύψοῦσθαι vom Todesgeschicke Jesu. Auch hier ist es nicht in materieller Bedeutung zu nehmen2): es ist, verklären, zur Verklärung, und zwar zur geistigen, zu der, Alle von ihm überzeugenden, Verklärung gelangen lassen 3). Aber, indem den Juden selbst ein Antheil an der Verklärung Jesu beigelegt wird, ist wieder der Gedanke der (AG. 4, 27 f.), dass die göttliche Sache sich durch die widerwärtigen Thaten der Menschen vollenden müsse. "Dann werdet ihr erkennen, dass ich (es) sei." Von dieser Ueberzeugungsmacht in seinem Tode, auch für die Feinde, 16, 8 1). Das Folgende: καὶ ἀπ'

πάντα τὰ ἔθνη Mark. 13, 10. Luk. 24, 47) und die Hinweisung auf göttliche Absendung.

<sup>1)</sup> Aus einer richtigen Erklärung des Sinnes, wenn auch nicht der Worte, ist die Schreibart, vorn. in der lat. Kirche sehr verbreitet, hervorgegangen: ἔλεγε τὸν θεόν (Vulg.: quia patrem ejus dicebat Deum.)

<sup>2)</sup> Euth.: ὅταν κρεμάσητέ με ώς ἄνθρωπον ἐπὶ σταυροῦ.

<sup>3)</sup> Wie Paulus neuerlich, so verstehen Nonnus und Cyrill das ύψοῦν von dem anerkennenden Erheben: ὁππόταν εὐαγέεσσιν ἀνυψώσητε μενοιναῖς — Cyr. ὅταν — ὑψηλὸν φρονήσετε περὶ ἐμοῦ.

ἐμαντοῦ — ταῦτα λαλῶ, lassen wir nun noch von ὅτι abhängen ¹) — es ist das Negative, Geringere. "Dass ich hinlänglich beglaubigt sei als göttlicher Abgesandter, und dass ich es getreulich sei." Ποιεῖν wie 7, 51 vom Lebensgeschäfte: das λαλεῖν ist das vornehmste in demselben (also werden hier nicht Werke und Worte neben einander gestellt, wie 14, 10). Der Satz ἀπ' ἐμ. ποιῶ οὔδεν, entspricht genau dem ὁ πέμψας . με ἀλ. ἐστιν, und καθὼς ἐδίδαξεν u. s. w. dem κὰγὼ ἃ ἤκονσα, den beiden Sätzen des 26. Verses.

Aber nun V. 29 noch der Erweis in seinem Werke<sup>2</sup>). Μετ εμοῦ εστι (im engeren Sinne oben 3, 2)—das Negative daneben in gleicher Bedeutung: οὐκ ἀφῆκέ με μόνον ὁ πατήο 3) (V. 16 und 16, 32). Τὰ ἀρεστά der Gotteswille (6, 38). Aber (wie dort) nicht der sittliche (1 Joh. 3, 22), sondern der göttliche Gedanke, wie er durch Christus auszuführen war. Also soll der Satz, ὅτι ἐγὰ τὰ ἀρ. α. ποιῶ πάντοτε, nicht blos seine Würdigkeit ausdrücken, der göttlichen Huld zu geniessen 4), sondern der Sinn ist: weil es Gottes eigene Sache sei, welche er führe, liege der göttliche Ségen-auf ihr 5).

Diese Beziehung des Satzes καὶ ἀπ' ἐμ. u. s. w. noch zum öτι ist die gewöhnliche in alter und neuer Zeit, welcher nur Meyer widerspricht.

<sup>2)</sup> Daher in keinem Falle (es wäre auch sprachlich zu hart) der Anfang vom 29. V. noch zum ört im Vorigen gehört.

Die altkirchliche Auslegung fand freilich im Anf. V. 29 (die Worte von der metaphys. Untrennbarkeit deutend) nur eine Steigerung des V. 28 Vorhergehenden. Euth.: τὰ μὲν πέμψας τῆς οἰκονομίας ἐστὶ, τὸ δὲ μετὰ τοῦ πεμφθέντος εἶναι, τῆς ἀλληλουχίας.

<sup>3)</sup> Gegen das ὁ πατής des gewöhnl. Textes sind die äusserlichen Gründe entschieden: indessen liegt doch gerade in diesem Worte das, was den Satz vom vorigen unterscheidet.

<sup>4)</sup> Grotius: perfectissima obedientia causa gloriae Christi — Phil. 2, 18.

<sup>5)</sup> Meyer, Olsh. beziehen das δτι im letzten Satze auf den Erkenntnissgrund für das οὐκ ἀφῆκε u. s. w. Aber dann würde

V. 30 erscheint wieder ein Gläubigwerden Einzelner, und zwar der Ἰονδαῖοι — hier dieses zuerst, dann noch 10, 19. 21. 11, 45. 12, 42: und nicht in der gewöhnlichen Weise um der Wunder willen. Es ist nicht zu bestimmen, was der Evangelist habe in das ταἔτα αὐτοῦ λαλοῦντος legen wollen. Möglich ist, wie Einige vermuthet haben, dass der Grund ihres Glaubens in der Hindeutung auf seine Erhebung (V. 28) gelegen habe: dieses äusserlich, von irdischer Erhebung, der zum Königthume, verstanden. Wenigstens hält ihnen Christus sogleich (V. 31.32) den Gedanken vor von nur innerlicher Befreiung durch innerliche, geistige Macht 1).

Die Bedeutung der ersten beiden Sätze V. 31 liegt ohne Zweisel im ersten: Jünger von ihm wollten sie ja sein, indem sie Glauben zu ihm zu haben bekannten: aber nur das Treu- und Festbleiben, sagt Christus, mache den wahren Jünger (13, 35): und dann gelangten sie auch zu dem, was sie suchten, zur Freiheit. Nämlich: "zur Wahrheit: und diese wird euch frei machen." Άληθως μαθηταί 2), nicht blos πεπιστευκότες (V. 31). Sein Wort — gewöhnlich bei Johannes (wie διδαχή, ξήματα, λαλεῖν hier V. 28), die gesammte, geistige Wirksamkeit Christi. Μένειν ἐν λόγφ, nicht blos treu hören, sondern es ganz in sich aufnehmen, auf sich wirken lassen (6, 56, 15, 4, 7, 9, 1 Br. 2, 27 f. 2 Br. 9). Nur mit einer anderen Wendung, λόγον ἔγειν μένοντα ἐν αύτῷ 5, 38 3).

das göttliche Beithusein nur eine sittliche Unterstützung bedeuten: und diese würde hier zu wenig bedeuten. Denn natürlich ist das μή μόνον ἀφιίναι kein Ausdruck für Wesenseinheit, wie Olsh. annimmt.

In diesen Reden hat man auch immer einen Widerspruch gegen die j\u00fcdischen Messiasgedanken gefunden.

<sup>2)</sup> Bei Nonnus wird der Satz: ἀληθῶς μαθηταί μου ἐστέ, weggelassen.

<sup>3)</sup> In der Paulinischen Sprache hat das uéreur immer mehr äusserliche Bedeutung; 1 Tim. 2, 15. 2 Tim. 3, 14.

V. 32. Γνώσεσθε, eben indem ihr in meinem Worte bleibt — das Futurum ist verheissend. Aber γνῶναι in der volleren, Johanneischen Bedeutung (1 Br. 1, 3 ff. vgl. 2, 3 f.) 1). Ganz wie 17, 17: denn Gottes Wort ist ja dort auch nur das Wort Christi.

Wahrheit ist im apostolischen Sinne, und vornehmlich bei Johannes, immer ein bedeutenderer Begriff, als wie ihn die gewöhnliche Sprache gebraucht; aber es ist jenes der eigentliche, der Urbegriff von der Wahrheit. Sie ist Das im Menschen oder ihm Dargebotene, was seinem Leben Halt, Sicherheit, Dauer, und damit auch Würde verleiht. Immer aber fallen bei Joh. (wie hier im Folgenden) das Wahre und das Göttliche zusammen 2). Befreiung ist hier dem Folgenden (V. 34) gemäss, die sittliche 3). Diese Befreiung also, und eben nur auf geistigem Wege (durch die Wahrheit), steht der äusserlichen entgegen, der Messianischen (Luk. 1, 74).

Ob nun die Juden im 33. V. dieselben seien, welche eben als Gläubige erwähnt worden waren (und allerdings liegt in den Worten keine Hindeutung auf ein anderes Subject), ist gleichgültig <sup>1</sup>). Im Geiste der Juden überhaupt lag immer ein solches Betragen, wie es hier erscheint. Denn, ob sie gleich insgesammt

In der Auslegung von Grotius: experiendo discetis qualis sit veritus — wird der ganze Satz yv. τ. άλ. bedeutungslos, und leitet nur den folgenden ein.

<sup>2)</sup> Cyrill, Chrys. u. s. Nachfolger verstanden Christus unter der ἀλήθεια, nach 14, 6, und, weil im Fg., V. 36, der Sohn Befreier heisst. Unter den Späteren z. B. Bucer: Lampe will jene Bedeutung wenigstens mit eingeschlossen haben.

<sup>3)</sup> Die Stelle wurde oft ganz unangemessen für geistige Befreiung, vom Wahne u. s. w. gebraucht: dieses lag ja schon im yvwat.

<sup>4)</sup> Viele Aeltere (D. Heinsius, Lampe) und die bei Weitem meisten neueren Ausll. verstehen Andere unter den Ἰουδαῖοι V. 33 ff., als von denen V. 30 — 32 einschaltungsweise gesprochen worden sei. Sie vergleichen vornehmlich V. 37 mit V. 31. Ἰακκρίθησαν ist dann unbestimmt, impersonal zu fassen.

nach einer äusserlichen, politischen Befreiung verlangten, so mochten sie doch nicht an die Nothwendigkeit derselben erinnert werden; aber diese Juden fanden eine solche Erinnerung in der Rede Jesu. Dieses konnte sie wieder von ihm abwenden, und es war ja eben nur ein gewöhnlicher Judenglaube gewesen 1). Oder es hatte wenigstens die Rede Jesu ihnen die Täuschung über die Art seiner Befreiung, und hiermit das Interesse zum Glauben an ihm benommen. Die Reden Jesu aber richten sich nun ganz allgemein gegen den jüdischen Sinn, wie derselbe ihm immer gegenüber stand. Σπέομα 'Aβo. (- καί eben als solches nicht) das ebenbürtige Geschlecht, nicht von der Sklavin (Gal. 4, 22 ff.): oder es soll in dem Namen sogar der Anspruch auf Weltherrschaft liegen 2) (Gen. 12, 3 u. die übrigen Stellen dieser Art). Οὐδενί πώποτε, sie meinen, innerlich in Sinn und Muth. oder dass sie sich nicht selbst unter die Knechtschaft begeben hätten, oder nicht die volle Knechtschaft erduldeten 3). Hos mit welchem Rechte (nicht, in welchem Sinne) u. s. w. Die Bedeutung liegt im yevýoroge 1).

Wie oft bei Johannes, folgt die Rede Jesu genau den beiden Gedanken der jüdischen Rede: V. 34-36 spricht gegen ihren Wahn von Freiheit, nicht eingehend darauf, ob es im Aeusserlichen so mit ihnen

<sup>1)</sup> Luther bei V. 31: "er sieht sie mit schielenden Augen an, und spricht: ja, wenn's euer Ernst wäre — aber es sieht mich dafür an, als werdet ihr nicht also bleiben."

<sup>2)</sup> Luther: "sind wir doch keine Knechte, sondern Herren der Welt."

<sup>3)</sup> Dieses als Forderung ausgesprochen in einer Rede bei Joseph. B. J. 7, 8, 7: μήτε 'Ρωμαίοις u. s. w. δουλεύειν μήτε ἄλλφ τινι ἀλλὰ θιφ. Viele indessen, es für unmöglich haltend, dass die Juden ihren gegenwärtigen nationalen Zustand so hätten vergessen können, wollten nicht die nationale, sondern die individnelle bürgerliche Freiheit verstehen.

<sup>4)</sup> Nonnus (man weiss nicht, was er dabei gedacht habe): ἐλεύθεροί ἐστε θανόντες.

stehe, wie sie behaupteten 1): V. 37-47 gegen den Ruhm mit Abraham's Geschlecht.

V. 34. "Wer sündigt, ist ein Sklave der Sünde." Dieses die gewöhnliche Schreibart: δοῦλός ἐστι τῆς άμαρτίας. Aber in der lateinischen Kirche haben diese beiden letzten Worte oft gefehlt: und ungeachtet die Kritik sich noch für diesen Beisatz erklärt hat, so zweifeln wir doch nicht an seiner Unächtheit 2). Denn, wenn gleich Johannes wohl Bilder, wie dieses vom Sklaven, verschieden herumzuwenden pflegt: so würde es doch sehr hart sein 3), wenn er den Sklavennamen unmittelbar nach einander vom Sklaven der Sünde und (V. 35) vom Sklaven im Verhältnisse zu Gott gebraucht hätte. Diese Sklaverei in der Sünde ist ein fremdes, gegenscitig abgeneigtes, Verhältniss zwischen Gott und dem Menschen. - Wäre übrigens hier von einer Sklaverei unter der Sünde die Rede, so geschähe es in anderem Sinne, als bei Paulus (Röm. 6, 17 vgl. 2 Petr. 2, 19): es wäre nicht blos ein gewisser Zustand in der Sünde gemeint, der, in welchem der Wille des Menschen gebrochen scheint (Röm. 7, 14 ff.), sondern, dass Sündigen überhaupt etwas Unnatürliches, Fremdes, wie Aufgezwungenes für den Menschen sei 4). Ποιείν την άμαρτίαν bedeutet übri-

<sup>1)</sup> Euth.: ταύτην την δουλείαν παρέδραμεν, ώς οὐδεν βλάπτουσαν-την ψυχικήν εὐγενειαν —

<sup>2)</sup> Nur Mill und neuerlich Tholuck haben die Weglassung gutgeheissen. Gewiss aber lässt es sich leichter denken, dass die Abschreiber das so geläufige Bild von Sündensclaverei hereingebracht, als dass sie es aus der Stelle herausgenommen haben.

<sup>3)</sup> Natürlich hat Br. Bauer diese anscheinende Unebenheit aufgegriffen. Olshausen entgegnet, das Folgende gebe ein völlig neues Bild: das ist aber eben das Störende in der gewöhnl. Erklärung. Grotius erinnert bei dieser angemessen an das Schwanken des Bildes Röm. 7, 1. 2.

<sup>4)</sup> So Lampe (p. 428): auch (freilich nicht im Sinne der Kirchenlehre) Tholnck: "die Sünde ist ein Fremdartiges, auch will sie der innerste Mensch nicht, aber doch gehorcht ihr der Mensch."

gens nicht blos die einzelne Vergehung, sondern den sündhaften Geist des Lebens (1, 3, 4).

V. 35 die Unseligkeit in diesem Sklavenzustand. Der Vers ist im allgemeinen Sinne als eine Lebenserfahrung aufzufassen 1). "Der Sklav bleibt nicht für immer im Hause, wohl aber der Sohn" (Gal. 4, 1—7). Das, im Hause bleiben, bezeichnet Ehre und Recht, zum Haus zu gehören. "Nicht bleiben," es nicht müssen, nicht brauchen, nicht das Recht haben 2). Els tör alora ist die Gesetzesformel, gerade bei Sklaven, 2 Mos. 21, 6. 5, 15, 17. Ausser dem Bilde bedeutet das "im Haus bleiben" ein sicheres Verhältniss zu Gott. Denn, wie die ganze Rede ja einen freieren, geistigen Sinn hat. mögen wir das Bild lieber so deuten, als auf das Bleiben in dem äusseren Gotteshause, in der Theokratie 3).

Der 36. Vers macht nun die Anwendung von jenem Erfahrungssatze V. 35. Man hätte erwartet, dass die Juden aufgefordert würden, Gottessöhne zu werden, um im Haus zu bleiben. Aber theils war dieser Name für sie zu gross, und hier obendrein unpassend, da sie ja nur als Abrahamskinder hier aufgetreten wa-

<sup>1)</sup> Schon auf Christus deuten den viός des 35. V. Nonnus, Chrys. und die fgg. Griechen, und überhaupt nehmen sie den ganzen Vers uneigentlich. Der Diener soll bei ihnen (Nonnus ausgenommen, welcher den Diener der Sünde versteht — so auch Rupert) ganz gegen den Gesammtsinn der Stelle, Moses sein: vgl. Hebr. 3, 3 — 6. Dieser habe sie nicht frei machen können. Jene Deutung liegt auch der Lachmannischen Interpunction zum Grunde: ὁ δὲ δοῦλος — εἰς τὸν αἰῶνα. 'Ο νίὸς — αἰῶνα' ἐὰν οὖν u. s. w.

<sup>2)</sup> Grotius: non habitat i. e. jus habet habitandi.

Wir verstehen also das "nicht ewig Bleiben" weder von der Freilassung (diese wäre ja kein Unglück), noch von dem Verkauf (von diesem konnte doch nicht im Allgemeinen die Rede sein, dass er die Sklaven träfe). Viele, schon Calvin, finden in den Worten eine Anspielung auf Ismael's Geschichte Gen. 21. Im Wesentlichen hat auch Lücke die oben gegebene Auslegung.

<sup>3)</sup> In diesem fassen es Lücke, Kling, Olsh. auf.

ren: theils wendet sich die Rede Jesu auf den Hauptgedanken, den der Freiheit, zurück. Vorausgesetzt wird und ist hinzuzuverstehen 1) der Gedanke: wer das Recht im Hause hat, kann Anderen erlauben. Hausgenosse zu sein. Aber der Hausgenosse und der Freie bedeuten dasselbe. Also ist der Sinn: "Wenn es auch nur Einen Sohn des Hauses giebt, aber dieser kann euch aus dem Sklavenverhältnisse in das freie der Hausgenossen versetzen." Eine Beziehung auf irgend welche Rechtsverhältnisse der Zeit darf man nicht in der Stelle suchen 2): sie ist ganz nur in Hinsicht auf den Gottessohn gedacht. "Orvos, hier allein bei Joh., bedeutet wohl nicht soviel als άληθῶς V. 31, sondern es entspricht als Adverbium dem alnovov in der Joh. Bedeutung: es ist, im eigentlichen, vollen, höheren Sinne 3).

Nun die Rede gegen das Vertrauen auf die Kindschaft Abrahams. Davon ausgehend, dass diese Abkunft nur dann Etwas bedeuten würde, wenn sie sich in Gleichheit der Gesinnung darlegte, geht die Rede in folgender Steigerung fort: In Abr. Gesinnung würden sie das Göttliche erkennen, wo es erschiene (V.37. 38), sie würden am wenigsten den Gottesdiener verfolgen (V. 39-41), vielmehr ihn lieben (V. 42): ja ihr ganzes Wesen sei Gott feind (V. 43-47).

V. 37. Deutlich steht σπέομα Αβο. hier dem τέκvois entgegen V. 39. Aehnlich Paulus Röm. 9, 7 4).

<sup>1)</sup> Also liegt nicht schon îm μένειν εἰς τὸν αἰῶνα die Bedeutung, befreien können, wie die Gr. VV. annehmen (zunächst die, κληφονομεῖν τὴν ἐξουσίαν πατρώς, Chrys., Euth., oder, Herr des Hauses sein, Theoph.). Auch Kling a. O. fasst es so auf, indem er eben auch wie jene den zweiten Satz V. 35 auf den Gottessohn bezieht: aber er versteht jene Formel von der ewigen Sohnschaft. So trifft er mit Ammonius i. d. Cat. zusammen: μένει εἰς τὸν αἰ, ὡσαύτως ἔχων ὁ νἱώς, ὡς φύσει θεός.

<sup>2)</sup> Grotius nahm die Berücksichtigung eines griechischen Rechts der Söhne an, Mitsöhne anzunehmen, ἀδελφοθεσία.

<sup>3)</sup> So fasst es auch Tholuck.

<sup>4)</sup> Wenn gleich Joh. anderwärts auch σπέρμα im innerlichen

Sonst würde unser Satz hier als Ironie genommen werden müssen: wofür er doch auch den Klang nicht hat. "Nachkommen - nicht Kinder seid ihr." Die Sätze: 'Allá bis Schluss V. 38, haben den Gedanken sehr zusammengezogen. "Abraham's Gesinnung ist es nicht, das Göttliche nicht zu erkennen. Vielmehr. wie ich von meinem Vater spreche, so ihr von eurem, welches Abr. nicht ist." "Ihr sucht mich umzubringen, weil mein Wort keine Statt bei euch haben kann" 1): nicht aufgenommen, ja verstanden werden kann. Dasselbe wie V. 43: οὐ δύνασθε ἀκούειν 2). -Der Grund hiervon V. 38: "Darum dieses nicht, weil es göttliches Wort ist, aber ihr habt nur für das Gott Entgegengesetzte ein Organ, für das Satanische." Der zweite Satz wird als Folgerung aus dem ersten eingeführt (kal-ovv): (Jeder folgt seiner Natur, seinem Vorbilde, also seinem Vater) wie ich dem Meinen, so ihr dem Euren. Das Erste wird als etwas Entschiedenes ausgesprochen, und so kann es den Grund der Folgerung abgeben 3). 'Ooav (oben 5, 19

Sinne gebraucht 1, 3, 9. Origenes erkennt den Unterschied von σπέομα und τέκνα an., und bespricht ihn to. 20, 2 — 6 in platonisirender Weise.

<sup>1)</sup> Dieses ist die natürliche Erklärung (vgl. Beza) des οὐ χωρεῖ ἐν ὑμῖν — es gewinnt keinen Raum bei, in euch. (Dieses meint auch wohl das: non capit in vobis der Vulgata.) Nicht: es geht ein bei euch (ἐν ὑμῖν für εἰς ὑμᾶς, oder das Verbum in prägnanter Bedeutung). Eine dritte Erklärung ist: geht nicht fort, entwickelt sich nicht bei euch. Das ἐν ὑμῖν will u. A. Lücke "unter euch" erklären. Aber der Zusammenhang der Stelle geht zu bestimmt auf das innere Leben der Juden und die Hindernisse des Guten, welche in diesem lägen.

In Beziehung auf seine Person wird dasselbe mit den Formeln ausgedrückt: καταλαμβάνειν (1, 5), λαμβάνειν, 1, 12. 5, 43.

<sup>3)</sup> Da in diesem Gegensatze der Väter keine Gleichstellung liegt, vermögen wir nicht mit Lücke Ironie in der Rede zu finden. Uebrigens würde der Ernst, welcher in der Stelle spricht, die Ironie nicht gerade ausschliessen, wie Meyer auch hier behauptet hat.

βλέπειν in mehr materieller Bedeutung) wechselt in der Rede mit ἀκούειν ab: ob also hier im zweiten Satze statt ἐωράκ. παρὰ τῷ πατρί gelesen werde ἡκούσατε παρὰ τοῦ πατρός, ist zum Sinne gleich: doch kann dieses aus einer falschen Auslegung entstanden sein 1). Gewiss aber haben diese Worte in beiden Sätzen gleichen Sinn: es kann also auch das von Christus Gesagte nur eine fortwährende Geistesgemeinschaft bedeuten. Neben dem zweimaligen τῷ πατρί ist μου und ὑμῶν kritisch zweifelhaft: fast ist der Ausdruck ohne diese Beiworte noch schlagender 2). Ποιεῖν am Schlusse hat wieder, wie V. 34, die allgemeine Bedeutung von Lebensweise, Geist des Lebens 3).

Die Antwort der Juden V. 39 ist nicht blos etwa trotzige Wiederholung dessen, was sie vorher gesagt hatten: sondern sie bezieht sich auf das eben Gesprochene,  $\tau \tilde{\varphi}$  πατφί ψμῶν, und ist zur Demüthigung des Sprechenden bestimmt. Sie wollen nicht wissen, wer sein Vater sei; der ihrige sei Abraham. In der Rede Jesu darauf hat des ζητεῖν ἀποκτεῖναι V. 40 die Bedeutung: es steht dem οὐ χωρεῖ ὁ λ. ἐν ψ. V. 37 steigernd gegenüber.

"Wäret ihr wahre Kinder Abraham's, so würdet ihr handeln wie <sup>4</sup>) Abraham," seine Gesinnung haben.

<sup>1)</sup> Es ist aus Origenes, von dem oder den Alexandrinern überhaupt dieses ἡκούσατε vornehmlich herrührt, zu erschen (to. 20 c. 7), dass er unter dem Judenvater Gott verstand, und einen Unterschied machte zwischen εωράκ, und ἡκούσατε (Er will dieses Hören lieber auf die Präexistenz der Menschenseelen beziehen, als auf die Mosaische Gesetzgebung). Eine andere Vermuthung über den Ursprung des ἡκ., dass nl. das Sehen zu hart geschienen habe in Beziehung auf Satan — haben Paulus und de Wette. Aufgenommenshaben ἡκ. Lachm. und Tisch.

<sup>2)</sup> Beides fehlt in den Lachm. und Tisch. Texten.

<sup>3)</sup> So dem λαλεῖν, dem wesentlichen Werke Christi, entsprechend. Gewöhnlich wird das ποιεῖν nur auf das ζητεῖν ἀποκτεῖται bezogen.

<sup>4)</sup> Im Griesbachischen Texte, auch bei Schulz, heisst es εποιείτε. Der gangbare und wieder neuaufgenommene (von Lachm.,

, Aber vielmehr ( $v\tilde{v}v$   $\delta\dot{e}$ ) verfolgt ihr zum Tode mich 1), der ich euch göttliche Wahrheit verkündige: das hat A. nicht gethan." Hier ist  $\hat{\epsilon}\pi oi\eta\sigma\varepsilon$  nicht soviel als  $\hat{\epsilon}\pi oi\eta\sigma\varepsilon$   $\check{a}v$  — sondern es spricht den wirklichen Charakter des altväterlichen Lebens aus; ebendaher aber ist es auch nicht auf einzelne Thatsachen aus diesem zu beziehen. In Abraham fand der Volksglaube sein Ideal von Glaube, Gehorsam, Edelsinn 2).

V. 41. Τοῦ πατοὸς τμον wie V. 38: eures eigentlichen Vaters.

Hier begreifen die Juden, dass Jesus bei ihnen von einem anderen Vater spreche, als von Abraham, wiewohl sie es von einem menschlichen verstehen: und, dass er Gott als seinen Vater darstelle. Ihre Antwort geht auf Beides: ihre Abstammung sei rein abrahamitisch, aber mit Abraham hätten sie gewiss Gott zum Vater.

Das ἐκ ποονείας γεννηθήναι hat hier wohl seine eigentliche Bedeutung: die ungesetzliche Geburt brach die Abr. Abstammung ab, hob die israelit. Ebenbürtigkeit auf (5 Mos. 23, 2)<sup>3</sup>). Man hat es oft im uneigentlichen Sinne genommen: nicht götzendienerische,

Tisch.) Text hat ἐποίησεν ἄν. Auch lesen ἐστέ statt ἦτε Griesb. und die Ebengenannten. Das ἐστέ neben ἐποιεῖτε ἄν würde die Juden, sich rühmend, einführen. (Nicht ganz gleich würde sein 2 Kor. 11, 4: εἰ κηούσσει — ἀνείχεσθε ἄν). Doch regelmässiger würde neben ἐστέ der Imperativ ποιεῖτε sein, welches vorzugsweise die lateinische Lesart ist: und das νῦν δέ stünde dem wohl nicht entgegen, denn es kann ebensowohl eine Aufforderung einführen sollen, als eine Thatsache.

Die alte Kirche; wie Orig., und in anderem Sinne wieder die Socinianische Auslegung, legte natürlich in das ἄνθρωπον besondere Bedeutung.

Άβρ, οὐ κάμε τοῦτο θεοστυγές Nonnus. Scholion bei Matth. 369: ἐκείνου ἔργα, τὸ ἡμερον, τὸ ἐπιεικὲς, τὸ πειθήνιον—

<sup>3)</sup> Eine Anspielung auf Jesu Geburt nahmen nach Euth. Einige in der jüdischen Rede an. Origenes meinte so to. 20, 14, voraussetzend την διαβόητον καὶ τεθηνλλημένην γέννησιν έκ παρθένου — dann auch Cyrill v. Al.

unächte Art seien sie (5 Mos. 31, 16. Ezech. 16, 2 ff. u. a.) 1). Aber dieses Bild hatte kaum in der gewöhnlichen Lebenssprache Statt: doch ist diese Deutung der vorzuziehen von der Abstammung von Ismael 2). Dieses konnte geschichtlich nicht êr πορυείας heissen: am angemessensten könnte es sonst auf eine gemischte Abstammung von Juden und Heiden bezogen werden 3). "Ja wir haben Einen Vater, Gott." Nicht, Einen mit dir, sondern, wir Alle den Einen. Es liegt wohl die Stelle Jes. 63, 16 zum Grunde, wo diese Gottes- und Abrahams-Sohnschaft neben einander steht. Ueber den Anspruch Jesu auf die Gottessohnschaft im besonderen Sinne sehen diese Juden hinweg.

Mit ihnen wendet sich nun die Antwort Jesu mit V. 42 von Abrahams Kindern zu Gottes Kindern hinüber. Es ist, wie gesagt, Steigerung des Vorigen: vollends als solche müssten sie Gottes Stimme verstehen und aufnehmen.

"Ihr würdet mich lieben, wenn Gott euer Vater wäre." Das Lieben macht einen starken Gegensatz aus von dem ζητεῖν ἀποκτεῖναι <sup>4</sup>). Denn er habe ja den göttlichen Charakter. Sehr ähnlich wie 5, 42. Ausgegangen (16, 27 f. 30. 17, 8) <sup>5</sup>), gekommen, ge-

<sup>1)</sup> So von Götzendienern verstehen es mit Augustinus Viele, auch Grotius, Lampe, Kühn., Lücke, de Wette.

<sup>2)</sup> Dieses ist die Deutung der meisten Griech. Väter — der Sinn würde passend sein: dass sie nicht von der Sklavin stammten.

<sup>3)</sup> So Theod. Mopsu. und Theophylakt. In ähnlicher Weise hält Paulus die Worte für einen Gegensatz zu den Samaritern.

<sup>5)</sup> Dort mit ἀπό und παρά, natürlich in derselben Bedeutung. Die kirchl. Auslegung von den ältesten Zeiten her legte Mehr in dieses ἐξίρχεσθαι, ob man es nun metaphysisch nahm (gewöhnl. Mich. 5, 1 vergleichend), oder von menschlicher, doch übernat., Geburt. Das Zweite selbst Augustinus.

sendet: Begriffe, welche, wie oft schon hier erwähnt wurde, bei Joh. dasselbe aussprechen; hier stehen sie nur wie historisch fortführend neben einander: von Gott bestimmt, Gott darstellend, Gottes Sache führend. Im οὐδὲ γὰο ἀπ' ἐμ. ἐλ. liegt die gewöhnliche Johanneische Steigerung durch die Negation, von welcher der folgende Satz: ἀλλ' — ἀπέστειλε, zum Positiven zurückgeht.

Nun die letzte, schärfste Rede bis V. 47. Als Ungöttliche, Gottesfeinde, seien sie auch die seinen. V. 43. Λαλιά und λόγος ist (vgl. zu 4, 41 f.) das Sprechen — Geist und Inhalt des Gesprochenen 1). Und wiederum ist nicht gerade nur an Wort zu denken, sondern an Leben, wirkende Persönlichkeit, Lebensgeist. Würden λαλ. und λο. für gleichbedeutend geachtet, so läge der Unterschied der Sätze im γινόσκειν und ἀκούειν bedeutet gewiss dasselbe). Aber dann würde die Rede, wenigstens dieses λαλιάν — λόγον nach einander, unnöthig weitschweifig sein. Wiederum wenn im zweiten Satze nur die Ausführung des ersten liegen sollte ("denn ihr u. s. w. oder in Beziehung darauf, dass")), würde das οὐ δύνασθε zu wenig bedeu-

<sup>1)</sup> Dieses die Erklärung der meisten Neueren. Sie wird von Kühn. und Meyer ungehörig beschränkt, indem sie λαλιά von einzelnen Ausdrücken verstehen, welche die Juden misverstandeu hätten. Olshausen hält die gleiche Bedeutung der beiden Worte, λαλ. und λο., für entschieden. Anders unterscheidet sie Grotius: non potestis patienter ferre me loquentem — mit Rupert zusammentreffend: non mirum quod loquelam meam non cognoscatis, quia ad audiendum nimis impatientes estis.

<sup>2)</sup> So die Griech. Ausleger von Orig. an (πρότερον δύναμιν πεοιποιητέον άκουστικήν 20, 18). Dann u. A. auch Lampe.

Or δίνασθε bedeutet nicht schlechthin soviel als οὐ βούλεσθε (Chrys., Euth.): man müsste denn das μη βούλεσθαι von einem selbstverschuldeten Unvermögen verstehen.

<sup>3)</sup> Das Zweite Beza, de Wette, das Erste wahrscheinlich Nonnus: και πόθεν η, s. w. ύμξας οὐ σθένος ἐστὶν ἐμόν ποτε μυθον ἀκούειν.

ten 1). — Γινώσκειν und ἀκούειν bezeichnet beides (ohne dass die Wortbedeutung eine andere wäre als, verstehen) nicht das blosse Begreifen, sondern das Auf- und Annehmen. Also: "Warum mögt ihr Nichts wissen von dem, was ich vor euch spreche? Weil euch der Geist meines Lebens fremd ist."

Aber V. 44 sagt nun ausdrücklich, was vorher, V. 38—40, nur angedeutet worden war. "Vielmehr gehört ihr dem Satan als Kinder an 2), und liebt es darum, dessen Gelüste zu thun." Das εἶναι ἐκ für sich schon hätte dasselbe bedeuten können mit γεννη-θῆναι, εἶναι τέκτα. Aber hier wird ἐκ τοῦ πατρός beigesetzt 3): es kam zuviel auf den Begriff des Vaters an. Θέλειν hier im schlimmen Sinne (anders 7, 17): es bedeutet Lebensgeschäft, Lebenslust. Ἐπιθνμίαι wird in der Sprache N. T. immer dem θέλημα entgegengesetzt: Willkühr, vom bestimmten, ewigen Willen abweichend, ist der Grundbegriff. Ἐπιθνμίαι τοῦ πατρός bedeutet eben das Sinnen und Wollen des Satan 4).

Zwei Prädicate (zweierlei ἐπιθυμεῖν) werden dem Satan beigelegt: ἀνθρωποκτόνος und ἐν τῆ ἀλ. οὐχ ἔστηκε — ganz dem Vorigen gemäss V. 40. In der jüdischen Verfolgung gegen Jesus legten sich ja theils Gefühle des Hasses, der Menschenfeindschaft zu Tage,

<sup>1)</sup> Anders das δύνασθαι ἀκούειν oben 6, 60.

<sup>2)</sup> Das Bild von Satanskindern wird hier zu eigenthümlich ausgeführt, als dass wir es mit de Wette von der "Ansicht, dass sie unter der Herrschaft des Fürsten dieser Welt stünden (12, 31. 14, 30. 16, 11)" ableiten sollten.

<sup>3)</sup>  ${}^5E\kappa$   $\tau$  o  $\tilde{v}$   $\pi$   $a\tau \rho \delta_s$   $\tau$  o  $\tilde{v}$   $\delta$  u  $\beta$   $\delta$   $\lambda o$  v statt des gangbaren, artikellosen  $\tilde{\epsilon}\kappa$   $\pi$   $a\tau \rho \delta_s$ , hat die grösste äusserliche Beglaubigung. Matthaei bemerkt richtig, dass sowohl das Ausfallen des Artikels als die Schreibart  $\tilde{\epsilon}\kappa$   $\pi$   $a\tau \rho \delta_s$   $\tilde{v}$   $\mu$   $\tilde{w}$  v die dogmatische Scheu zur Ursache gehabt habe, einen Satansvater in der Stelle zu finden. Origenes (20, 19) bemerkt eine solche Zweideutigkeit im  $\tilde{\epsilon}\kappa$   $\tau$  o  $\tilde{v}$   $\pi$ .  $\tau$  o  $\tilde{v}$   $\delta$ .

Origenes versteht die ἐπιθυμίαι τοῦ π. von dem, was Satan in dem Menschen will, schafft (20, 20).

theils die Erbitterung gegen den, welcher das Göttliche lehrte, und weil er dieses that. Beides aber war Satanisch: Menschenhass und Feindschaft gegen die Wahrheit. Gewiss dürsen wir ebenso wenig im ανθοωποκτόνος απ' αρχης 1) eine Hindeutung auf ein gewisses einzelnes Ereigniss vermuthen, als im ἐν τῆ άλ. οὐγ ἔστ. Also ist das Erste weder auf die Versuchung zum Sündenfalle 2) zu beziehen, in welcher überdiess auch nach der jüdischen Meinung nicht die Absicht des Satan gelegen haben sollte, gerade sterblich zu machen 3), zu tödten: noch auf Kain's That 4), wofür sprechen könnte, dass dieselbe auch 1 Joh. 3, 12 auf Satan zurückgeführt wird, und dass der gemordete Bruder Gottes Freund hiess, Hebr. 11, 4. Das ἐν τῆ ἀλ. οὐγ ἔστηκε wurde nur nach der falschen Uebersetzung der Lateiner auf den Fall Satans selbst bezogen 5). Es sind Beides allgemeine Prädicate des

<sup>1)</sup> Die bekannte Abhandlung: Nitzsch über den Menschenmörder von Anfang, Joh. 8, 44. Theol. Zeitschr. von Schleierm., de W., Lücke, 3. 52 ff.

Sammlung von Scholien zu d. St., Matthaei 1 Ausg., App. 2, 368 ss.

<sup>2)</sup> Die bei Weitem gangbarste Erklärung von Altersher. Auch das gnostische Prädicat Satan's, q θοφοποιός, deutet dahin. Neuerlich auch bei Paulus, dann b. Kühnoel, Olsh., Meyer.

<sup>3)</sup> Denn so müsste dieses Tödten genommen werden, und so verstand es auch die Kirche (B. d. Weish. 2, 24. Apok. 12, 9): nicht könnte es auf geistigen Mord, mit Olsh. bezogen werden. Der Ausdruck selbst, tödten, für, sterblich machen, würde nach der jüdischen Deutung von Gen. 2, 17 noch zu ertragen sein.

<sup>4)</sup> Cyrill von Al. zu uns. Stelle und zu der der Genesis. Theod., Herakl., Euthym., Tholuck verbinden beide, diese und die vorige. (Jener: τὸν Ἰδ. κτείνας, εἶτα καί u. s. w.) Neuerlich haben Nitzsch, Lücke, de Wette, auch Schulthess, exeg. th. Forschch. I, 1. 39 ff., die Deutung von Kain's That aufgenommen.

Eigenthümlich bezieht Rupert das ἀνθρακτ. auf den Tod Jesu, auf welchen Satan von Anbeginn gedacht habe. Calvin fasst ἀνθρακτ. richtig als allgemeines Prädicat.

<sup>5)</sup> August. C. D. 11, 13 (,,non dixit, a veritate alienus fuit, sed in veritate non stetit: ubi, a veritate lapsum, intelligi voluit").

Satan. Aπ' ἀρχῆς von seinem Anfang an (gewiss aber dann ohne den Gedanken von ursprünglicher Bösartigkeit), oder, vom Anfang der Menschengeschichte. Ganz so 1 Joh. 3, 8.

Έν τη άλ. οὐγ εστ., steht nicht in ihr, hält sie nicht sest. Die Wahrheit ist die göttliche: Wille, Sache Gottes. "Οτι οὐκ ἔστιν ἀλ. ἐν αὐτῶ, weil 1) seine Natur Nichts davon hat 2). Ja, setzt das Folgende (ὅταν - αὐτοῦ) hinzu: der Gegensatz von Wahrheit liegt in ihm. Ψεύδος und ψεύστης ist der αλήθεια gemäss zu nehmen, also nicht Unwahrhaftigkeit, Lüge, sondern (mehr objectiv) das Falsche, Ungöttliche. Aaλείν wie gewöhnlich das Sprechen in diesem Ev., überhaupt treiben, darin leben. Treibt er Ungöttliches, so handelt er seiner Natur gemäss, er treibt das Seine (τὰ ἴδια ähnlich wie 15, 19). "Denn er ist unwahrhaft, ungöttlich, und der Vater von Dergleichen." Gewiss ist αὐτοῦ auf ψεύστης zu beziehen, nicht mit der gangbarsten, auch ältesten, Meinung 3) auf ψεῦδος 4): aber ψεύστης in collectiver Bedeutung zu nehmen, nicht auf einen gewissen Einzelnen 5) zu deuten.

Unter den Griechen hat nur Nonnus die falsche Erklärung (οὐδ ἐνὶ θεσμῷ μίμνεν ἀληθείης), wie er denn auch sogleich darauf das ἔστιν in ἡεν verwandelt: späterhin halten die kath. Ausll. zu der falschen Uebersetzung der Vulgata, aber selbst Erasmus, Calvin und Beza.

<sup>1)</sup> Der, eben besprochenen, falschen Erklärung des  $\tilde{\epsilon}\sigma\tau$ . gemäss, nehmen Calvin, Beza, Lampe  $\tilde{\sigma}\tau\iota$  in der Bedeutung, deswegen,

<sup>2)</sup> Ob nun ἀλήθεια in den beiden Sätzen verschiedene Bedeutung habe (objective und subj. — Lücke, de Wette) oder der Unterschied in dem ἕστηκεν — ἐστί liege.

<sup>3)</sup> Es ist die allgemeine Deutung der griech. Kirche, die sogleich zu Erwähnenden ausgenommen. Aber schon der Syrer fasste es so.

Dass dieses im ψεύστης inneläge, oder als auf den entfernteren Begriff.

<sup>5)</sup> So Ammonius u. Cyrill, und verständen Kain unter dem Lügner: wahrscheinlich im Zusammenhange mit bekannten jüdischen Legenden von Kain's Geburt. Aber Beider Deutung schwankt

"Wer da lügt, der ist sein Sohn." Dieser letzte Satz ist für den Hauptgedanken der Stelle beigesetzt, welcher ja nicht in der Charakteristik des Satan lag, sondern in der Darstellung der Kindschaft des Satan.

Die gnostisch-manichäischen Deutungen 1) dieses καὶ ὁ πατής αὐτοῦ (und der Vater vom Satan ist es, ψεύστης) haben auch in der Kirche mannichfachen Nachklang gefunden 2): im kirchlichen Sinne musste dann διάβολος ein niederes, dämonisches Wesen oder Geschlecht bedeuten. Aber eine solche dämonische Genealogie hat es unseres Wissens wenigstens im älteren Judenthume nicht gegeben, selbst da nicht, wo es Engelgenealogie'n gab: und Christus würde sich ihrer nicht bedient oder dieser Evangelist sie ihm nicht beigelegt haben: so roh und widerlich würde es sein 3). Aber für Sprache und Sinn ganz unangemessen ist die impersonale Auflassung des ὅταν λαλῆ und der folgenden Sätze, welche einigen älteren Ausll. gefiel 4).

V. 45 - 47. Die Anwendung hiervon auf ihn und sie, mit zwiefacher Steigerung der Rede V. 43. "Sie

unzusammenhängend zwischen dieser Ansicht und der, dass Kain das Subject des ganzen Verses sei. Dasselbe die Quaestt. in V. et N. T. 98. Wie oben, hat Meyer erklärt.

Disp. Archel. e. Man. c. 29. August. tr. 42. Aber Herakleon (Or. 20, 22) bezieht αὐτοῦ auf ψεῦδος.

<sup>2)</sup> Nonnus: ψεύστης αὐτὸς ἔφυ, ψευδήμονος ἐκ γενετῆρος. Ebendahin geht auch wohl die Schreibung, vornehml. in der lat. Kirche: καθὸς καὶ ὁ π. α. Origenes (a. O. und 23) hält eine solche Deutung für möglich auch bei der Beziehung des αὐτοῦ auf ψεῦδος, vom Lügengeiste verstanden. Cyrill und Hieron. (zu Jesaia c. 18) crwähnen solche Deutungen katholischer Lehrer. Vgl. Beausobre Hist. d. Man. 2. 263 s. Grotius wiederholte sie in der oben bezeichneten Weise (genus daemonum).

Es wirkte bei dieser Auffassung jenes ἐκ τοῦ πατρός im Anf. des Verses mit.

<sup>3)</sup> Aus der Beziehung des αὐτοῦ auf διάβολος entstanden auch die Deutungen dieses διάβ. von Judas Isch., vgl. oben 6, 70 (Epiphan. 38, 4 f. 40, 4. vgl. Suicer. n. πατήρ am Ende) und auf den Antichrist (Einige b. Photius, Schol. Matth. 372).

<sup>4)</sup> Vielleicht ist aus dieser auch die Uebersetzung, qui, hervorgegangen, bei welcher Lachm.  $\delta s$  äv vermuthet.

glauben nicht an ihn, darum weil er das Göttlicher redet, und so, dass sie das Gegentheil des Göttlichen in sich tragen: weil sie also ungöttlicher Art sind."

In dieser Anwendung besonders ist es klar, dass das Satansbild hier eben nur als Bild gebraucht wird, als Bild des Un - und Widergöttlichen, als absoluter Gegensatz gegen Gott 1). Fast vermeidet der Schluss V. 47 die Wiederholung des Schreckbildes, indem er nur negativ spricht: ἐκ τοῦ θεοῦ οὐκ ἐστέ.

"Ihr glaubt mir nicht, weil ich die Wahrheit rede."
Und nun die berühmten Worte V. 46: Τίς ἐξ ὁ μῶν ἐλέγχει με περὶ ἁμαρτίας; (der Ausdruck wie 16, 8 f.) Dem Zusammenhange nach, im Vorangehenden und Folgenden (εὶ δὲ ²) ἀλήθειαν λέγω), können sie keinen anderen Sinn haben, als den Einwurf zurückzuweisen, dass er sich mit Unrecht der göttlichen Wahrheit rühme. Also können die Worte nicht auf Sündlosigkeit bezogen werden ³): jedoch kann ἁμαρτία auch nicht Irrthum bedeuten, überhaupt ¹), oder sofern

<sup>1)</sup> So wenig ist auf diese St. mit Olsh. ein besonderes dogmatisches Gewicht zu legen.

<sup>2)</sup> Dieses δέ wird durch die neue Kritik nach den bewährtesten Zeugen hinweggelassen. Innerlich spricht Nichts weder für noch gegen dasselbe. Doch ist das Wegfallen der Partikel der Erklärung des άμαρτία von Sündlosigkeit günstiger.

<sup>3)</sup> Der volle, ganze Begriff von Sündlosigkeit (wie 1 Joh. 3, 5) würde hier natürlich gar nicht Statthaben, da ja doch nur die Rede von dem sein würde, was äusserlich, und in diesem Kreise bekannt und anerkannt an ihm gewesen sei. Aber überhaupt kann Rechtschaffenheit kein unmittelbarer Beweis für die Lehre sein: wenn auch umgekehrt die offenbare Sünde ein allgemeiner Grund sein konnte, nicht zu glauben. Rechtschaffenheit aber konnte nur ein gutes Vorurtheil für den Lehrer sein. Die Stelle 9, 31 gehört nicht her: dieser Volksspruch bezieht sich ja nicht auf Lehren, sondern auf Wunder. Die griechischen Väter, und wieder die vorzüglichsten neuesten Austl., auch Ullmann in bekannten Schriften, halten sich an die Erkl. von Sündlosigkeit, doch mit jener, mehr negativen Wendung. De Wette bezieht hierher den Gedanken (er gebraucht für denselben 7, 17), dass Erkenntniss der Wahrheit auf Reinheit des Willens beruhe.

<sup>4)</sup> Die Bedeutung, Irrthum, legt Cyrill in das Wort - mit

ein Irrthum, oder auch jeder, aus der Sünde stamme 1). Αμαρτία ist vielmehr in der altnationalen Bedeutung die Ursache der πλάτη, der Volkstäuschung: sie ist der Frevel, welcher sich eine höhere Bedeutung anmasst. Ganz so findet sich der ἄνθρωπος τῆς άμαρτίας 2 Thess. 2, 3, auch ist die ἀδικία oben 7, 18 dieser Art 2). Und gerade wie in dieser Stelle 7, 18 stellen unsere Worte dem innerlichen Ueberzeugungsgrunde (V. 45) den äusserlichen an die Seite. "Könnt ihr mich frevelhafter Täuschung überführen? und wenn ich also (aus beiden Gründen) Wahrheit spreche u. s. w."

V. 47. Eivat und μή είναι ἐκ θεοῦ mag hier immer im Doppelsinn stehen: ihm angehören, seiner Art sein ³) — und: sein Kind sein: wie es denn hier zugleich dem ἐπιθυμίας τοῦ διαβ. ποιεῖν V. 41 entgegensteht, und mit τέκνα τοῦ θεοῦ (V. 41. 42) abwechselt (vgl. 1 Joh. 4, 6. 5, 19 und 3, 8 f.). Ἀκούειν τὰ ὑήματα τοῦ θεοῦ, wie V. 43, sie verstehen, annehmen.

Calvin und Beza die ältere reform. Auslegung: auch Bengel und Kühn. u. A. Grotius hat die vorige: Lampe, wie Origenes (a. O. 25: εἰ μὴ ἐλέγχετε τὰ λεγόμενα ἡμαρτημένα — ἔχει δὲ καὶ κατὰ τὸ ὑητὸν παιὑησίαν τοῦ σωτῆρος ἡ λέξις u. s. w.), verbinden jene und diese.

<sup>1)</sup> Doch wollen die Meisten, welche diesen Gedanken in der Stelle finden, wie Lücke ("in dem Grade, in welchem Jemand sündigt, ist auch Irrthum in ihm u. s. w."), keine andere Bedeutung in das Wort auagria legen, sondern nur erklären, wie Jesus sich für die Wahrheit der Lehre auf seine Rechtschaffenheit berufen könne.

<sup>2)</sup> Am meisten stimmt zu obiger Erklärung C. F. Fritzsche (3. comm. de ἀναμαστησία J. C.) Fritzschior. Opuscc. 93 ff., und Ammonius i. d. Cat.: οὐ διὰ τοῦτο οὐκ ἐπίστευον, ὅτι ὡς ἀντιθέφ προςεῖχον u. s. w.

Die Erklärung Th. Herakl. und mehrerer Scholien b. Matthäi: εl δὲ μή (wenn ihr ungläubig seid nicht wegen eurer Unfähigkeit), εἴπατε τὸ ἔγκλημα — fasst das άμαρτία zu weit und unbestimmt: was sie an ihm sonst zu tadeln hätten.

<sup>3)</sup> Nonnus: είς θεύν — έχων νύον.

Oder auch als Gottes Worte erkennen. Der Gedanke ist wie überall bei Johannes: vgl. 6, 44 f.

Die Vorwürfe, welche die Juden ihm früher gemacht haben wollen nach V. 48, fanden sich zum Theile 7, 20. "Haben wir nicht richtig gesagt, dass du Samariter seiest und rasest?" Hier soll das  $\delta a\iota \mu$ . Exeiv, aus der Antwort Jesu zu schliessen, die Sprache, das Benehmen des Uebermuthes bezeichnen. Gewiss die Formel ohne Beziehung auf den ihnen ertheilten Namen Satanskinder.  $\Sigma a\mu a\varrho \epsilon i \tau \eta \epsilon$  ist nicht auf besondere Irrlehren der Samariter, überhaupt nicht auf Irrlehren 1), zu beziehen: es ist der Volksname für den, welchen sie als Feind seines, des jüdischen, Volks achten, oder auch für einen Abtrünnigen überhaupt 2).

V. 49-51: er spreche nicht im Uebermuthe, sondern um der Sache Gottes willen (V. 49). Gott selbst werde ihm darum sein Recht geben (V. 50), indem er seiner, der Sache Jesu, ihre geistigen Siege verschaffen werde (V. 51).

Τιμῶ τὸν πατ. καὶ ὑμεῖς ἀτιμάζετέ με — dieses spricht Zweierlei aus gegen den Vorwurf übermüthiger Rede 3). "Ich rechtfertige mich nur gegen Schmähung, aber, was ich sage, geht eigentlich Gott an, und seine Ehre" 1). Τιμῶ τὸν πατέρα ist also nicht auf sein Leben überhaupt zu beziehen, sondern eben

Origenes: ώς παραχαράσσοντα Ἰουδαϊκὰ παραπλησίως τοῖς Σαμαρείταις.

<sup>2)</sup> Fortwährend hat bei den Juden Kuthäer und Heide Dasselbe bedeutet.

Wieder ist es schwer zu begreifen, was sich Nonnus gedacht habe mit:  $\vartheta \epsilon \delta s$   $\pi o \iota \eta \tau \delta s$   $\mathring{a} \epsilon \xi \mathring{\eta} \vartheta \eta s$   $\Sigma a \mu a \varrho \epsilon \iota \tau a \iota s$  — wenn ihm nicht etwa die späteren Sagen von Vergötterungen unter den Samaritern, wie des Simon Magus, vorgeschwebt haben.

<sup>3)</sup> Nach der gewöhnlichen Erklärung wird δαιμ. Εχειν ganz in der allgemeinen Bedeutung genommen, das τιμώ τον πατέρα aber als Beweisgrund dafür, dass er nicht dämonisch sei: die Förderung des göttlichen Werkes.

<sup>4)</sup> Kal (vor vueis àreu. ue) ist also in gewöhnlicher, nicht

auf das, was die Juden für eine übermüthige Rede hielten 1). Die Schmähung der Juden aber finden wir nicht in einem gewissen einzelnen Acte 2), sondern in dem gesammten Betragen derselben gegen ihn. V. 50. Eben, weil Beide, Gott und Er, Eine Sache führen, wird Gott diese bewähren. Also bedarf es keiner eigenen Anpreisung. Und V. 51 dann, wodurch dieses geschehen werde. Denn gewiss liegt das ἔστιν ό ζητων και κρίνων in dem θάνατον μή θεωρείν der Gläubigen 3).

Οὐ ζητῶ τὴν δόξαν μου wie 7, 18, doch hier dem Zusammenhange gemäss mehr im eigentlichen, engeren Sinne: es entspricht dem δαιμόνιον οὐκ ἔγω. Dieses ist Gottes Sache: ἔστιν ὁ (54. 5, 45) 1) ζητῶν nal koirov - euch richtend, beschämend (koirew wie 26, vgl. 16, 8 — 11) 5).

In Bestätigung, Bewährung seiner Sache durch den geistigen Segen, welchen sie (sein Wort heisst es auch hier in der weiteren Bedeutung dieses Ausdrucks), die Treue zu ihr, verleihen werde 6). Nicht sterben

<sup>(</sup>so die Meisten) in entgegensetzender Bedeutung (vgl. 5, 40) zu nehmen.

<sup>1)</sup> In diesem beschränkteren Sinne (wenn gleich mehr auf die strafenden Reden bezogen) nehmen es die Griechen - Paulus, de Wette.

<sup>2)</sup> So nahm es die, aus der Vulgata in viele ältere Ausgg. (auch des Erasmus) übergegangene, Lesung ήτιμάσατε.

<sup>3)</sup> Gewöhnlich wird von den Neueren in V. 51 ein neuer Gedanke gefunden, wenn auch nicht gerade an Andere, an jene Gläubigen V. 30 f., gerichtet. Lücke hält den Vers für die Schlussrede von V. 31. 32. Aehnlich Calvin u. Lampe. Wie oben, fasst auch Meyer den Zusammenhang. Die alten Ausleger hielten den Vers entweder für den Beweis für das δαιμ. μή έχειν (Aug.), oder (die Griechen) für das δόξαν μη ζητείν.

<sup>4)</sup> Herakleon (Or. 20, 30) bezog das ἔστιν u. s. w. anf Moses.

<sup>5)</sup> Koivov ist gewiss für sich zu nehmen, nicht auch (Meyer) auf την δόξαν zu beziehen.

<sup>6)</sup> Λόγον τηρείν (17, 6) abwechselnd mit έντολάς τηρείν (1 Jo. 3, 22 f.). Beides auch von Christus (55. 15, 10): 15, 10

ist auch hier der Ausdruck für bleibendes inneres Heil, Seligsein: 5, 24. 6, 50 vgl. 11, 25. Θεωρεῖν θάνατον (Luk. 2, 26 ἰδεῖν) wie γεύεσθαι θανάτον V. 52. Es sind bedeutsame Ausdrücke, schon dadurch, dass sie aus dem dichterisch heiligen Style herübergenommen waren, ohne dass man in ihrer verschiedenen Form besondere Bilder oder eigenthümliche Begriffe anzunehmen hätte.

V. 52. Έγνὁκαμεν dem λέγομεν V. 48 gegenüber: jetzt hätten sie klare Einsicht davon, dass er den Dämon des Uebermuthes habe. Hier stehen neben Abraham auch die Propheten, als Ideale, als der Stolz des Volks: auf den Ersten führten zunächst schon die vorigen Reden. Jesus hatte mit ihnen gerechtet, dass sie dem Abr. gleich sein wollten: sie nun mit ihm, dass er höher sein wolle als Abraham. Denn Jene wären nicht unsterblich gewesen, und Er wolle sogar unsterblich machen. Μή σψ μείζων εἶ — wie 4, 12. Τίνα (σψ rec.) σεαντ. ποιεῖς; 5, 18. 10, 33. 19, 7. Ob sie nun hierbei eine bestimmte Persönlichkeit meinen, welcher Jesus gleich sein wolle, nämlich einer göttlichen 1); oder nur allgemein fragen, was er doch wohl sein wolle? 2).

Die Antwort hierauf folgt erst V. 56. Sie wird eingeleitet durch V. 54. 55. Die Gedanken drängen sich in den Versen: nicht Er habe zu seinem Ruhm zu sprechen (die Juden hatten ihm ja V. 53 dieses, und wie wenn er im Wahnwitze spreche, vorgeworfen) — Gott selbst rechtfertige, verherrliche ihn, nämlich (denn dieses ist hier wohl der Sinn: anders V. 50) indem er aus ihm spreche — für sie freilich nicht, weil

zugleich von ihm und von den Seinen gebraucht. Ihm eigen gehört bei Joh. das θέλημα, ἔργον ποιεῖν, τελειοῦν.

<sup>1)</sup> Nonnus bezieht τίνα auf einen der Genannten: τίνι προτέρων σε πανείκελον αὐτὸν ἐνίψεις;

<sup>2)</sup> Die Schreibung ött statt östis in D und bei Lateinern, von Schulz nach Gersdorf, Beitrr. S. 22, des Joh. Sprachgebrauchs wegen vorgezogen, hat allerdings einen volleren Klang.

sie Gott nicht kennten — Er wisse aber, wie er zu Gott stehe, und erhalte sich in diesem Verhältnisse.

Δοξάζω (oder δοξάσω) εμαυτόν, vorher, V. 50, δόξαν ζητείν. Οὐδέν ἐστι (1 Kor. 13,1) - das Rühmen bedeutet Nichts, oder, es findet kein Ruhm, kein Erfolg des Rühmens Statt (vgl. 5, 31). Hier hat das εάν unbedingt die hypothetische Bedeutung, denn er dachte nicht an ein δοξάζειν έαυτόν 1). "Εστιν δ πατήο μου ο δοξάζων με - in dem Zeugnisse, welches er in, aus ihm ablegt. Denn das Folgende führt aus, warum sie diese Verherrlichung nicht wahrnähmen. Es gehören zusammen die Sätze: δυ ύμεις - εγνώκατε αὐτόν (vgl. 19.7, 28): "Von dem ihr sagt, dass er euch angehöre, aber den ihr nicht kennt, also nicht erkennt, wo er spricht, wirkt" 2). Auf der anderen, auf seiner Seite, sei ein volles, klares Bewusstsein der Verbindung mit Gott. Denn dieses (also dasselbe mit dem οίδα πόθεν - που) ist hier offenbar das οίδα αὐτόν es steht dem μή γνωναι im Sinne des Vorigen entgegen. "Mir ist das Göttliche bekannt, nahe, und ich erhalte es mir so" (τον λόγον αὐτοῦ τηοῦ, halte mich im geistigen Zusammenhange mit ihm) 3). "Sagte ich, ich kennte ihn nicht, so würde ich unwahr sein wie ihr -" ψεύστης ist, wie V.44, nicht in der allgemei-

Wenn es nicht hypothetisch genommen wurde, musste das οὐδέν ἐστι von ihrer Meinung über ihn verstanden werden. So die Gr. Väter.

<sup>2)</sup> Die Kritiker haben vielleicht absichtlich, und dann mit Recht, übergangen, dass sich bei Nonnus der Satz: καὶ οὐκ ἐγνώπατε αὐτόν, nicht übersetzt finde. Er liegt bei ihm im vorangehenden: δν θεὸν ὑμείων ἀδίκω κικλήσκετε μύθω.

Das θεὸν εἶναι αὐτῶν hat entweder stärkere oder umfassendere Bedeutung als γνῶναι θεόν. `, Nicht einmal kennt ihr ihn 'oder ,, Wenigstens kennt ihr ihn nicht. ' Ueber ὑμῶν rec. (denn ὑμῶν ist rec., nicht  $\dot{\eta}$ , wie b. Scholz) und ἡμῶν (sie redend einführend) schwankt die Kritik: auch die neuesten Texte haben ὑμῶν beibehalten.

Euth. nimmt den Satz: καί — τηνῶ so, als liege darin der Erkenntnissgrund (das σημεῖον) des γνῶναι θεόν.

nen Bedeutung zu nehmen, sondern: die göttliche Wahrheit verleugnend, Gott verleugnend. "Ich würde mich Gott, dem zu mir Sprechenden, mich Ueberzeugenden, verschliessen.

Nun V. 56 die Antwort auf V. 53. Er dürfe sich als Lebenverleihend über Abraham erheben: denn A. selbst habe das Leben von ihm erwartet und in frohen

Ahndungen empfangen.

, Abraham euer Vater freute sich 1) darauf 2), meinen Tag zu sehen; und als er ihn gesehen hatte, war er beglückt." Ἡ ἡμέρα ἡ ἐμἡ (wie αὶ ἡμ. τοῦ νἱοῦ τοῦ ἀνθρόπου Luk. 17, 22. 26: ausser dieser Stelle werden diese Formeln immer nur von der Erscheinungszeit gebraucht, nicht von der Periode des Messias, wie hier) 3), die Zeit, das Heil des Messias. Es liegt ohne Zweifel hierin die Idee, dass die Altväter die Messianische Erwartung auf ihre Zeiten bezogen hätten 4). Denn in diesen Worten: ἴνα ἴδη — ist das ἰδεῖν in eigentlicher, äusserlicher Bedeutung zu nehmen 5).

<sup>1)</sup> Der Tittmannischen Auffassung, welche άλλ ενα λ. hypothetisch nimmt, so: lactatus fuisset, si vidisset — dann: imo vidit etc., steht schon entgegen, dass der Gegensatz des materiellen und des geistigen Sehens dann gewiss bestimmt bezeichnet worden wäre.

<sup>2)</sup> Diese Erklärung des ήγαλλ. Γνα — ist die einzig richtige (ἀγαλλιᾶσθαι dem realeren χαίρειν entgegengesetzt): er freute sich in der Beziehung darauf, dass er sehen sollte — Ein blosses frohes Wünschen (Grot., Kühn. — Theoph., εὐκταίαν εἶχεν und Euthymius) kann ἀγαλλιᾶσθαι nicht bedeuten. (Unähnlich ist das hierher bisweilen citirte χαίρω Γνα πιστεύσητε 11, 15.)

<sup>3)</sup> Doch die Meisten erklären auch hier von der Erscheinungszeit des Messias.

<sup>4)</sup> An eine bestimmte Zeit, da diese Freude eingetreten sei, ist vom Ev. wohl nicht gedacht worden. Nur in Folge jener Verheissungen soll er sich gefreut haben. — Meyer bezieht auch dieses ihr, auf sinnliche Freude.

<sup>5)</sup> Ein sich darauf Freuen, geistig jenen Tag zu schauen, wurde doch eine ganz dunkle Vorstellung geben — etwa das be-

"Er sahe und freute sich: also belebte ich ihn." Denn dieses liegt ja im Zusammenhange, dass der Patriarch selbst Leben von ihm empfangen habe (vgl. V. 51 das θάνατον μή θεφοείν 1)). Aber dieses zweite ίδεῖν kann unmöglich noch im eigentlichen Sinne gefasst werden. Zu fremd liegt das Schauen im himmlischen Dasein (vgl. Luk. 16, 25 ff.) 2), und immer würde noch auch dieses Schauen etwas Uneigentliches sein: erzwungen aber ist die Auslegung, dass er diese Zeit, oder vielmehr den Messias, im Vorbilde, im Isaak gesehen habe (vgl. vielleicht ev naoa3oln Hebr. 11, 19) 3). Es ist vielmehr das geistige Schauen, die Ahndung gemeint, welche schon einen Zug von Leben, Heil in Abraham gebracht habe - ob nun ein Schauen in der Ekstase, oder im Glauben 1), oder äusserlich, in den Verheissungen, welche ihm geworden. Vgl. Matth. 13, 17. Luk. 10, 24. Hebr. 11, 13. Also: Erwartung schon, dann noch mehr Ahndung, habe ihn beglückt.

Die Rede der Juden V. 57 ist Hohn durch absichtliche Verkehrung dessen, was Jesus gesprochen

dentend was 1 Petr. 1, 10. 11: έφευναν είς τίνα η ποίον καιφόν u. s. w.

<sup>1)</sup> So schon Iren. 4, 27: ut ipsi Abrahae donaret acternam vitam, existens bonus.

<sup>2)</sup> Auf dieses himmlische Schauen haben die meisten Neueren dieses zweite ἰδεῖν bezogen. Lücke bemerkt schon, dass in der alten Kirche Origenes diese Deutung hat, to. 20, 33. Vgl. auch Lampe. Die vergangene Zeit im εἶδε würde der Deutung nicht entgegenstehen.

<sup>3)</sup> Nach dieser Beziehung auf Isaak wird von Chr., Theoph. und Euth. die ἡμέρα αὐτοῦ von der Todeszeit verstanden. Diese Auffassung ist die gewöhnliche in der alten Kirche.

Αροllinaris: ἐπειδή καὶ τῷ Ἰβο. Ճգθη, καταγμάσας αὐτὸν αίστει — ἡγαλλιάσατο ἰδεῖν u. s. w.

Ganz wie oben erklären Wölzogen und Schlichting, und es war dieses die eigentliche Socinian. Auslegung, nicht die (wie, nach Wolf. cur. z. d. St., Lücke), beide Sätze, ηρ. und είδε, hypothetisch zu nehmen.

hatte 1). Denn es war ja nicht gesagt worden, dass Er den Abraham gesehen habe 2), sondern dass A., und nicht ihn, sondern seinen Tag gesehen. Noch bist du nicht fünfzig Jahr alt, und hast Abraham gesehen ?" Sie meinen wohl, der Dämon, welcher aus ihm spreche (V. 48. 52), beraube ihn aller menschlichen Besinnung und spiegle ihm, dem Menschen, und im wenig vorgerückten Alter, ein Dämonenleben über Jahrtausende hin vor. Statt πεντήκοντα wurde in der griechischen Kirche auch τεσσαράκοντα gelesen 3). Textveränderung sollte einer wirklichen oder möglichen Misdeutung dieser Stelle abhelfen. Πευτήκουτα hat seinen leicht begreiflichen Sinn: es ist sprüchwörtlich gesprochen, und 50 Jahre bezeichnen die Grenze des vollen Mannesalters, wie im gewöhnlichen Leben, so in dem altjüdischen Styl (4 Mos. 4, 3. 39. 8, 24 f.) 4).

<sup>1)</sup> Ammonius: ὁ μὲν κύριος εἶπεν — οἱ δὲ ἐναντίον ἐνόησαν, ὅτι αὐτὸς εἶδε τὸν ᾿Αβρ.

<sup>2)</sup> Auch Olshausen, uud begreißicherweise, Br. Bauer (a. O. 334) finden im  $\varepsilon l \delta \varepsilon$   $\kappa$ .  $\varepsilon \chi \acute{a} \varrho \eta$  die Präexistenz Christi ausgesprochen.

<sup>3)</sup> Nach Matthäi lediglich aus Chrysostomus Verbesserung. Dieser hat wenigstens zuerst so gelesen. Alle anderen Griechen haben πεντήκοντα, auch Euth. erklärt dasselbe, erwähnt jedoch und zieht vor τεσσαο. Theoph. fragt nur, warum die Juden nicht von vierzig Jahren gesprochen? Handschriftlich ist τεσσαρακ. nur schwach bezeugt.

<sup>4)</sup> Oder es soll geradezu das halbe Jahrhundert bezeichnet werden. Grot. und D. Heinsius (aber schon Einige bei Theophylakt) nahmen eine Hindeutung auf das grosse Jubeljahr an.

Also ist keine reale Beziehung in sie zu legen, dass die Juden ihn wirklich für so alt geachtet hätten (Euthym. διὰ τὴν πολυπειφίαν αὐτοῦ — Lampe nach Anderen, Paulus und Heumann: wegen frühen Verfalles des Aeusserlichen). Was die berühmte Misdeutung des Irenäus anlangt (2, 22, 5), dass Jesus wirklich dieses Lebensalter erreicht habe — neuerlich von Weisse (1. 286) gutgeheissen — so ist das Urtheil Dodwell's und Credner's (a. O. 215) wohl ganz richtig, dass die Zahlberechnung lediglich dem Irenäus angehöre, und er sich auf das Zeugniss der Aeltesten, welche Johannes geschen, nur dafür berufe, aetatem seniorem habentem docuisse Dominum.

Aber die Antwort V. 58 lässt nun verschiedene Deutung darnach zu, ob man sie auf die jüdische Rede (V. 57) beziehe, oder als Fortsetzung der eigenen Rede Jesu (V. 56) auffasse. Denn im ersten Falle hätte die eigentliche Aussassung dieser Worte 1): ich bin vor Abraham 2) gewesen - die grösste Wahrscheinlichkeit, im zweiten die uneigentliche, entweder für Beides, das γενέσθαι und das είμί, oder nur für dieses. Für die eigentliche Erklärung würde viel ankommen auf die Deutung der Stellen 6, 62, 17,5 und darauf, wie man den Prolog des Ev. näher oder weniger mit dem Ev. selbst zusammenhängen lasse. Doch hat dieser im Evang, keinen deutlichen Nachklang, und die himmlische Existenz, welche sonst in diesem Ev. eine so geistige Vorstellung ist, würde hier doch zu sinnlich, zu substantiell sein. Aber das spricht entschieden gegen die eigentliche Deutung, dass Christus auf den jüdischen Unsinn (V. 57) geantwortet hätte. Setzt dagegen Christus hier nur seine vorige Rede fort, so will er in V. 58 nur gesteigert aussprechen, dass Abraham seine Zeit habe schauen können - dass jener Leben empfangen habe durch ihn 3). Ja lange vor Abr. war diese Zeit, war Er da; bedacht, beschlossen, wesentlich 1): Er hat gehört in den gett-

<sup>1)</sup> Eine Milderung dieser alt- und gewöhnlich kirchlichen Deutung ist die, z. B. von Kühnoel befolgte, nach welcher die Worte nur eine Erklärung seiner Messianität sein sollen, voraussetzend bei den Juden (?) den Glauben an die Präexistenz des Messiasgeistes.

Τενέσθαι: dawar, oder geboren wurde (Erasmus), oder überhaupt, wurde — die ältere Auslegung war sehr getheilt hierüber; vgl. Lampe p. 514. Einig war sie nur über den Gegensatz von γενέσθαι und εἰμί.

<sup>3)</sup> Selbst Beza möchte diese Erkl. vorziehen. Dann geben sie nebenbei auch Schlichting und Wolzogen, Sam. Crell (in. ev. Jo. rest. 618 ss.); auch Grotius. Sie wurde die gewöhnl. rationalistische Deutung: Neuere verstehen wohl dasselbe unter der "idealen Präexistenz," welche sie in der Stelle finden.

<sup>4)</sup> Nicht blos: praesens menti fidelium, wie es Wetstein po-

lichen Weltplan von Anbeginn. Am ähnlichsten ist das "von Anbeginn geopferte Lamm," Apok. 13, 8. vgl. 1 Petr. 1, 20 (ποοεγνωσμένος ἀπ' α.). Also: Έγώ, Person und Sache zusammengedacht. Εἰμί war da in Gottes Rathe: aber das Präsens mit der Bedeutung des fortwährenden gleichen Daseins 1). Das γενέσθαι könnte dann auch genommen werden: ehe er bedacht worden. Doch ist es natürlicher, das geistige εἰμί dem materiellen γενέσθαι entgegenstehen zu lassen.

Unter den Auslegungen giebt die Socinianische ein merkwürdiges Beispiel gemisbrauchten Scharfsinnes: ehe Abr. dazu wird, werden kann, seinen Namen (Gen. 17, 5. Röm. 4, 18) mit Recht führen kann: bin ich, nämlich: wirke ich dafür. Oder:  $\pi \sigma lv \ y \varepsilon v$ . zu  $\lambda \dot{\varepsilon} y \omega$  gezogen, und  $\dot{\varepsilon} y \dot{\omega} \varepsilon \dot{\varepsilon} \mu \dot{t}$  — nach V. 28: jetzt nenne ich mich nur noch euren Messias.<sup>2</sup>).

Die Rede, wie die Juden sie auch verstehen mochten, hatte für sie blasphemischen Klang, schon in ihrem negativen Theile, in der Herabsetzung Abraham's, doch (vgl. 5, 18. 10, 30 f.) noch mehr im positiven 3). So soll ein zelotisches Gericht gehalten

pularisirt. Und mit einem innerlichen Widerspruche fasst es Paulus: "che — bin ich es, auf den sich Abr. gefreut hat."

<sup>1)</sup> Der "falsche dogmatische Accent" auf dieses Präsens gelegt, wie es Lücke nennt, kann nach der obigen Auffassung des Sinnes gar nicht Statt haben, insofern in dieser gar nicht ausschlüsslich oder auch eigentlich von seiner Person die Rede ist. Man fand (vgl. zu 4, 26) im εἰμί die Idee der Ewigkeit. Möglich ist, dass der Alexandriner das εἰμί so dachte, Ps. 90, 2: ποὶν τοῦ ὅρη γεννηθῆναι σὐ εἶ. (vgl. Jer. 21, 5). Aber vgl. das ἐστέ 15, 27. Minder sicher sind 1 Jo. 3, 5. 4, 17.

<sup>2)</sup> Die Soc. Ausl. ist von F. Socinus her von den Socinianischen Ausl. gepriesen, vertheidigt von Wolz. und S. Crell, dann öffentlich geworden, und, wie in der Catechesis eccll. Polon. p. 30 s., so in der unitarischen Dogmatik (Summa univ. theol. chr. p. 130) vorgetragen worden.

Bei Nonnus: πρίν γ ένος ἔσχεν (vgl. Heinsius Aristarch. 418), bedeutet γένος wohl, wie bei Homer, Geburt. Sonst klänge jene Soc. Erklärung aus dieser Uebersetzung.

<sup>3)</sup> Beides, das Neg. und das Pos., verbindet auch Euthym. I. Th. 24

werden 1). Das ἐκούβη steht auch 12, 36: dort neben ἀπελθών, wie hier neben έξηλθε. Wenn die, kritisch mehr als zweifelhaften, Worte nach ἐκ τοῦ ίεροῦ 2) zuverlässig wären (sie sind zum grössten Theile ganz wie Luk. 4, 30), dann müsste εκρύβη ein übernatürliches Verborgenwerden bedeuten. Aber, abgesehen von dem kritischen Zweifel 3), ἐκούθη muss dem ἐξῆλθε gleich genommen werden, also als sein eigenes Thun, und weil das και εξήλθε zu unmittelbar neben jenem steht, so darf man es nicht von einem absichtlichen Verbergen verstehen 1). Vielmehr (vgl. εξένευσε 5, 13): er ging verborgen fort 5). Noch wurde beigesetzt καί παρήγει ούτως 6) um des παράγων willen 9, 1. Es sollte die Gleichzeitigkeit dieser Ereignisse anzeigen; vielleicht legte man auch in das aanayen die Bedentung von Ruhe, Sicherheit, Unbesorgtheit.

Eine Steinigung im Tempel (καταλεύειν) auch von Josephus erzählt, A. 17, 9. 3.

<sup>2)</sup> Der frühere Lachmannische Text hatte die Worte nur eingeklammert, der neuere lässt-sie weg, auch Tischendorf. Für sie sind Matthäi und Scholz. Der Syrer hat sie. In zwei Stellen des Cyrill, aber gerade nicht hier, finden sich alle diese Worte, am ausdrücklichsten bei 19, 11 (XII. 1051): entschieden Theophylakt. In der Anmk. Theod. Herakl. i. d. Cat. findet sich διά μέσου αὐτῶν μὴ ὁρώμενος ἐξῆλθε κ. παρῆγεν οὕτῶς, aber vielleicht nur als Erklärung. Am meisten spricht gegen die Worte die grosse Verschiedenheit, in der sie gelesen werden.

<sup>3)</sup> Auch bemerkt Lücke mit Recht, dass bei einem wunderbaren Erfolge Johannes sein: die Stunde war noch nicht gekommen — beigesetzt haben würde.

<sup>4)</sup> Die alte Kirche nahm meistens ein Sichverbergen an (qεύμει ἀνθρωπίνως Chr., ebenso Augustlaus). Nonnus führt es mit Geslissenheit aus: ὑπὸ πτύχα κεύθετο νηοῦ, σιγαλέοις δὲ πόδεσοι 
u. s. w. Cyrill und Theoph. dagegen deuten das ἐκρύβη auf ein göttliches Werk. Die Lat. Kirche übersetzte immer abscondit se (auch die Vulg.).

<sup>5)</sup> So Lightf., Kühnoel, Tholuck. — Sowohl bei der Wunderansicht, als bei der von einem geffissentlichen Sichverbergen bezog man ἐξηλθε gewöhnlich auf Etwas, was später geschehen sei.

<sup>6)</sup> Οΰτως (4, 6): Theoph. άπλῶς καὶ ἀπράκτως.

Die folgende Erzählung nun fällt in diesen Gang vom Tempel. Sie läuft mit den Reden, welche sich daran knüpfen, bis 10, 21 fort. Die Erzählung und die Reden, Alles bewegt sich in dem gewöhnlichen Thema des Johannes: das Volk war nicht gefördert durch seine Meister, ja von ihnen verachtet und gemisbraucht, und es vergalt diesen Obern mit Abgunst und Mistrauen.

## Einige Verbesserungen.

- S. 31. Z. 6 v. O. Vor 37 l. 28. Nach 37: 12, 44.
- S. 40. Anm. 1. Z. 2 st. Aucher I. Aubert.
- S. 48. Anm. 1. Z. 4 die Worte: auch in der Hahn'schen Ausgabe, zu streichen.
- S. 86. Z. 5 v. O. st. rel. l. naml.
- S. 130. Z. 18 v. O. st. zeigt l. zeugt.
- S. 144. Z. 20 v. O. nach erwähnt l. und wieder 10, 40.
- S. 153. Ann. 2. Aehnlich wie hier hat auch A. Schweizer a. O. 140. 242 über die Stelle geurtheilt.
- S. 162. Z. 11 v. U. st. 11. 2 l. III. 1. 320.
- S. 288. Z. 19 v. O. st. Luc. l. zu.
- Vorr. IV. Z. 18 v. O. I. Apologeten.
- Einl. XVII. Anm. 1. Z. 2 l. Baur.



## Theologische Auslegung

der

## Johanneischen Schriften

TOn

D. Ludw. Fr. Otto Baumgarten-Crusius.

Zweiter Band.

Das Evangelium von Kapitel 9 und die Briefe.

Aus dem handschriftlichen Nachlasse des Verfassers

herausgegeben

von

Ernst Julius Kimmel.

Jena; Friedrich Luden. 1845.

## Vorrede.

Für die Fortsetzung und Vollendung der von Baumgarten - Crusius begonnenen Auslegung der Johanneischen Schriften, deren erster Theil die erste und letzte grössere exegetische Arbeit des als Schriftforschers hochberühmten Mannes gewesen ist, wurden dem Unterzeichneten von der verehrlichen Verlagshandlung die betreffenden Papiere von zweierlei Art ausgeliefert. Bis zum Anfang der Leidensgeschichte nämlich hatte der Verewigte noch für Druck und Herausgabe so gearbeitet, dass es höchstens einer erneuten Durchsicht und der Hinzufügung der Noten, die gänzlich fehlten, bedurft hätte. Ausserdem hatte sich sein vollständiges, offenbar neues, für Vorlesungen nur einmal (Sommer 1842) be-

nutztes Collegienheft vorgefunden, welches er mit um so hingebenderem Fleisse ausgearbeitet hatte, je verwandter seine eigene Natur der jenes Evangelisten der Liebe war. Daher hatte auch "der Johannes von Baumgarten-Crusius" besonderes Ansehn bei den Studirenden; diese Vorlesungen galten für die vorzüglichsten des ganzen Cursus, wie er sich in der letzten Zeit denselben gebildet hatte. Und ehen weil die Johanneischen Idee'n so viele verwandte Saiten in ihm berührten, weil er aber auch selbst ihrer Tiefe und Schönheit so sinnig nachgegangen war, dass er denselben in seiner Auslegung grössere Verklärung zu leihen vermochte als vielleicht irgend ein Anderer; ebendarum hatte er es hier auf Johanneischem Grund und Boden natürlich nicht über sich gewinnen können, auch nur einen Schritt breit von demselben durch die neuere Kritik sich entreissen, geschweige die Authentie einer dieser Schriften sich nehmen zu lassen. Gewiss würden auch die neuesten Zweifel der Tübinger Schule, obwohl von ihrem Meister vorgetragen, ihn nicht bewogen haben, von dem Allgemeinen seiner Ueberzengung abzugehen, wenn es gleich nie seine Art war, dergleichen ängstlich fern zu halten oder vornehm zu ignoriren. Nur wo die Kritik in Frivolität oder in ein absprechendes, unwissenschaftliches, dem Evangelium und seiner Herrlichkeit bedrohliches Wesen umschlug, fühlte sich seine Pietät verletzt, und der milde, sanfte Mann hatte dann für solche selbstvermessene Verirrungen wohl auch ein hartes Wort. So wird man ihn auch hier wieder finden; und wer ihn im Leben liebte, dem wird das freundliche Bild des Entschlafenen aus diesem Buche in frische Erinnerung treten.

Jene erste Aufzeichnung nun hat der Herausgeber geradezu wiedergeben zu müssen geglaubt, ohne aus dem für die Vorlesungen bestimmten Hefte Etwas bei zumischen; dieses selbst ist dann mit älteren und neueren Nachschriften, aus denen bisweilen eine von Baumgarten-Crusius bei'm Vortrage hinzugegebene Erläuterung oder Ergänzung entlehnt werden konnte, verglichen worden. Das in Klammern Eingeschlossene und in einzelnen Noten Gegebene konnte um so unbedenklicher eine Stelle

finden, da es der Herausgeber genau an das im Texte Vorliegende angeschlossen hat, und weil es gut dünkte, bisweilen die angeführten oder von Baumgarten-Crusius wenigstens gemeinten Ausleger in eigenen Worten ihre Ansicht weiter ausführen zu lassen.

Jena, im Februar 1845.

Kimmel.

Das Wunderereigniss Kap. 9 ist wieder nur um der Reden willen mitgetheilt worden, welche sich daran geknüpft haben sollen. So läuft diese Erzählung eigentlich bis 10, 18 fort. Die Sache geht durch mehre Tage hin. Alles ist in der Weitschweifigkeit des gewöhnlichen Erzählungsstiles gehalten, welche wir so oft bei Johannes finden. Die einzelnen Umstände werden nachlässig hinzugebracht V. 8, 14. Die Idee ist, und so schliessen sich die Reden an: wie das Volk durch seine Meister nicht gefördert, nur verstimmt, misgeleitet, für ihre beschränkten und herrschsüchtigen Absichten gemisbraucht worden sei.

V. 1. Hagáyov - gewiss eben jetzt beim Hinweggehn aus dem Tempel. Kranke und Bittende (V. 8: πυοσαιτών) lagerten am Fusse des Tempelberges AG. 3, 2. Die Frage der Jünger V. 2: "Wer hat gesündigt, dieser oder seine Aeltern, dass er blind geboren worden ist?" könnte leicht nicht als eigentliche Frage, sondern als Behauptung genommen werden: hier sei doch gewiss nicht seine Schuld, sondern eine Schuld der Aeltern vorhanden. Und vielleicht bezögen sich dann die Worte auf Etwas, was Jesus zu ihnen einmal gesprochen hätte, gegen falsche, übertreibende Anwendungen der Gesetzesstellen: Exod. 20, 5. Deut. 5, 9. Dass schwere Uebel Sündenstrafen seien, setzt der jüdische Volksglaube in den Jüngern voraus. Aber nimmt man die Frage eigentlich, so kann die Annahme einer eigenen Schuld bei dem, welchen sie selbst blindgeboren nennen, in keinem Falle auf einen

II. Th.

Zustand der Präexistenz (Cyrill., de Wette) oder Seelenwanderung (Beza, Grotius) bezogen werden — dazu hat die Rede einen zu palästinensischen Klang —; sondern es wird hier entweder die Meinung zu suchen sein, dass auch vorhergeschehene Sünden bestraft würden, oder die, dass die Ungeborenen an den mütterlichen Sünden thätig Theil nähmen. Bei der zweiten Auffassung würde freilich das oötos  $\eta$  of yoveis keinen rechten Gegensatz bilden.

In der Antwort Jesu V. 3 ist das οὔτε - οὔτε u. s. w. nicht historisch gesagt, sondern der Sinn ist nur, dass im Unglücke des Menschen kein Grund liege, das Eine oder das Andere anzunehmen. "Sondern (nämlich τυφλός εγεννήθη), damit die Werke Gottes an ihm offenbar werden," d. i. sichtbar (nicht: anerkannt) werden. Man hat nicht nöthig, den Sinn dieser Worte irgend zu beschränken (wie, dass Tva nur den Erfolg bedeutete). Ob nun έργα τοῦ θεοῦ hier schon die bestimmte Beziehung auf das haben, was an dem Menschen geschehen sollte (das Hervortreten göttlicher Kräfte zur rechten Zeit), oder überhaupt die Plane Gottes bedeuten; die Idee des Satzes ist ja sicher und klar, dass die menschlichen Lebensgeschicke oft in keinem deutlichen Zusammenhange mit Verdienst oder Schuld stehen, sondern der göttlichen Vorsehung, dem tieferen Zusammenhange der Dinge der Welt ange-Also hier wie Luk. 13, 1 ff. spricht Christus gegen die judische Art, aus den Geschicken der Menschen ihr Leben, ihre Gesinnung zu deuten.

Nun folgt V. 4 und 5: er sei bestimmt, die Werke Gottes zu vollbringen und zwar ununterbrochen. Denn Beides hat Bedeutung  $\hat{\epsilon}\mu\hat{\epsilon}$  und  $\tilde{\epsilon}\omega\varsigma$ —, dieses, weil ja Sabbat war, so dass die Stelle der oben 5, 17 sinnesverwandt ist.  $E\varrho\gamma\alpha$  τοῦ πατρός sind entweder des Vaters Werke, an denen er Theil nehme, oder Werke seiner Art, seines Sinnes (5, 19. 6, 28). Diejenigen, welche  $\eta\mu\tilde{a}s$  (Paulus) statt des gewiss ursprünglichen und mit Recht in den gewöhnlichen Text recipirten

¿μέ lesen, nehmen jenes wohl aus der allgemeinen, sprüchwörtlichen Anwendung der Stelle. — Aber diese findet nun wohl nicht Statt. Denn Tag und Nacht kann unmöglich hier Leben und Tod bedeuten. Es läge etwas Fremdes, ja Heidnisches in den Worten, und insbesondere der Person Jesu Christi, auch und ganz vorzüglich nach der Johanneischen Auffassung, würde die Rede völlig unangemessen sein, da nach dieser im Tode Jesu die rechte Geistesnacht erfolgt. Dieses: "Nacht, da Niemand wirken kann," müsste man dann als einen gangbaren Volksspruch ansehen, welchen sich Jesus angeeignet hätte. Noch weniger können die Worte von gewöhnlicher Tag- und Nachtzeit verstanden werden [Paulus].

Doch das Folgende V. 5 zeigt deutlich, von welchem Tage die Rede ist. Jesus bezeichnet die Zeit, in welcher er bei den Menschen ist, in welcher die Welt, die Menschheit das Licht, das Gottesheil schaut. Aehnlich Tholuck und Olshausen, jedoch erkennen Beide in jenen Ausdrücken einen Doppelsinn an. V. 5 giebt somit eine Steigerung zu dem Vorausgehenden: Ja durch mich ist es gegenwärtig grosser, voller Tag. Έρχεται νύξ steht also der Zeit unmittelbarer Gotteswirkungen oder des Heiles entgegen. Οὐδείς überhaupt nicht Einer oder (impersonal gesprochen) er nicht. "So lange ich in der Welt bin (elvat ev to κόσμφ, 17, 11), bin ich das Licht der Welt," das Tagesgestirn, heilbringend, gotteswirksam. Also ist das Licht (anders 8, 12) hier das Heilverleihende; dieses aber wohl nicht mit Beziehung auf das Uebel, welches geheilt werden sollte [de Wette, Kühnöl].

Die Heilung nun V. 6 u. 7 wird so ausgeführt, wie Mark. 7, 33 ff. 8, 23 ff. Ein natürlicher Hergang soll in diesen Darstellungen gewiss nicht erzählt werden: dafür war ja auch der Eingang hier V. 4 f. nicht geeignet, und was wäre dieses für ein natürlicher Hergang gewesen? Es muss eine solche Tradition Statt gefunden haben von der gewöhnlichen Art Jesu zu

heilen, anknüpfend an gemeines, äusserliches Mittel, in der Absicht, glaubten die Jünger, das Wunderbare zu verhüllen. Und in diesem Sinne erzählt Markus diese Erscheinungen. Hier bei Johannes wird es wohl hervorgehoben als reine materielle Thätigkeit, auf welcher die jüdische Anklage wegen Sabbatsverletzung beruhte. Speichel, Teig, Wasser waren gangbare Dinge im Volke, um gewöhnliche Augenübel zu heilen. S. Wetstein zu Markus und zu uns. Stelle. Auch die Quelle Siloa wird nicht ohne Bedeutung erwähnt. Es war von Alters her der heilige Quell, schon durch die Nähe des Tempels, und natürlich knüpften sich hieran Meinungen und Sagen von wunderbaren Erfolgen an demselben. Die หบุงบาริกุของ von Siloa ist erst in der christlichen Topographie aus unserer Stelle bekannt geworden. Wahrscheinlich durch Verbesserung aus dem allgemein Bekannten ist unten V. 11 oft nur είς του Σιλωάμ gelesen worden (Lachmann). Dann müsste auch hier so stehen. - Das & kournrεύεται ἀπεσταλμένος ist auffallend, aber nach allen äusseren Gründen und Zeugen ächt. Der Schriftsteller findet im Namen eine bedeutende Beziehung; wiewohl nicht gerade auf dieses Ereigniss (ob nun Christus oder der Hülfesuchende verstanden werde), sondern auf die Kraft des Wassers: gehe an das Wasser, das den Heilsnamen führt (gottgesandt, gottgegeben). Sprachlich lässt sich übrigens die Uebersetzung vollkommen rechtfertigen.

Nun die ausführliche Erzählung, zuerst V. 8—12 von dem, was im Volke über das Ereigniss gemeint worden sei. Nachdem der Geheilte von der Person Jesu gesprochen hatte, ist kein Zweifel mehr da bei jenem, vielmehr Verlangen nach ihm. Denn gewiss ist die Nachfrage V. 12 nicht hinterlistig. Οί θεωροῦντες — ὅτι — es konnten ihn Viele gesehen haben, denn er zeigte sich als Bittender überall 1).

<sup>1)</sup> Hoogalens nämlich liest die neuere Kritik seit Griesbach.

V. 10. Aνοίγεσθαι δφθαλμούς ist im alten Stil die allgemeine Bezeichnung von Blindenheilung, ohne dass die Art des Uebels und die Weise der Heilung damit ausgedrückt werden soll. Vrgl. unten 10, 21. 11, 37. (2 Reg. 6, 17. 20. Es. 42, 7.) Die altkirchliche Auffassung des Ereignisses ist bekannt: nicht einmal das Organ habe der Mensch besessen, wobei dann der anλός Genes. 2. seine Deutung erhielt. War dieses Thorheit, so bekennen wir sie lieber zu sehen als den Frevel in der Behandlung dieser Erzählungen. Das ἀναβλέπειν V. 11, 15 und 18 wechselt ab mit dem ἔφχεσθαι βλέποντα (V. 7), und steht sehr uneigentlich bei dem Blindgeborenen.

Diejenigen, welche ihn zu den Pharisäern führen V. 13, mögen dieselben sein mit den Vorigen. Aber es geschieht eben darum nicht als Anklage, denn von der Sabbatsverletzung ist erst im Folgenden die Rede. Und es ist auch nicht das Synedrium, sondern die Pharisäer sind genannt; diese, weil sie sich berufen erachteten, alle auffallenden Erscheinungen im Volks-

leben zu beurtheilen.

Wäre übrigens V. 14 derselbe Sabbat gemeint mit 7, 37, so würde die Masse des Erzählten bis 10, 21 doch zu gross sein für einen Tag. Und in jenem Falle würde sich hier diese Zeitbestimmung gar nicht finden.

V. 16. Hier sehen die Pharisäer nicht blos, wie die Juden 5, 11 ff., vom Wunderbaren ab, indem sie nur die Sabbatsverletzung durch eine äusserliche Thätigkeit festhalten: sondern der eine Theil von ihnen leugnet das Wunder, weil es im Widerspruche mit dem Gesetze stehen müsste (Deut. 13, 1 ff.). Aber der andere Theil folgert aus dem Wunder, dass nichts Gesetzwidriges geschehen sein könne. An dieses Urtheil, als das gewöhnliche Urtheil des Volkes, schliesst

So auch Scholz, Lachmann und Hahn. Nur Kühnöl unter den Erklärern hält es mit der rec. τυφλός, die äusserlich weniger beglaubigt und Correctur ist.

sich der Geheilte an (V. 25, 30 ff.). Der Zweisel und Gegensatz, welcher sich hier ausspricht, hat von jeher beim Wunderglauben Statt gesunden: ob das Wunder durch die Sache oder Person beglaubigt, oder im Gegentheil diese durch das Wunder bewährt werden solle? Παρὰ τοῦ θεοῦ (7, 29) hier: mit göttlicher Krast handelnd. Αμαρτωλός ist ein Gesetzesverletzer; so dass also jene zweiselten, ob ein Sabbatsgesetz dieser Strenge oder dieses Umsanges bestehe. Σχίσμα, wie nach 7, 43 ein solches im Volke entstanden sein soll.

Die Frage V. 17: "was sagst du darüber, oder in Beziehung darauf, dass er dich sehend gemacht hat?" soll wohl die Möglichkeit herbeiführen, einen natürlichen Hergang anzunehmen. Dann vereinigten sich beide Parteien. Der Prophetenname ist hier gleichbedeutend dem V. 16 παρά θεοῦ (vgl. ἐληλυθώς ἀπὸ Θεοῦ 3, 2). Im Volke wurden ja den Propheten immer Wunderkräfte zugeschrieben. Erst weiterhin und auch hier vielleicht nicht mit klarer Einsicht (V. 36) geht dem Menschen eine höhere Meinung bei von der Person Jesu. Es ist vielleicht nicht ohne Bedeutung, dass beim Johannes, abgesehen von den Ueberzeugungen Einzelner, der Prophetenglaube das Höchste in der Volksmeinung ist; in Galiläa (6, 15) ist es der Glaube an die königliche Würde Jesu. Oder soll hier jenes Bekenntniss, dass Jesus Prophet sei, nur als Beweis der Scheu vor dem jüdischen Beschlusse dastehen, welcher V. 22 erwähnt wird?

V. 18—23. Die Ἰουδαῖοι sind ohne Zweisel dieselben, wie vorher. Jetzt wollen sie den Thatbestand umstossen: der Mensch sei nicht geheilt worden, er sei kein Blindgewesener. Έως ὅτου — die solgende Zeit nicht ausschliessende Formel. Οὐκ ἐπίστευσαν — hat mehr die Bedeutung, dass sie erklärt hätten, nicht glauben zu können, bis dass sie seine Λeltern gerufen hätten.

Drei Fragen nun werden V. 19 eingeführt, auf

deren erste und zweite allein eine Antwort von den Aeltern gegeben wird. Die dritte weisen sie V. 21 von sich ab.  $H\tilde{\omega}s - \tilde{\eta} \tau is - \text{das Zweite}$  ist dem Ersten zufolge hypothetisch zu fassen: wie er u. s. w., oder ob ihn etwa Jemand sehend gemacht habe? Das  $\tilde{\eta}\lambda\iota\kappa\iota\alpha\nu$   $\tilde{\varepsilon}\chi\varepsilon\iota\nu$  (Ephes. 4, 13) ist wohl nicht vom reifen Alter überhaupt, sondern vom Alter zu verstehen, in welchem man vor Gericht stehen konnte.

V. 22. Ταῦτα wird durch V. 23 erklärt: "Weil sie sich vor ihren Oberen fürchteten; denn diese hatten. schon festgesetzt (vrgl. zu 7, 45. 1 B. S. 314; doch kann das overideodat auch blose Uebereinkunft bedeuten), dass ausgestossen werden sollte aus der Gemeine, wer ihn als Messias bekannte." - Es wäre fast zu unnatürlich, dass diese Aeltern die Gefahr dem Sohne hätten zuschieben wollen. Entweder meint die Erzählung wohl, dass es unwahr gewesen sei, der Sohn habe volles Alter, was sich dann im Verhör hätte ergeben müssen und den Sohn frei machen, oder dass es keine Gefahr für den Sohn gehabt hätte; vielleicht weil er als Verstümmelter nicht zur eigentlichen Gemeine gehört hätte. 'Anoguv. ylyvegdat (12, 42; anog. ποιείν 16, 2) dasselbe mit ἀφορίζεσθαι Luk. 6, 22. Es ist der Verlust der Synagogenrechte und mit diesen der vollen Volksrechte darunter zu verstehen.

Im letzten Vernehmen, V. 24-34, wird es dem Geheilten in den Mund gelegt, was man vorher (V. 17) von ihm zu erforschen suchte, dass es keine Wunderheilung gewesen sei.  $O_S \tilde{\eta} \nu \tau \nu \varphi \lambda \delta s$  soll hier wohl bedeuten, dass dieses nunmehr festgestanden habe, erwiesen gewesen sei (V. 20).  $\Delta \delta s \delta \delta s a \nu \tau \tilde{\varphi} \vartheta \epsilon \tilde{\varphi}$  — die altisraelitische Formel: sprich die Wahrheit aus Gottesfurcht.  $H\mu \epsilon \tilde{\iota} s \delta \delta a \mu \epsilon \nu$  — die Sprache hierarchischer Auctorität.  $A\mu a \varrho \tau \omega \lambda \delta s$  wie V. 16. Das Verlangen der Männer ist, dass er gestehe, es sei kein Wunder gewesen.

Das οὐκ οίδα V. 25 ist die Sprache der Furcht; denn V. 30 bekennt er sich, gedrängt von ihnen, zu einer Meinung über Jesus. Selbst vom Wunder, das geschehen, spricht er nicht ausdrücklich; er will nur den Erfolg wissen, nicht die Art, wie er geschehen sei. Und hierbei lässt er das durch ihn weg: τυφλὸς το ἄρτι βλέπω.

Die Frage V. 26 wird aus V. 15 wiederholt, entweder um den Menschen in Widersprüche zu verwirren, oder um selbst Spuren des natürlichen Hergan-

ges zu finden.

Aber die Antwort V. 27 geht in Hohn gegen sie über: "Wollt ihr vielleicht, indem ihr es wiederholt zu hören begehrt, auch seine Jünger werden?" nämlich indem sie sich ganz vom Wunder überzengen wollten. Vor ἡκούσατε hat οὐκ oft gefehlt (lat. Kirche, Itala, Vulg.) vielleicht noch angemessener.

Die Schmähung (ἐλοιδόρησαν V. 28) liegt nicht im Folgenden, die Rede ist nicht selbst das λοιδοφεῖν, sondern diese Worte begleiten die Schmähung. "Du bist sein Jünger, wir sind die des Moses. Denn man darf nur Jünger sein von Einem, welchen man als Gottes Gesandten kennt." Πόθεν ἐστίν könnte bedeuten (vgl. 7, 27): nicht einmal seine menschlichen, äusserlichen Verhältnisse sind uns bekannt. Doch besser in den Gegensatz passt die Deutung: ob er höhere Sendung habe eder nicht (8, 14), er hat sich bei uns noch nicht ausgewiesen.

V. 30-33 wird jener (V. 16) mehr volksmässige, unbedingte Wunderglaube ausgesprochen. Aber es geht die Rede des Menschen von dem Negativen: ein Wunderthäter könne kein Gesetzesfeind sein, zum Positiven über: er müsse von Gott sein. "Nun denn 1) darin liegt etwas Sonderbares, dass ihr (¿μεῖς mit Bedeutung gesetzt: das Wunderbare lag im Nichtwissen der Weisen des Volkes) nicht wisst, welcher Art er

<sup>1)</sup> Es ist Nichts aus der Rede vorher zu suppliren; yae bedeutet enimvero und widerspricht dem Gesagten. Vgl. 4, 37, woraus auch für die Richtigkeit der Lesart gefolgert werden kann.

sei, ob guter oder schlechter, und dennoch hat er mich sehend gemacht." Wunder werden nur dem Gottgefälligen gewährt (V. 31) — hier ist selbst mehr, als was man bisher Wunder genannt hat (V. 32) —, daher auch dieser mehr als Wunderthäter ist (V. 33). So treibt sich die Rede des Menschen auf die Spitze.

V. 31. Οἴδαμεν führt, wie gewöhnlich, nationale, religiose Grundsätze ein. Den άμαρτωλοῖς entgegen steht der Fromme (θεοσεβής) und Tugendhafte (ἐἀν — ποιῆ). ᾿Ακούειν τινός hier: Beistand verleihen für das Wunder. Denn ganz allein nur, vom Erfolg, Glück des Lebens überhaupt ist die Stelle gewiss nicht zu nehmen (Hiob. 8, 5 f. 27, 9. Ps. 34, 10. 66, 18. 109, 7. 2 Chron. 7, 14). Aber der jüdische Volkssinn leitete ganz natürlich die Wunderkraft mehr von Gebetserhörung ab, als vom Glauben oder gar von innerer Kraft.

V. 32. Έκ τοῦ αἰῶνος hier wohl im strengen, eigentlichen Sinne: durch die ganze Menschengeschichte. Ποιεῖν wie ἐργάζεσθαι vom Wunderwirken. Aehnlich 15, 5.

V. 34. Da unter den Meistern ein Streit sei (V. 16), dürse da der Mensch des Volkes entscheiden? Έν άμαρτίαις σὰ ἐγεννήθης ὅλος (oder ὅλως ¹) soll wohl nicht blos allgemein beschimpsen (Ps. 57, 7. 58, 4), sondern es bezieht sich auf den Zustand, in welchem der Mensch geboren worden war: geboren mit der Bezeichnung als Sünder. Ἐν ἁμαρτίαις, 8, 21. Das ἐκβάλλειν hier und V. 35 bedeutet gewiss nicht so viel als ἀποσυναγώγους ποιεῖν [de Wette] — der Ausdruck würde zu wenig oder zu viel sagen —, vielmehr soll vielleicht in den Worten liegen, dass, wie es auch wohl die Aeltern vermuthet hatten, der Mensch nicht

<sup>1)</sup> So einige codd. minusc., minder stark. Nur darf man nicht sagen, dass Theophylactus jenes όλος mit όλως erklärt habe. Er schreibt: τυφλὸς μὲν γὰρ ἡν εἴτε ἀπλῶς (i. e. einfach, dem Wortverstande nach) πᾶς ἄνθρωπος ἐκ γενετῆς — εἴτε καὶ ὁ τῶν ἐθνῶν λαός (nun folgt die allegorische Deutung).

excommunicirt worden sei: sie trieben ihn mit Heftigkeit, mit Gewalt von sich.

Dass Jesus dieses vernommen, V. 35, bezieht sich nicht auf die That der Juden, sondern auf das, worauf sie geschehen war, auf das entschiedene, schon gläubige Benehmen des Menschen. Aber auf den messianischen Glauben fragt ihn Jesus; denn diesen hatte er noch nicht bekennt. "Also du glaubst an den Gottessohn?" dass er gekommen sei, oder an mich als solchen. Der jüdische Gebrauch des Namens ó víòs rov deov wird hier deutlich vorausgesetzt und der Mensch kennt ihn auch. Nur ist er über die Person Jesu noch ungewiss oder er weiss auch aus dem Messiasbilde noch nicht etwas Bestimmtes zu machen.

V. 36. "Doch wer ist es, dass ich an ihn glaube?"
Kal zu Anfang der Frage und diese verstärkend [de Wette: Luk. 10, 29. Joh. 14, 22. Lücke: Mark. 10, 26.
2 Kor. 2, 2], ist von der neueren Kritik eingeführt;
Lachmann und Hahn haben die rec. [Winer Grammat. 5te Aufl. 1844, S. 514 hat unsere Stelle nicht mit aufgeführt, ausser den erwähnten noch Mark. 12, 37.
Luk. 20, 44.]

V. 37.  $Kal - \kappa al$ , nicht nur — sondern. E $\dot{\omega} \varrho a \kappa as \ a \dot{v} \dot{\tau} \dot{\sigma} v$ , hast ihn schon gesehen — auf die Person oder auf das Wunder bezogen.

V. 38. Προσκυνείν, von jedem Erweis der Hul-

digung.

V. 39. Anwendung des Ereignisses, der Heilung des unrettbar Blinden, auf die geistige Blindheit und Heilung. "Die Blinden sehen durch ihn, aber die Sehenden erblinden auch durch ihn." Der zweite Satz mit seinem geistigen Sinne ist allgemeiner ausgesprochen als gemeint, indem er auch Blinde im Auge hat, welche aber den Wahn haben, dass sie sähen. Diese aber werden durch jede Einwirkung auf sie nur rettungsloser, also of τυφλοί οί βλέπειν θέλοντες (nach V. 41: οί λέγοντες ὅτι βλέπουσιν). In den einmal vom Göttlichen Abgewendeten regt die höhere

Einwirkung, je mächtiger sie ist, desto mehr Widerstand auf. Doch kann auch der erste Satz wenigstens neben dem eigentlichen Sinne, welcher für dieses Ereigniss eben ausgesprochen wurde, noch den geistigen haben (Jes. 43, 8), so dass nur eine Anspielung Statt finde auf den vormaligen Zustand dieses Menschen, welcher sein gesammtes Volk darstellen sollte. Dann sind die Stellen gleichen Sinnes, in denen das Evangelium ein Geschenk und das Heil für die Einfachen, Lauteren heisst, wie Matth. 11, 25. Luk. 10, 21. 1 Kor. 1, 25—27, die Pharisäer Blinde, Matth. 23, 16.

V. 39. Κοίμα, nicht blos göttlicher Plan, Bestimmung; die Bedeutung Trennung, Ausscheidung würde mehr für κρίσις als für κρίμα passen. Es ist, wie gewöhnlich, Gericht, Vergeltung (κρίσις 3, 19. 12, 31). Nämlich die zum Licht Strebenden gelangen dazu, die sich Abwendenden werden sein für immer verlustig. Οί βλέποντες ganz wie οί ἰσχύοντες und δίκαιοι (Matth. 9, 13), zweideutig oder doppelsinnig: welche sich und Anderen so dünken und welche es nur im Aeusserlichen, Gesetzlichen sind, nicht in dem freien, höheren Sinne.

V. 40. Es ist ganz charakteristisch, dass die Pharisäer, indem sie den uneigentlichen Sinn des zweiten Satzes begreifen, ihn doch auf das Volk beziehen, und sie fragen nun, ob auch sie dazu gehören. Darauf scheinen sie nicht zu achten, dass von τυφλούς γενέσθαι die Rede gewesen war. Οί ὄντες μετ αὐτοῦ, beständige, lauernde Begleiter, wie in den drei Evangelien solche auch in Galiläa aufgeführt werden.

Auf jene Frage steht nun die bestimmte Antwort V. 41: nicht blos Blinde seien sie, sondern solche, welche nicht sehen wollen, eben darum, weil sie es hinreichend zu vermögen wähnen. Λέγετε ὅτι βλέπετε, derselbe Zustand, welchen das οἱ βλέποντες V. 39 bezeichnet. Aber λέγειν bedeutet nicht nur ein Vorgeben, sondern ein Wähnen zu sehen. Άμαρτίαν οὐκ

έχετε, wie 15, 22 und 24, entgegengesetzt dem μένει ή άμαρτία (ή δργή 3, 36). Αμαρτία ist nicht blos Schuld, sondern der sündhafte Zustand, also das μεν. άμ. dasselbe mit τυφλούς γενέσθαι.

Auch diese Stelle giebt, nur erweitert, denselben Gedanken mit denen von der nicht zu vergebenden Sünde, der Lästerung des Geistes (Matth. 12, 31 ff.).

Die Stelle nun, in welcher Christus einen positiven Gegensatz zu dem giebt, was er gegen die jüdischen Volksführer gesprochen hatte, Kap. 10, 1-18, gehört zu den durchgeführtesten und zu den vorzüglich charakteristischen im Johanneischen Evangelium. Hier ist es besonders klar, wie der Stoff dieser Reden Jesu bei Johannes nicht habe erfunden werden können, und wenn noch ein anderer Geist darin gewaltet, angeordnet, vervollständigt hat, dieses ein dem Ursprünglichen ganz verwandter gewesen sei: denn Alles ist in einer Idee, von gleichem Charakter. Aber die Kirche hat die Bedeutung dieser Stelle auch immer anerkannt: der gute Hirte ist eins der frühesten Symbole gewesen, und er giebt in den ältesten Bildwerken der christlichen Kunst Zeugniss für die Authentie dieser Rede 1). Sie ist wohl nicht an jene Meister des Volkes gerichtet, sondern abgewendet von ihnen - wir wissen nicht, ob der Evangelist sie gerade auch in dieselbe Scene mit dem Vorigen habe verlegen wollen - an das Volk. Das ganze achte Kapitel hatte ja die stille Absicht, das Unbefriedigte, die Unzufriedenheit des Volkes mit diesen Meistern darzustellen (1. B. S. 371). - Lauterkeit und Liebe. diese bis zur Selbstaufopferung, sind die Eigenschaften des guten Hirten. Zu bemerken ist, dass davon Nichts ausdrücklich erwähnt wird, dass er für die Sache Gottes stehen und wirken müsse; ohne dieses

<sup>1)</sup> F. Münter Sinnbilder und Kunstvorstellungen der alten Christen. 1824. 1. Heft. Augusti Denkwürdigkeiten, XII. 176. Böhmer christlich-kirchliche Alterthumswissenschaft, 2. Bd. S. 242.

nämlich kann ja keines von Beiden Statt finden, weder Lauterkeit noch Liebe. Aber gewiss will die Rede auf keine bestimmte prophetische Stelle zurückdeuten; sie würde einen zu messianischen Charakter haben, wenn es Stellen wären, wie Ezech. 34, 23 ff., 37, 24, ganz fremdartig würden solche sein, wie Ps. 23, 2, und zu wenig Verwandtes haben andere, wie Jerem. 23, 1 ff. Auch das δ ποιμήν δ καλός, wenn es hinweisende Bedeutung hätte (aber vrgl. 6, 32, 15, 1), brauchte nicht auf Aussprüche hinzuweisen, sondern auf die Idee, welche sie ja Alle hatten. Aber die schlechten und guten Hirten des Volkes (4 Mos. 27, 17), das ganze Bild von Heerde und Hirten mit den Bedeutungen: zusammenhalten [ή συναγωγή τοῦ κυρίου bei Moses], sorgen, führen [εξάγειν, εἰσάγειν], lagen Niemandem näher, als denen, welche ja aus einem Hirtenvolke hervorgegangen waren. Unten 21, 16 f. Matth. 10, 6, 15, 24. Mark. 6, 34. Luk. 15, 4. (Hebr. 13, 20. 1 Petr. 5, 4, beide Stellen wohl nach ähnlichen Redetraditionen, wie diese hier).

Unsere Rede hat drei Theile: V. 1—5 allgemeine Bezeichnung des rechten Hirten, ohne Beziehung auf seine Person; V. 7—9 Darstellung seiner Person im Bilde des Thores zu der Umzäunung; V. 10—18 dasselbe im Bilde des Hirten selbst. Aber diese Wendung der Bilder ist keineswegs durch den Sprechenden wie unwillkürlich im Laufe der Rede geschehen, sondern der Gedanke bildet sich vom Anfange an fort: ein Solcher müsse es sein — ein Mann seines Sinnes — zuletzt sei Er es doch allein.

In den ersten fünf Versen hat nicht  $\vartheta \dot{\psi} \varrho a^{-1}$ ), sondern die Formel  $\delta \iota \dot{a} \tau \ddot{\eta} s \vartheta \dot{\psi} \varrho a s$  Bedeutung, ob wir nun dieses auf den rechten, gehörigen Weg, auf das gute Gewissen, oder auf den rechten Sinn, oder auf

<sup>1)</sup> Chr. Fr. Fritzsche comment. de Jesu janua ovium codemque pastore. Hal. 1834, in Fritzschiorum opusce. comment. I. Foretzsch dissert. de loco Joann. X. 1-18. Altenb. 1838.

die rechte Handlungsweise beziehen mögen, welche bei Jemandem, in seinem Geschäfte als Lehrer und Führer, Statt finden. 'O ἀναβαίνων άλλαχόθεν ist nicht genau ausgedrückt, aber der Ausdruck soll die Vorstellung steigern; denn im ἀναβαίνειν schon liegt der Gegensatz zum διὰ τῆς θύρας (die Mauer ersteigend), und ἀλλαχόθεν bedeutet dasselbe; es hätte εἰσερχόμενος dabei stehen sollen. Aber beim ἀλλαχόθεν ist nur die negative Vorstellung festzuhalten, nicht zu fragen, im Bilde und im Sinne, woher er nun eben gekommen. Κλέπτης und ληστής unterscheiden sich nur, wie der geheime und offene Feind; und die falschen Volksführer konnten so heissen entweder nach ihrer verschiedenen Wirkungsweise, oder wie sie schadeten, offen oder insgeheim.

V. 2. Ποιμήν τῶν προβάτων (Jes. 63, 11. Hebr. a. O.) entweder Hirt seiner Heerde, also wirklicher, berech-

tigter, oder dieser Heerde.

Die Schilderung V. 3-5, eben die Lauterkeit und die Liebe dieses Hirten darstellend, geschieht vorzugsweise von der entgegengesetzten Seite her: wie er dafür erkannt werde in der Heerde, wie diese wisse, dass sie ihm angehöre und wie sie seine Person erkenne. So wird die Sache dargestellt, weil ja der Sinn der Rede, wie oben gesagt, vornehmlich auf das Unbehagen des Volkes bei diesen ihren Meistern gerichtet war. "Diesem öffnet der Thürhüter": es ist nicht nach der Bedeutung dieses Bildes zu fragen (Christus selbst wurde in der alten Kirche verstanden, nach der richtigen Annahme, dass bis V. 5 nur noch Allgemeines ausgeführt werden solle), sondern diese Worte gehören nur dem Bilde an. Aber sie sollen auch wohl nicht, wie das Folgende, die Zugänglichkeit der Heerde für diesen Hirten, ihr Entgegenkommen, bedeuten, sondern das Recht, das er habe, hereinzukommen. 'Ακούειν φωνής die Folge des είδέναι φωνήν V. 4. Τὰ πρόβατα sind offenbar unterschieden von ἴδια πρόβατα, die Heerde, welche in einem Raume beisammen ist, und die ihm zugehörige. Denn so war es oft, dass Heerden zusammengehütet und verwahrt wurden (Luk. 2, 8). Nicht umsonst steht Beides zusammen; es bezeichnet die allgemein menschliche Empfänglichkeit und die besondere der verwandtesten Gemüther. Das Rufen, Ausführen (sowohl beschützend, als zur Genüge führend), Vorangehen bedeutet Beides zugleich, die Sorgfalt auf der einen Seite, das Vertrauen auf der andern. — Das Zweite und Dritte (ausführen und vorangehen) kommt auch in demselben Hirtenbilde von Josua vor 4 Mos. 27, 17. Καλεῖ (oder φωνεῖ, wie Lachmann liest) κατ' ὄνομα ist ganz aus dem Hirtenleben genommen (Jes. 40, 26. Sprüchw. 27, 23).

V. 4. Nach τὰ ἴδια ist πάντα sehr beglaubigt und trefflich zum Sinne [Lachmann]. Οἴδασι τὴν φωνὴν αὐτοῦ: seine Person ist ihnen bekannt. Ἐκβάλλειν (Matth. 9, 38) = ἐξάγειν.

Der ἀλλότριος aber V. 5 ist nicht derselbe mit dem ἀλλαχόθεν εἰσερχόμενος V. 1; vielmehr der Hirt einer andern Heerde (vgl. τὰ ἴδια V. 3). Es ist der gemeint, welcher, wenn auch immer gut und lauter, doch für Andere gehört oder ein anderes Geschäft treibt. "Diesem folgen sie nicht, sogar fliehen sie vor ihm."

V. 6. Παοοιμία noch 16, 25. 29. Doch hier ist es wohl nicht blos dunkle (ihnen, den Zuhörern dunkle) Rede, sondern Gleichnissrede. Ἐκεῖνοι sind wohl nicht dieselben, wie in αὐτοῖς, es sind die Pharisäer 9, 40; αὐτοῖς bezieht sich auf das Volk. Τίνα ἦν (vgl. τίς εἴη ἡ παραβολή Luk. 8, 9) nicht: was der Sinn sein solle, sondern: auf wen es gehen solle.

V. 7. Aber, wie immer bei Johannes, den Nichtbegreifenden wird das Schwere nur wiederholt, wenn schon von neuen Seiten. Die θύρα ist hier also der, durch welchen man zur Heerde gelange, und dieses ist von seinem Sinne zu verstehen, welchen man haben müsse, um an das Gemüth des Volkes zu kommen (ἐν

αὐτῶ, δι αὐτοῦ, 15, 1 ff.); also nicht Thür für die Schafe (Chrysost., Euthym., Fritzsche). Diese Wendung folgt erst V. 9. Anders wird das Bild der Thür sonst in der altkirchlichen Sprache gebraucht: die Thür zu Gott, wie 14, 6 der Weg zu Gott. So von Hegesippus bei Euseb. II. E. 2, 23 1), Hermas Past. 3, 9. 12, Ignat. ad Philad. 9 [combinirt als gleichbedeutend beide johanneische Stellen: οὖτός ἐστιν ή πούς τὸν πατέρα ἄγουσα όδὸς — ὁ φραγμός — ὁ ποιμήν - ή θύρα της γνώσεως, δί ής ελσηλθον 'Αβραάμ etc.]. Θύοα τῶν προβάτων ist, wenn es zum Nächstfolgenden gehören soll: Thür, welche zu der Heerde führt; soll es aber für Alles V. 7-9 gesagt sein, so muss es im Doppelsinne stehen: die Heerdenthüre, nämlich zu der Heerde und für sie. "Ich bin jene Thür." Πάλιν geht nur auf εἶπεν, nicht auf den ganzen Satz. (S. zu 8, 12, 1 B. S. 328.)

V. 8. Das Folgende von denen, welche vor ihm gekommen seien, galt sehr schwierig in der alten Kirche und Zeit, vornehmlich seit der Manichäismus es gemisbraucht hatte zur Herabsetzung der Propheten des alten Testamentes (August. c. Faust. 16, 2). Daher wurde das zoò èuoù oft weggelassen 2), wo-

Dass Christus ist die Thür und Bahn, Durch den man muss zum Vater gahn.

<sup>1)</sup> Die Lesart an jener Stelle steht völlig fest und Schulthess symbolae ad internam eritieen librorum canonicorum, Th. 1. S. 46 hätte sie nicht sollieitiren sollen (τίς ή θόρα τοῦ σωτηρίου statt ή θύρα τοῦ Ἰησοῦ). Auch seine Bemerkung: hoc epitheton (hristi (θύρα) apud Patres e V. Test. depromtum videtur, ist falsch. Jener Sprachgebrauch erhielt sich weiter bis in die Zeit des Mittelalters in der Sprache des Kirchenliedes. So bei Hans Sachs Gedichte, Bd. 1. 1589. S. 68, b.:

<sup>2)</sup> Auch Augustin liest nur (Tract. 45, S. 433): omnes, quotquot venerunt, und ergänzt es mit praeter me, die Beziehung

durch denn auch die häusige Versetzung desselben nach ηλθον [Lachmann] entstand; auch πάντες fiel bisweilen aus. Entschieden unrichtig war die Deutung des ηλθον: willkührlich, eigenmächtig gekommen sind, nicht gesendet 1) (da doch von Christus selbst V. 10 dasselbe steht, vgl. denselben Doppelsinn des elderv 5, 43), und des πρὸ ἐμοῦ: an meiner Statt, fälschlich in meinem Namen, oder gleichbedeutend mit vools [Camerarius, Olshausen]. Näher stehen uns diejenigen, welche das πάντες ungenau gesetzt glauben [Kühnöl: plerique, Matth. 21, 261; aber wir bedürfen dessen nicht. Schon das elot zeigt, dass von der Gegenwart allein die Rede sei: aber das ελθεῖν ist dem Zusammenhange nach aufzufassen; es bedeutet: mit gleichen Ansprüchen wie er. Also nicht überhaupt: lehrend, wirkend im Volke, sondern für grössere, bleibende Erfolge: die wirksam waren, um dem Volke eine neue Zeit, einen neuen Geist zu geben. Demnach nicht gerade blos falsche Messias, sondern die ψευδοπροφήται, von denen so oft die Evangelien sprechen. Und von diesen galt das volle πάντες. ,, Alle als Volkslehrer sonst Auftretende sind es nicht in meinem Sinne." Vielmehr κλέπται καὶ λησταί — natürlich soll dieses nicht in seinem unmittelbaren Sinne von jenen Menschen gelten, sondern: sie sind das, was im Bilde so heisst, also verderblich Wirkende in dieser oder jener Art. 'Αλλ' - τὰ πρόβατα wie V. 4.

Aber schnell das Bild der Thür wendend V. 9: "In seinem Sinne allein sei auf das Volk zu wirken; aber auch dieses hat sich nur bei ihm den rechten Sinn des Lebens zu verschaffen." Das Aus- und Eingehen ist in diesem Verse vielleicht nicht auf das Bild der Umzäunung zu beschränken; sondern es ist die

auf die Propheten abwehrend, quia cum isto venerunt (in seinem Sinne), qui cum verbo Dei venerunt.

<sup>1)</sup> Hieron. adv. Pelag. 11. 6: qui venerunt, inquit, non qui missi sunt, de quibus propheta ait: ipsi veniebant a se et ego non mittebam cos.

gewöhnliche Umschreibung des Fortlebens (4 Mos. 27, 16 f. 5 Mos. 28, 6. 1 Sam. 29, 6. 2 Sam. 3, 25. Ps. 121, 8). Noch auf den Hirten beziehen Viele auch diesen Vers; Einige, was am Wenigsten gerathen ist, auf Beide zugleich, die Heerde und den Hirten. Vornehmlich das νομήν εύρήσει steht jener Deutung bestimmt ent-

gegen.

Aber mit V. 10 beginnt die dritte Entwickelung; diese die ausführlichste, vielseitigste. Er, in seiner Person, sei eigentlich der Einzige, welcher diesem Volke sittlich zu helfen vermöge. Diese Rede beginnt, wie die erste V. 1, mit dem Gegensatze, mit dem Unlauteren. Der Gedanke V. 10 giebt keine müssige Ausführung, sondern er will sagen, dass Leute dieser Art nur schaden wollen und immer schaden. "Er kommt nur, zu rauben, zu schlachten und zu verderben. Dieses Morden lag im Vorigen noch nicht. Θύειν und ἀπολέσαι: verderben für den eigenen Vortheil und: nur um zu verderben. Das sohr exelv steht diesem beiden, das περισσόν έγειν dem, was κλέπτειν im Bilde heisst, entgegen. Aber ich bin gekommen. um nicht nur nicht zu berauben, am Gute oder am Leben, sondern beides, Gut und Leben, zu verleihen. Περισσόν, wie gewöhnlich, nicht gerade Ueberfluss, sondern Fülle.

V. 11. "Ich selbst bin der gute Hirt." Καλός weniger als άληθινόν, dieses bedeutet das Eigentliche, das in böherem Sinne, aber καλός ist nur der ganze, rechte (1 Tim. 4, 6. 2 Tim. 2, 3. 1 Petr. 4, 10). Die Formel εγών— καλός wiederholt sich V. 14, da ein neues Prädicat desselben eingeführt wird, die gegenseitige Vertrautheit, nachdem von Selbstaufopferung zuerst gesprochen worden war. Diese ist ein anderer emphatischer Gegensatz zu der Art der schlechten Hirten, steigernd das V. 10 Gesagte: nicht nur nicht den Andera das Laben rauben, sondern das eigene dafür einstellen. Aber auch das Folgende V. 15 kommt wieder auf diese Selbstaufopferung zurück, so wie der

Schluss V. 17 und 18. Diese Beschäftigung der Seele Jesu mit seinem Sterben, Sichopfern, ist ein sämmtlichen Evangelien gemeinsamer Zug. — Das ψυχήν τιθέναι ist, wie das Folgende besonders V. 17 f. zeigt, verglichen mit 13, 37. 15, 13. 1 Joh. 3, 16, vom wirklichen, frei und gern bestandenen Tode zu verstehen: das Leben aufgeben, nicht blos wagen. Ύπέφ braucht nicht gerade an der Stelle zu bedeuten, es kann auch nur zum Vortheile übersetzt werden. Aber hier ist es jenes, wiewohl nicht in dem Sinne eines Sühnopfers (in dem, dass man stirbt, weil Andere sterben sollten), sondern dem, dass man stirbt, um Andere nicht sterben zu lassen.

V. 12. Μισθωτός ist wieder ein Anderer, als δ άλλότοιος V. 5, beide aber verschieden von άλλαγό-Der elozoyoueros V. 1. Er ist der, in und ausser dem Bilde, welcher ohne böse Absicht, aber ohne Liebe das Hirtenwerk treibt. Die beiden Prädicate obs ποιμήν und οὖ - ἴδια, von denen das Zweite jenes Erste erklärt, drücken jenen Gedanken noch bestimmter aus: der nicht Herr ist über die Heerde. Darin liegt zugleich der Unterschied vom άλλότοιος V. 5. -Also werden ihm, dem Hirten, und denen, welche es in seinem Sinne sind, nach und nach entgegengesetzt: die nur für sich, selbstsüchtig arbeiten (οἱ ἀλλαγόθεν είσεογ., die κλέπται und λησταί) - welche ohne Liebe zum Werke sind (die μισθωτοί) - diejenigen, welche ohne Beruf gerade für die da sind, unter denen sie wirken sollten (die ἀλλότοιοι). Das Bild des Wolfes bezeichnet Alles, was verderblich, geistig verderblich, einwirken könnte auf das Volk. Allerdings wohl, da es ja von den verderbenden Menschen (V. 10) getrennt erscheint, das Böse in abstracto, immerhin, wie es die alte Kirche nannte, Satan, doch eben nur als Personification verstanden. Was Christus von sich sagen will, ist dieses: dass er, um dem Volksverderben abzuhelfen, dem Bösen entschieden gegenüber getreten sei und so nicht habe dem Tode entgehen können.

Wie im Bilde der Wolf den Hirten zerreisst, so meint die Rede, auch Christus werde dem Bösen zum Opfer fallen. Αφίησι — φεύγει: unbekümmert um sie slieht er. Αφπάζει — σκοφπίζει: raubt — zerstreut. Bei dem ersten Verbum steht αὐτά, beim zweiten τὰ πρόβατα, indem dieses Wort hier eine andere Bedeutung als vorher hat, nämlich Heerde. Es darf dieses τὰ πρόβατα nicht fehlen, wie es oft weggelassen worden ist.

V. 13 hat die Bedeutung nur in den Nachsätzen ὅτι u. s. w. und dieses ὅτι ist vor dem οὐ μέλει zu wiederholen. "Er flieht, weil er Miethling ist, nämlich ein Solcher, den es nicht kümmert um die Heerde."

V. 14 und 15 schildern das fortwährende Verhältniss zwischen diesem Hirten und seiner Heerde, dem dann, wie als Schluss des Verhältnisses, wiederholend beigesetzt wird, dass er in den Tod gehen werde. Γινώσκειν bedeutet nicht anerkennen (lieben hat man es oft übersetzt [Κühnöl, nach der angeblichen Analogie des hebräischen צבן: 1 Kor. 8, 3. 1 Tim. 2, 19), sondern erkennen, verstehen. Es ist, was im Bilde V. 4 hiess ελδέναι φωνήν (nicht φωνής ἀκούειν. So sind denn τὰ ἐμά = τὰ ἴδια V. 3, 4, 12.

V. 15. Καθώς — τὸν πατέρα sind nicht als Vorder- und Nachsatz aufzufassen, sondern Sätze neben einander, nicht den Grad des Erkennens, sondern die Art, aber diese wohl von den Gegenständen her bezeichnend: "Wir stehen mit einander in Gemeinschaft, wie der Vater und ich," nämlich für geistige, höhere Angelegenheiten.

Das Gemälde erhält V. 16 und 17 f. noch zwei vollendende Züge: Seine Heerde sei umfassender, als was in der Gegenwart so helssen könne — sein Tod sei kein Geschick, sondern etwas frei Uebernommenes, und eben darum eine glückliche Wendung, sogar für sein persönliches Geschick. Der erste Gedanke schliesst sich, wie Lücke trefflich bemerkt, im Johanneischen Sinne genau an die Todeserwähnung

V. 15 an. Denn der Tod Jesu wird als die Bedingung dargestellt, unter welcher der Gedanke Christi Pelibedeutung haben sollte: 11, 52, 12, 23 f. 32. Aber, wie der Beisatz zeigt: α οὐκ ἔστιν ἐκ τῆς αὐλῆς ταύ-Ths, so sind unter dieser anderen Heerde nicht blos die in aller Welt Gläubigen (17, 20) zu verstehen; an die Hellenisten aber ist weder hier [Wolf, Paulus] noch anderwärts in diesem Evangelium zu denken; sondern es sind Heiden, oder richtiger, es ist die Menschheit gemeint. Also ist hier der erweiterte, nämlich bis zur Idee vollkommener Ebenbürtigkeit erweiterte, altprophetische Gedanke zu finden, der durch die Evangelien hindurch geht: Matth. 8, 11. 21, 43. Mark. 13, 10. Luk. 13, 29. Πφόβατα auch hier wohl eine Heerde, ovk &k - also auf andern Weideplätzen. Da nicht Gott der Hirt der gegenwärtigen Beerde heisst, so wird wohl zu viel in den Gedanken gelegt, wenn man ihn [de Wette] versteht: welche unter einer anderen Leitung steht (AG. 14, 17, 17, 27). "Auch sie muss ich (das δεί der göttlichen Bestimmung) führen," d. i. wohl: hierher bringen zu der anderen Heerde. "Sie werden auf meine Stimme hören," also dem Rufenden folgen. "Und es wird sein Eine Heerde, Ein Hirte." Dieses είς ποιμήν wird wohl in dem Sinne beigesetzt, dass er dann auch nicht aufhören werde, Hirt zu sein. Die Stelle wird mehrfach falsch auf die Vereinigung der Bekenntnisse und kirchlichen Formen angewendet. Sie verheisst Etwas mehr ins Grosse, der Idee nach übrigens bereits Geschehenes, dass das Evangelium Weltreligion sein solle und eine Vereinigung in der frommen Gesinnung.

V. 17 f. Die Liebe Gottes zum Sohne, ganz wie 3, 35. Es soll damit der günstige Erfolg ausgedrückt werden. Er erweist mir Liebe, nämlich indem er mir das Leben zurück giebt. "Darum weil ich mein Leben lasse." Nun ist es aber zum Sinne gleich, ob wir ἴνα πάλιν λάβω αὐτήν zum ἀγαπὰ ziehen wollen, oder zum ψυχὴν τιθέναι. Dieses ist der Sprache nach,

jenes nach dem Gedanken leichter. Aber der Sinn ist immer eben jener: im Wiederbeleben erweise sich Gottes Liebe. Schon hierin ist klar, dass weder im λαβεῖν noch im ἐξονσίαν ἔχειν — der Begriff des sich selbst Erweckens liegen solle; denn (s. zu 2, 19. 1 B. S. 95) die Auferstehung Christi ist immer Gottes Werk.

V. 18. Οὐδεὶς αἴρει αὐτήν. — Bei οὐδείς ist nicht zu fragen wer? Gott oder Menschen; vielmehr ist es unbestimmter Ausdruck des Sinnes: sein Tod sei kein Schicksal, dieser Tod und jetzt sei seine freie Sache. Das Freiwillige dieses Todes hat seine klare, unverfängliche Bedeutung. Derselbe Gedanke auch 14, 30. 19, 11. ἀπν ἐμαντοῦ 5, 19. Ἐξονοία hat in den folgenden zwei Sätzen wohl verschiedene Bedeutung: eigene Macht, Kraft, — Vergünstigung, Möglichkeit. Ἐντολή ist hier nicht Auftrag, sondern Bestimmung, wie 12, 50, entweder überhaupt die, durch den Tod zum Leben zu gelangen, oder durch den frei übernommenen Tod der Auferstehung würdig zu sein.

V. 19. Σχίσμα πάλιν — wie 9, 16, ist der Grund dieser Spaltung wohl nicht der Sinn dieser Rede, sondern ihr Werth. Indem Einige sie preisen, achteten Andere sie für dämonisch.

V. 20. Δαιμόνιον έχει wie 7, 20. 8, 48. 52. Aber wie es dort schlechthin gesetzt wird, obgleich ein vieldeutiger Ausdruck, so steht hier bestimmend dabei: καὶ μαίνεται. "Er hat einen sinnverwirrenden Dämon, wie könnt ihr ihn anhören?"

Die entgegengesetzten Reden V. 21 sollen vielleicht Verschiedenen angehören. Die Einen fanden die Reden, die Anderen die Werke nicht von dämonischer Art. Zweiselhaft bleibt, wie es Beides gemeint sei: ob sie in den Reden die Besonnenheit oder die Kraft oder die Frömmigkeit als Eigenschaften sinden, die von Dämonen nicht herrühren können, und in den Werken das Wohlthätige oder die Macht. Und wenn die Macht, ob nicht dieselben Menschen vielleicht dem

Satan (Matth. 12, 24 und die Parall.) sie wohl zugetraut haben würden, nur nicht seinen untergeordneten Geistern; oder ob sie dämonische Wunder vielleicht nur bei Dämonischen statthaft gefunden haben.

V. 22 ein neues Fest nach dem 7, 2 erwähnten. nämlich die drei Monate nach dem Laubhüttenfeste gefeierten Enkänien, zum Gedächtniss der Tempelweihe nach Antiochus Epiphanes, ein Glanzfest, φῶτα bei Josephus [Antiq. XII. 7. 7]. So sehr war die alte Kirche aus dem Zusammenhange mit dem Judenthum gekommen, dass die Kirchenväter bei unserer Stelle in das Sonderbarste umhergreifen. Meist suchen sie die Weihe des Salomonischen oder des Serubabelschen Tempels 1) in dieser Feier. Natürlich wurde jenes Fest nur zu Jerusalem gefeiert; daher mit Absicht &v τοῖς Ίοοσυλύμοις hinzugesetzt. Καὶ χείμων ην wird gewiss nicht chronologisch hinzugefügt, etwa für Ausländer, sondern wegen der Notiz V. 23: "Es war unfreundlich, und so wandelte er in der Halle Salomons." Diese Bemerkung ist aber wohl nicht, wie das Achnliche 8, 20, gemacht, um anzudeuten, wie Jesus sich noch in der dichten Volksmasse bewegt habe; sondern es wurde jener Raum, als zum Vorhofe der Heiden gehörig, wohl wenig von Juden besucht. Daher konnte die scheinbar geheime Rede am Füglichsten hier gesprochen werden.

V. 24. "Die Juden umringten ihn," wie ihn absondernd von der Menge. Dass die Frage hinterlistig gewesen sei, zeigt schon der Gebrauch des οί Ἰουδαῖοι. Aehnliches oder dasselbe findet sich bei Lukas, in seiner eigenthümlichen Art, die Leidensgeschichte zu erzählen, nur verschoben, c. 22, 66 ff.

<sup>1)</sup> Theophylact. S. 650: Τινές μέν φασιν, ὅτι καθ' ἡν ἡμέραν οὐκοδομήθη ὁ ναὸς ὑπὸ τοῦ Σολομῶντος, κατ' αὐτήν εὐρταζον τὰ ἐγκαίνια, ἄλλοι δὲ οὐ τοῦτό φασιν, ἀλλὰ τῆς μετὰ τὴν αἰχμαλωσίαν οἰκοδομῆς τοῦ ναοῦ τὰ ἐγκαίνια νῦν λέγειν τὸν Εὐαγγελιστήν. Augustin (Tractat. 48) unbestimmt: illum enim diem, quo templum dedicatum est, Judaci solemniter celebrabant.

Das αξοειν τὴν ψυχήν ist entweder in Zweisel hinhalten oder die Erwartung heben, spannen oder hinreissen. Täuschen [Nonnus: ὑποκλέπτειν] kann es nicht bedeuten. Εἰπὲ παψύησία: wie um Mitwirkende zu haben.

V. 25-30 die Johanneischen Hauptgedanken, hier eigenthümlich zusammengestellt. "Wenn er es ihnen auch nicht schon gesagt hätte, seine ganze Erscheinung beweise, dass er das sei, warum sie ihn fragten V. 25; aber nur der fromme, gottempfängliche Sinn sei dieser Ueberzeugung fähig V. 26 f., und der Erfolg in dem Menschen, bleibend, segnend, zeuge dafür." Aber in dem Letzten liegt zugleich ein Gegensatz angedeutet gegen die äusserliche Messiashoffnung: denn jener Erfolg kann nur im innerlichen Leben Statt haben; vgl. 8, 31. Είπου ύμιν και οὐ πιστεύετε 8, 25, wenn es sich überhaupt auf ein einzelnes Wort zurückbezieht. Tà gora 5, 36 ff. Diese, die Erscheinung seiner Person, mache, für ihn zeugend, seine Erklärungen überflüssig.  $Ev - \mu ov$ , mehr als V. 32: εκ του πατρός μου. Es liegt in jenem zugleich: durch ihn - für seine Sache, in seiner Art.

V. 26 ff. zurückweisend auf einen Theil der vorigen Gleichnissrede V. 14, 16, ohne dass diese darum gerade zu den Juden und zu diesen gesprochen zu sein brauchte. "Darum glaubt ihr nicht, weil ihr nicht zu meiner Heerde gehört: denn ich und die Meinen, wir verstehen einander." Οὐ πιστεύετε wird hier aus V. 25 wiederholt und zwar als Grund ausgesprochen. Της φωνης μου ακούει ist auf der einen Seite dasselbe, was auf der andern ist έγω γινώσκω αὐτά: sie sind bei mir befriedigt, ich weiss, was sich für sie gehört. Καθώς εἶπον ύμιν ist oft ausgelassen [bei Lachmann in Klammern]; und es hat etwas Schleppendes, ob man nun das Folgende als Citat auffasse oder es mit dem καθώς είπον ύμιν in einen Satz stelle. Am Passendsten noch würden die Worte stehen, wenn man sie zum vorigen Verse zöge, wie

Viele gethan haben [edit. Curcellaei, Griesbach (hall. Ausg. und Schulz), Schott, Matthäi, Hahu]. Dann bebeziehen sie sich nur auf das Bild der  $\pi g \phi \beta a \tau a$ .

Das Folgende V. 28 beginnt mit dem fortgesetzten Bilde (V. 4), geht dann aber ganz in das Eigentliche über. Der Glaube an ihn bewähre sich in der Beseligung. Wieder steht die alwvios Swn neben dem μή ἀπολέσθαι 3, 16 (6, 39): das völlig ungetrübte Heil. Aber dieses Ewige des Heils wird durch die folgenden Sätze noch weiter ausgeführt. Der Satz nal oby μου gehört zu dem Folgenden bis V. 30. Es ist die Conclusion eines vollständigen, wenn gleich nicht geordneten Schlusses: Gott lässt sich nicht entreissen, was ihm gehört - ich theile seine geistige Macht also können sie auch mir nicht entrissen werden, es bleibt ihnen meine Beseligung." Dieselbe Sicherheit des göttlichen Heiles Röm. 8, 25 ff. Ούχ άρπ. τις die Vorstellung ist nicht zu sehr zu beschränken, etwa: die Pharisäer würden dieses nicht vermögen. Vielmehr ist dabei wohl an ein Abstractum zu denken, an Alles das, was innerliches Menschenheil stört, trübt. Daher wechselt mit diesem Masculinum im Folgenden wahrscheinlich das Neutrum ab, πάντων. Aus der Hand reissen bedeutet: um die αλώνιος ζωή bringen.

V. 29.  ${}^{\circ}O_{\mathcal{S}}$  δέδωκέ μοι entweder αὐτά (6, 37. 39), oder allgemein: der mir es gegeben hat, mir den Auftrag gegeben (3, 27. 6, 65). Μεῖζων πάντων: mächtiger als Alles, was entreissen könnte [Lücke: als alle feindliche Gewalten]. Es war sehr gedankenlos, wenn kirchliche Parteien Christus mit einschlossen in dieses πάντων. Die Schreibart  $\delta - \mu εῖζον$  (oft auch nur Eines von Beiden; aber wenn auch  $\mu εῖζον$  neben  $δ_{\mathcal{S}}$  allenfalls stehen könnte, doch gewiss nicht δ neben  $\mu εἱζων$ ) hat vornehmlich in der lateinischen Kirche Statt gefunden und hier von Tertullianus an bis in die geltenden Texte der Vulgata [pater meus quod dedit mihi majus omnibus est]. Paulus heisst sie gut:

"Was mir der Vater gegeben hat, ist grösser als Alles." Späterhin mag dabei die dogmatische Rücksicht gewaltet haben, der Misdeutung des  $\mu \epsilon i \delta \omega v \pi \dot{\alpha} v \tau \omega v$  vorzubauen; aber ursprünglich wird man dabei an das  $r \iota \kappa \tilde{\alpha} \tau \dot{\sigma} v \kappa \dot{\sigma} \sigma \mu \sigma v$  gedacht haben 1 Joh. 5, 4. Hier aber tritt es störend in den Context ein.  $Kal \ o\dot{v} \dot{\sigma} \dot{\epsilon} \dot{\epsilon} = \pi \alpha \tau \sigma \dot{\sigma} \dot{\epsilon} \ \mu \sigma v$  ist die Folge aus dem vorigen Satze.

Das Letzte, ἐγὼ — ἐσμέν, ist der Mittelsatz im Schlusse, welcher im Ausgange von V. 28 lag. "Ev έσμεν: dieses durch alle kirchlichen Controversen hindurchgezogene Wort hat natürlich keine metaphysische Bedeutung, aber eben so wenig bedeutet es blos die Uebereinstimmung des Willens. (Kirchliche Ausleger, welche es so verstanden, meinten, Willenseinheit könne nicht sein ohne die Einheit des Wesens.) Es ist wie alles Aehnliche bei Johannes (V. 38. 17, 21. 23) die Einheit der Sache. "Denn es ist ja Eines, was ich wirke und was Gott will." Wie die Juden dieses gv kouev verstanden haben mögen, lässt das Folgende nicht genau hervortreten. Nach V. 36 fanden sie die Lästerung in dem eigenthümlichen Sinne, in welchem Jesus Gott seinen Vater genannt hätte. Aber wie sie dieses Besondere in Ev gefunden haben, blos moralisch oder physisch: dieses wissen wir nicht.

V. 31. Háliv weist zurück auf 8, 59.

V. 32.  $Ka\lambda\lambda$   $\delta \phi \gamma a$  sind hier wohl nicht hohe Wunderwerke (das  $\kappa a\lambda a$  passt hierzu nicht), sondern wohlthätige  $[K\ddot{u}hn\ddot{o}l]$ , 1 Tim. 5, 25. 6, 18. Jacob. 4, 17. Edst $\delta a$ , wie 2, 18, auch hier: habe gewirkt, erwiesen. Hotov braucht nicht so viel zu bedeuten als  $\tau i$ , sondern: von welcher Art muss das sein, dessenwegen ihr mich steiniget, welche Wohlthaten machen bei euch verhasst? Vielleicht ist es nicht blos ironische Frage, wie Achnliches (Micha 6, 3) 2 Kor. 11, 7. 12, 13, sondern darauf hindeutend, dass geistige Wohlthaten, also ein  $\tau o \tilde{\iota} o v$ , den Juden nicht zusagten.

V. 33. Heat nakor lapov lässt unbestimmt, ob sie solche von Jesus gewirkt glaubten. "Vielmehr einer

V. 34-36 auch theologisch viel besprochene Verse: nicht Gott nenne er sich, sondern Gottes Sohn; aber selbst Gottheiten heissen die Gottgeweihten in den heiligen Schriften. Allerdings ist es ein Beweis κατ ἄνθοωπον, und sogar ausdrücklich sagt Jesus, dass er weit mehr als jene im alten Testament die göttliche Bezeichnung verdiene (also ein Argument a minori ad majus); aber es liegt doch in der Stelle gewiss, dass jene Bezeichnung von Jesu nur im Sinue eines grösseren, innigeren Verhältnisses angesprochen werde. Zugleich spricht Jesus wohl auch gegen den starren, formalen Gebrauch des Gottesnamens im Judenthume. Έν τῷ νόμφ ὑμῶν, wie 8, 17; ὁ νόμος hier in der späteren, doch auch jüdischen Bedeutung für heilige Schrift, wie 12, 34. 15, 25. 1 Kor. 14, 21. Evò είπα: ich habe es gesagt, für: ich habe diesen Namen eingeführt, festgesetzt - oder mit Beziehung auf Stellen, wie 2 Mos. 21, 6. 22, 7. Das Citat selbst ist aus Ps. 82, 6 nach der LXX.

V. 35 und 36 findet sich ein zweifacher Gegensatz: νίὸς θεοῦ, θεός — ἐκείνους, πρὸς οῦς — ὁν ὁ πατὴρ. Θεοί, Elohim, freilich dieses Wort in der eigentlichen Bedeutung von Gottheiten (θεοί auch wohl so 1 Kor. 8, 5). , An welche Gottes Wort, Rede geschah" (denn es ist wohl nicht zu übersetzen, wenn

gleich dem Sinne des Strafpsalms sehr angemessen: gegen welche), - es wird ein untergeordnetes Verhältniss zu Gott bezeichnet, wie man auch die Worte übersetzen möge, ob: zu welchen Gott nur gesprochen hat (dagegen eine Weihe durch die That) oder: zu denen er nur Einmal gesprochen hat (hiergegen Weihe des ganzen Lebens). Kai où bératat λυθήναι ή γραφή hängt noch mit dem Vordersatze zusammen und das ei, quandoquidem, hat vor diesem Satze keine andere Bedeutung als vor dem ersten: dort weist es auf etwas Historisches, hier auf einen religiösen Grundsatz hin. Λύεσθαι (5, 18, 17, 23; ähnlich Matth. 5, 17) so viel als κατάργεσθαι. "Und da doch Alles wahr, fest stehen muss, was die Schrift sagt." Das ύμεις λέγετε als Frage zu nehmen, macht den Nachsatz des zweifachen Vordersatzes aus: von dem sagt ihr, dass er lästere?

V. 36. Πγίασε — κόσμον hängt im Begriffe zusammen, wie das ηγάπησεν και — Ephes. 5, 25. Apoc. 1, 5: "Welchen der Vater weihend oder auch auszeichnend gesendet hat. Zum άγιάζειν vergl. die Variante 6, 69 [1 B. S. 278]. Aehnlich 17, 17. (Jerem. 1, 5. Sirach 45, 4. 49, 7 = ἀφορίζειν, Galat. 1, 15.)

V. 37 und 38. Wiederholung des eigentlichen, thatsächlichen Beweises, welchen er für sich gelten lassen will nach V. 25. Die Stelle hängt mit dem Letztvorigen wohl so zusammen: sie sollten es doch nicht erst auf seine Erklärungen über sich ankommen lassen, um sich von ihm zu überzeugen. Denn dazu hatten sie sich angestellt, ihn über sich selbst anzuhören, aber nur Blasphemieen fanden sie in dem, was er so gesagt hatte, und sie hatten ja jene Erklärung von ihm verlangt V. 24. Μὴ πιστεύετε μοι ist nur einräumender Imperativ, insofern als er auch wohl ausser den Werken seinem Worte über sich beweisende Kraft beilegen wollte: "mögt ihr mir immerhin nicht glauben." Aber das εὶ οὺ — πατρός μου ist hypothetisch gesagt: wenn es so wäre, dass ich nicht

thäte u. s. w. 'Eμοί: meiner Erklärung über mich. Etwas mehr ist 5, 47: τοῖς ἐμοῖς ὁἡμασιν. Derselbe Gegensatz ἐμή — διὰ τὰ ἔψα 14, 11, und dort in gleichem Sinne wie hier. Ueber γτῶναι καὶ πιστεύειν vgl. zu 6, 69. 'Εν ἐμοὶ ὁ πατήφ κὰγὸ ἐν αὐτῷ steht noch 14, 10. 17, 21, dasselbe mit ἐν εἶναι V. 30: Ein Werk, Eine Sache, daher der Wiederschein des Göttlichen in seiner Person.

V. 39. Πάλιν πιάσαι deutet auf 7, 30. 32 zurück. Έξηλθε 8, 59. Gewiss hat etwas Ungewöhnliches, Wunderbares in diesem Entgehen erzählt werden sollen, wie wir uns nun den Hergang der Sache vorstellen mögen. Warum hätte nicht schon die Scheu dieser Menschen, den Geweihten, Geehrten anzugreifen, als etwas Wunderbares aufgefasst werden sollen? Eine Rettung durch Zufall [Kühnöl: cum forte plures Jesu sectatorum accederent] oder durch Andere hat der Evangelist nicht beschreiben wollen.

V. 40. Πάλιν weist wohl auf 3, 22 zurück, nicht auf die früheste Zeit, wo Jesus bei dem Täufer war. "An die Stelle, wo Johannes zuerst (πρῶτον 12, 16) getauft hatte: 1, 28. 3, 26, zuerst dort; denn späterhin war der Täufer diesseits gewesen: 3, 23. Ἐμεινε wird vervollständigt aus 11, 54 f.: bis zum Pascha.

V. 41. Hier kommen sie zu ihm, als dem, welcher an der Stätte des Täufers auftrete, also in der Absicht, diesen zu ersetzen. Hhdov, um zu ihm zu halten: 3, 26. Zwei Gründe sind vom Täufer hergenommen: er leistet Mehr, als dieser — er ist der, auf welchen der Täufer selbst hingewiesen hat.  $A\lambda\eta\partial\tilde{\eta}$   $\tilde{\eta}v$ : es hat sich bewährt. Es sind Solche gemeint, welche die Wirksamkeit des Täufers selbst noch gesehen hatten, vielleicht Jünger des Täufers.

Die Geschichte des Lazarus Kap. 11, 1—46 ist eigentlich nur die zweite Wundererzählung im Johanneischen Evangelium, welche ohne Zusammenhang mit bedeutenden Reden von ihm gegeben wird. Denn Kap. 4, 46 ff. ist, wie oben gesagt [Bd. 1, S. 179], als

chronologisches Datum eingeschaltet worden. Die erste war die von Kana, und man sieht, mit welcher Bedeutung das Ausserordentliche im Kleinsten und im Grössten einander entgegengestellt worden sei. Auf dieses Letzte, Grösste hat sich nun Sinn und Glaube der Kirche mit grosser Innigkeit hingewendet; auch die Philosophie der alten christlichen Zeiten ergriff dieses Ereigniss mit hohem Interesse; Legende und Poesie webten sich in die Erzählung ein, und die örtlichen Sagen von Bethanien bestehen ganz und gar nur in Erinnerungen an Lazarus und sein Geschick.

Dass die übrigen Evangelisten, dass die evangelische Tradition Nichts hiervon in sich aufgenommen habe, kümmert uns wenig für die Johanneische Erzählung. Wie sie vor uns liegt, mit dieser Sicherheit in der Sache und mit solcher Wahrheit des Gefühls, wird sie unmöglich haben erdichtet werden können, wie hoch hinauf oder wie spät man auch die Abfassung dieses Evangeliums setzen möge. Möge es immer nur im engeren Kreise erzählt worden sein, was unser Evangelist berichtet hat 1). Denn ein absichtliches Verschweigen scheint in der evangelischen Tradition völlig undenkbar. Sie hat in ihrem frommen Glauben gewiss nicht auf Laurer und Feinde draussen Rücksicht genommen [Grotius, Olshausen].

Neben dem Wunderact (denn daran zweiselt wohl Niemand mehr, dass ein solcher habe dargestellt werden sollen: vgl. V. 4, 23, 40, 42, auch V. 15, 39, wo der Evangelist der Vermuthung eines natürlichen Herganges vorzubauen scheint) hat der Erzähler noch

<sup>1)</sup> Schweizer "das Evangelium Johannes", S. 155: Aus dem Stillschweigen der Synoptiker folgt also zunächst nur, was auch unser Evangelist selbst zeigt, dass das Ereigniss kein so ungeheures, das Land durchfliegendes, auch in Galiläa verbreite tes Aufsehen gemacht hat, wie moderne Ansicht sich vorstellen möchte.

Zweierlei im Sinne und sucht es darzulegen. Das Eine, eine Scene des Gefühls für menschliches Elend und für Freundschaft zu geben (dasselbe findet sich auch in der Erzählung Luk. 7, 11 ff.), und das Andere, was wir oft schon vorfanden und was uns unverkennbar dünkt, das Ungewöhnliche, Räthselhafte zu zeigen, was sich auch, wo es nicht eigentlich wunderbar gewesen, in Art und Handlungsweise Jesu immer gefunden habe. Wegen des Ersten ist die Erzählung auch praktisch als Charaktergemälde aufgefasst worden: Hülsemann "Geschichte der Auferweckung Lazari," 1835. Fournier "Bethanien," 13. Homill. 1837.

Was die Sache endlich selbst anlangt, so mögen wir die Bemühungen derer, welche ein natürliches Ereigniss aus unserer Erzählung herausfinden wollten, nicht verwerfen, aber bewundern können wir sie auch nicht. Sie waren sehr leicht, vornehmlich, da man Vieles dabei voraussetzen und Vieles einschieben konnte; und sie waren inconsequent, wenn sie bei einem Wunderwissen stehen blieben 1). Aber wir haben es schon oft ausgesprochen, dass wir in diese Versuche nicht mit eingehen können. Es fällt in ihnen auf die eine Seite zu viel Schein des Gesuchten, Absichtlichen in der Entstellung der Thatsache oder im Benehmen Jesu, auf die andere zu viel Befangenheit, Blödheit. Ist es menschlich zugegangen, so ist es wenigstens ein Act von Glaubenskraft und Geistesmacht ungewöhnlicher Art gewesen. In welchem Grade aber ungewöhnlich, darauf kann Keiner eine Antwort unternehmen. Der berühmte Ausspruch des Spinoza ist am Ende eine grosse Paradoxie, wenn er

<sup>1)</sup> So Gabler im "Journal für auserlesene theolog. Literatur," Bd. 3. S. 235 ff., und "Kleinere Schriften," Bd. 1. S. 325 ff.; dagegen Besenbeck "Lazarus oder das Unstatthafte der natürlichen Erklärung der Wundergeschichten im N. Testament," 1810; Flatt "etwas zur Vertheidigung des Wunders der Wiederbelebung des Lazarus" in Süskinds Magazin, St. 14, S. 91 ff.

nicht ganz abstract vom Leben und Tod gesprochen hat, da denn freilich Tod im Leben werden kann. Jene phantastischen Ausmalungen, wie die Seele bereits zu einer andern Bestimmung räumlich abgegangen gewesen und wie mit göttlicher Macht zurückgerufen worden sei, werden Niemandem mehr gefallen. Aber wer sagt es uns, wo die Gränze sei zwischen Leben und Sterben, zwischen erstarrter Lebenskraft und vollem Tod, so lange die leibliche Natur noch nicht zerstört ist, und in wie weit der auch nicht göttliche Geist das Unlebendige, Sichauflösende wiederzubeleben und wieder zusammenzufassen vermöge? Doch das ist es ja, was dem Urtheil über Wunder und dem Beweis, was Wunder überhaupt sei, seine Unsicherheit giebt und in der evangelischen Geschichte das Wunder nur als äusserliche Beigabe, als Reflex der geistigen Herrschaft erscheinen lässt.

V. 1 und 2 der gewöhnliche, nachlässige Erzählungsstil des Johannes: "Einer war krank, Lazarus von Bethanien, von dem Orte, wo Maria war und Martha ihre Schwester. Die Maria aber, deren Bruder erkrankt war, war dieselbe" u. s. w. Dieser Lazarus erscheint bekanntlich nur in diesem Evangelium, wieder 12, 1—9 (als symbolischer Name in der Parabel Luk. 16, 20); aber Martha und Maria und in merkwürdig gleich wie hier gehaltenem Charakter auch Luk. 10, 38 ff.

V. 2 wird  $\tilde{\eta}v$   $\delta \tilde{\epsilon}$  Maqia wohl am Angemessensten mit  $\tilde{\eta}s$   $\delta$   $\tilde{a}\delta \tilde{\epsilon}\lambda q \delta s$   $\tilde{\eta}\sigma \vartheta \tilde{\epsilon} r \tilde{\epsilon}\iota$  verbunden, nicht  $\tilde{\eta}v$   $\delta \tilde{\epsilon}$  —  $a\tilde{\nu}\tau \tilde{\eta}s$  für sich, jenes als Nachsatz genommen. [Also mit David Schulz nur Komma vor  $\tilde{\eta}s$  zu setzen, nicht mit früheren Ausgaben bis auf Knapp Semicolon.] Aber die Hinweisung auf jene Huldigung des Salbens und Abtrocknens mit ihrem Haare ist wohl nicht als Vorausnahme von 12, 1 ff. zu nehmen, sondern sie geht wohl — und daher ist vielleicht das  $\tau \delta v$   $\kappa \ell \varrho \iota ov$  zu erklären — auf die evangelische Tradition. Nach Matth. 26, 13. Mark. 14, 9 sollte dieser

Handlung immerdar gedacht werden nach dem Willen Jesu.

Die Freundschaft Jesu zu dem Lazarus wird zuerst V. 3 vorausgesetzt und dann V. 5 erzählt. Die Sendung V. 3 wird erst V. 21 als Hülfsgesuch dargestellt. Wie V. 5 Martha vorausgestellt wird, soll sie wohl als die Senderin erscheinen.

Aber schon die Rede V. 4 soll nach dem Evangelisten auf den Wundererfolg hindeuten. Nicht, dass Lazarus leben bleiben solle [Paulus], wollen die Worte sagen (denn ein falsches Voraussagen war dem Charakter nicht angemessen, in welchem Jesus hier dargestellt wird), sondern dass er nicht im Tode bleiben solle. Das was V. 6 erzählt wird, Jesus sei da geblieben, wo er gewesen, soll die Sicherheit darstellen, in welcher er die Entwickelung des Geschickes von Lazarus abgewartet habe; freilich liegt es im Sinne des Erzählers, dass Jesus hiermit den Glauben der Seinen habe befestigen wollen. Wir dürfen wohl annehmen, dass diese Absicht mehr aus der Handlungsweise Jesu geschlossen worden sei (bei Jesus selbst konnte jenes Verweilen wohl einen andern Grund haben), und hiernach konnten sich denn auch manche Reden Jesu in der Erzählung modificiren.

Hoòs θάνατον (1 Joh. 5, 16), genauer εὶς θάνατον 2 Reg. 20, 1. LXX. Im Sinne des Evangelisten soll dieses hier aber nicht bedeuten ungefährlich. Denn gewiss wollte er Jesum den Erfolg voraussehen lassen, aber eine Verstellung der Wahrheit hat er eben so wenig berichten wollen. Also: nicht für immer tödtend. "Er verfällt dadurch nicht dem Tode" [Schweizer]. ᾿Δλλλ ὑπὲρ — "sondern sie ist erfolgt für die Verherrlichung Gottes, damit der Gottessohn durch sie (δι αὐτῆς, nämlich ἀσθενείας) verherrlicht werde." Der zweite Satz (wie konnte man einen derselben für überflüssig, interpolirt halten!) bestimmt den ersten genauer: in ihm, in seiner Ehre werde die göttliche gefördert 13, 31. Die Verherr-

lichung der Beiden durch menschliche Uebel auch

9, 3 ff.

V. 5 und 6 gehören zusammen. "Wiewohl er jene Alle liebte, blieb er dennoch, wo er war (10, 40, in Peräa) noch zwei Tage." Erst mit dem ἔπειτα μετὰ τοῦτο V. 7, welches mit dem μετὰ τοῦτο V. 11 in einen Zeitmoment fällt und eine Folge von Reden bezeichnen soll, müssen wir den Tod des Lazarus erfolgt annehmen. Die zweite Sendung, welche hier Einige [Paulus, Gabler; auch de Wette hält sie wenigstens für möglich] eingestellt haben, ist willkührliche Annahme. Die Sache und das Wissen um sie bei Jesus fällt für den Evangelisten in Eins zusammen.

Im ἀγαπᾶν V. 6 neben dem φιλεῖν V. 3 ist hier wohl so wenig als 21, 15 eine besondere Bedeutung (Wetstein, Tittmann [de synon. S. 53], Lücke: es bezeichne das weitere Verhältniss der Liebe, sei also

geringer als φιλείν).

V. 8. "Eben jetzt (10, 31) haben dich die Juden steinigen wollen, und du gehst dahin zurück?" Wie die Jünger ohne alle Ahndung dessen, was geschehen soll, dargestellt werden (denn die Gefahr, von welcher sie sprechen, drohte ja nicht in Bethanien, nur in Jerusalem), haben die Worte V. 4 wohl nicht zu ihnen, sondern zu den Abgesendeten gesprochen sein sollen.

Achnliche Reden, wie V. 9, 10, fanden sich oben 9, 4 f. Es liegt eine sprüchwörtliche Formel zu Grunde, welche verschieden gewendet werden konnte. Hier mag es immerhin als eine Rede genommen werden, welche mit Absicht vielsinnig gesprochen worden. Der Hauptsinn geht aber darauf, die Furcht zurückzuweisen, welche aus den Jüngern geredet hatte. Das Licht ist also hier die ihm zugetheilte Zeit: er habe Nichts zu fürchten, so lange seine Zeit dauere. Aber das Wandeln in ihm bedeutet nur die Wirksamkeit in seinem Berufe. Daher denn die Rede nicht

im fatalistischen, sondern im providentiellen Sinne zu nehmen ist. Zu beziehungslos erscheint das Bild. wenn man nach der altgewöhnlichen Deutung das Licht von Christus verstehen wollte (übrigens war ia Lazarus schon gestorben, und vom Wiederauflebenden konnte das μή προσκόπτειν nicht gesagt werden), und das Bild ist zu äusserlich gehalten, als dass man es von der lichtreinen Gesinnung verstehen könnte, welcher es im Leben niemals fehle 1). "Sind nicht zwölf Stunden des Tages" d. i. die Zeit des Lichtes genau bestimmt [Kühnöl]? Es soll in der Formel weder das liegen, dass nur zwölf Stunden seien, noch dass so viele Stunden seien. Πεοιπατείν bezeichnet die Lebensthätigkeit; anstossen, nicht anstossen; im Leben zu Grunde gehen, gedeihen. Τὸ φῶς τοῦ κόσμου τούτου: dieser Ausdruck ist gebraucht, um auf das Uneigentliche der Rede hinzuweisen.

V. 10. Έν τῆ νυκτί: wenn seine Zeit vorüber ist. "Dann kann ihn das Uebel treffen, denn sein Lebensweg ist nicht mehr beleuchtet." Der Ausdruck τὸ φῶς οὐκ ἔστιν ἐν αὐτῷ ist hier sehr ungewöhnlich gebraucht. Anders, eigentlich, steht er Matth. 6, 23. Luk. 11, 35. Die Deutung: er geht dem Lichte nicht nach, er mag es nicht — würde unangemessen sein, da hier ja vom Lebensgeschicke die Rede ist. Sondern: das Licht leuchtet ihm nicht mehr. Aehnlich ist dann 12, 35: τὸ φῶς ἔχειν. Φῶς hat hier eine mehr subjective Bedeutung — φωτισμός.

V. 11. Μετὰ τοῦτο, absehend nun von der Rede der Jünger, auf welche sich V. 9 f. bezogen hatte und

<sup>1)</sup> So Euthymius (nach Chrysostomus, der auch noch eine andere Deutung vorschlägt): Ἐάν τις περιπατῆ ἐν τῷ φωτὶ τῆς ἀφετῆς, οὐ προσκόπτει εἰς κίνδυνον, ὅτι τὸ φῶς τῆς ἀφετῆς βλέπει καὶ ὁδηγεῖται. Diesem zunächst kommt unter den Neueren Lücke: die Pflicht ist die göttliche Leuchte; so lange man in diesem Lichte wandelt, stösst man auch in der äusseren Gefahr nicht an. De Wette denkt ähnlich an das Licht des lauteren, unschuldigen, klaren Handelns 1 Thess. 5, 8.

den Entschluss V. 5 erklärend. Κεκοίμηται steht nach V. 12 in der Todesbedeutung (1 Kor. 15, 20. 1 Thess. 4, 13), hier wohl dem θάνατος V. 4 entgegengesetzt, dem bleibenden Tode. Dem κοιμηθήναι entsprechend ist ἐξυπνίζειν gesetzt, das von Todtenerweckung auch Hiob 14, 12 steht.

Die Jüngerrede V. 12 soll wohl (vgl. V. 8) die Reise nach Judäa für unnöthig erklären (Chrysostomus, Tholuck). Sie versteht das Vorausgehende von einem tiefen Schlafe, in welchem die günstige Krisis eintreten werde. Wahrscheinlich ist es ein Volksspruch (Sirach 31, 2: ἀξξώστημα βαού ἐκνήψει ὕπνος).

Der verbessernde Beisatz V. 13 ist ganz johanneisch, und gewiss die richtige Deutung; vgl. 2, 21. Θάνατος für κοίμησις θανάτου, der κοίμησις ὕπνου gegegenüber.

V. 14. Παζόησία, wie 10, 24: deutlich, offen.

V. 15. "Ich freue mich euretwegen, dass ich nicht dort war, damit ihr glaubt" -; denn so sind ohne Zweifel die Sätze anzuordnen: ΐνα πιστεύσητε als Erklärung des δι ύμας, und ότι οὐκ ήμην ἐκεῖ zu χαίow gezogen. Glauben bedeutet ganz den eigentlichen Glauben: also ist es nicht blos in der negativen Bedeutung zu nehmen: nicht den Glauben verlieren, wenn Lazarus in der Gegenwart Jesu gestorben wäre; und Glaube an ihn, wiewohl die Jünger längst schon solchen gehabt hatten. Der Glaube ist ja bei Johannes ein sehr vielsinniger Begriff, bald geringer, bald höher, und eine Gesinnung, welche niemals in gewisse Gränzen beschlossen war. "Dass ich nicht dort war," dass ich also durch ein göttliches Werk auf euch einwirken kann. Schon das sogleich darauf Folgende αλλ άγωμεν πρώς αὐτόν, aber auch das Kleinliche des Sinnes, welcher dann in der Stelle läge, spricht gegen die Aussassung: ich freue mich, dass ich es euch als Wissender sagen kann. Und dieses höhere Wissen, wie gesagt, doch auch ein Wunderwerk, folgt bei dem Evangelisten nur als Accidens (V. 11) dem Wunderacte nach.

Die Rede des Thomas (ὁ λεγόμενος Δίδυμος 20, 24, wahrscheinlich bei den Heidenchristen so bekannt) gehört gewiss dem Charakter des Mannes an, weicher bei Johannes sehr durchgeführt ist (ausser Kap. 20 noch 14, 5). Es ist zwar nicht der Mann des Zweifels, wohl aber der, bei welchem das Göttliche in Jesu gegen das Menschliche zurücktrat, dieses aber desto höher stand und desto inniger aufgefasst wurde. So lässt er denn auch hier das Wunderbare fallen und mag nur den Weg der Gefahr mit Jesus gehen. Dass μετ' αὐτοῦ auf Jesus gehe, versteht sich von selbst.

V. 17. Es scheint ganz überflüssig, über die vier Tage, welche Lazarus in der Gruft gewesen (Exorta wie 5, 5), Fragen anzustellen. Uebrigens sind ja solche Zahlangaben im gewöhnlichen Leben ungenau; und bei diesen Dingen vielleicht um so häusiger, als die Klagezeit auf eine Zahl von Tagen angesetzt war, welche man dann mehr oder weniger voll annahm. Und wirklich dauerte die jüdische Klagezeit gewöhnlich nur drei Tage. Die zwei Tage V. 6 rechnen wir, wie gesagt, nicht mit 'dazu, sondern setzen den Tod in die Zeit V. 7 und 11. Aber die Bestattung erfolgte nach altem Aberglauben und wie es auch aus V. 39 hervorgeht unmittelbar nach dem Tode (AG. 5, 6. 10). Beträgt nun aber gleich die Entsernung Bethaniens vom Jordan nur eine Tagereise, so wissen wir ja wenigstens nicht den Aufenthalt Jesu in Peräa.

Die Bemerkung V. 18, für Fremde gemacht, steht um des 19. Verses willen da. Hv wechselt in solchen Angaben mit ἔστιν (5, 2) ab. "Ungefähr 15 Stadien entfernt." Der Oelberg war die Hälfte des Weges, einen Sabbatsweg entfernt (AG. 1, 12). Die Juden sind hier wohl nicht in der gewöhnlichen schlimmen Bedeutung, nur als Vornehme, nämlich als Einwohner von Jerusalem, gemeint. Daher wechselt der Name

hier wiederholt (V. 42. 12, 18) mit ὁ ὅχλος ab. Alles ist übrigens im gehörigen, historischen Stile erzählt. Δί περί Μάρθαν καὶ Μαρ. ist nicht die gewöhnliche Umschreibung [Winer Gramm. S. 483] — auch nicht AG. 13, 13 —, sondern bezeichnet die klagenden Frauen um sie her; auch der Trost galt diesen, wie den Schwestern.

Hier V. 20 beginnt jene Uebereinstimmung zwischen Johannes und Lukas, wie sie den Charakter der Schwestern gehalten haben. Die eine äusserlich beweglicher, bereit zu Wort und That, die andere innerlich erregter, wie sie hier der Schmerz nicht dazu kommen lässt, den Freund zu begrüssen, dann (V. 32) desto inniger, eifriger sich ausspricht, wiewohl ohne die Hoffnung zu äussern, wie es die Schwester thut. Kabiseodat ist gewöhnliches Wort auch für Trauer Ezech. 8, 14. Hiob 2, 8. Matth. 27, 61.

V. 21 ist ein trauernder Vorwurf, welcher durch V. 22 aufgehoben wird. "Auch jetzt noch weiss ich, dass dir Gott geben wird, warum du ihn bitten wirst." Natürlich sollen die Worte eine Wunderhoffnung aussprechen, nicht ein allgemeines Vertrauen darauf, dass Jesus dennoch der Gottgeweihte sei [Paulus]. Lóoet nämlich die Kraft oder den Erfolg (3, 27. 5, 26). Als Gebetserhörung erschien das Wundervermögen auch 9, 31, und darauf geht V. 41 f. ein, wiewohl dieses nicht die eigene Darstellung des Johannes ist (vgl. V. 40).

Von dieser Hoffnung kommt Martha V. 24 zurück, weil sie dieselbe niedergeschlagen glaubt durch die Antwort Jesu. Diese (V. 23) bleibt ungewiss, ob sie schon zusagend sein solle oder nur allgemein, um den Glauben zu erregen oder zu prüfen; denn dem Evangelisten zufolge ist der Beschluss Jesu schon vorher (V. 11) gefasst gewesen. Dafür denn das allgemeine Wort ἀνίστασθαι, welches die Jüdin freilich im Volkssinne auffasst. Die Stelle ist also classisch für das Dasein einer solchen Volksvorstellung von der Auferstehung am letzten Tage. Vrgl. 5, 21 fl.

Auch V. 25 giebt noch keine Zusicherung; dieses liegt deutlich in V. 26. Jener soll nur den allgemein frommen Glauben auf ihn hinlenken: "In jedem Sinne, in jeder Art komme von ihm das Leben." 'Aνάστασις und ζωή (1, 4) sind die leitenden Ideen für V. 25 und 26: jener handelt von der Auferstehung, dieser vom Leben. Aber auch das Erste δ πιστ. -Shoerat ist im geistigen Sinne zu nehmen, wie 6, 39 f. Wir wissen, welche Dogmen sich in alter und neuester Zeit an diese Worte geknüpst haben; neuerlich von Weisse wurden die Worte für den Gedanken gebraucht, dass die Unsterblichkeit nur den veredelten, vergeistigten Naturen zustände. Κάν άποθάνη ζήσεται: wird durch alle Veränderungen des Lebens hindurch zum Heile gelangen. 'Ο ζων καὶ πιστ. - hier ist ein anderer Charakter gemeint, derer, in selchen sich gar Nichts verändern würde. Gar nicht sterben, wie 8, 51 f.

Es ist schön gezeichnet, wie V. 27 bei fortwährend gesunkener Hoffnung doch der Glaube dieses Weibes an die höhere Persönlichkeit Jesu feststeht. Im gewöhnlichen Judenthum, wie es in diesem Evangelium dargestellt wird, hebt sich und fällt jener Glaube mit der Wahrnehmung oder der Erwartung von Wundern. Πεπίστευκα (6, 69) dem πισιεύεις, als alter, fester Glaube der Martha entgegengesetzt. Die Prädicate δ υίδς τοῦ θεοῦ und δ εὶς τὸυ κόσμον ἐρχόμενος (6, 14) sollen nur das Wirkliche und Volle der Messianität Jesu ausdrücken.

Das Folgende erzählt nun in der Ausführlichkeit eines Charaktergemäldes und für das Gefühl. V. 28. Λάθρα wohl mit Beziehung auf die Juden — ein Zug des Mistrauens gegen dieselben. Φωνεῖ σε — dieses war entweder nicht geschehen, und das Vorgeben soll Maria aus ihrem Schmerze erwecken, oder es ist vom Evangelisten übergangen worden.

V. 29. Έγείρεται ταχύ dem ὑπήντησεν V. 20 gegenüber. Die Bemerkung V. 30, Jesus sei noch nicht

in den Flecken gekommen gewesen, sondern habe sich noch an dem Orte befunden, wo ihn Martha getrossen, steht wohl da, um seine Absicht anzudeuten, sich unverweilt zur Gruft zu begeben. Die Begleitung der Juden zur Gruft als Tröstende V. 31 war der Sitte gemäss. Vrgl. Kap. 19, 3: προσοδυρόμενοι τάφοις νεκοῶν.

V. 32. Ἐπεσεν εἰς τοὺς πόδας αὐτοῦ verräth grössere Bewegung als V. 21 bei dem Benehmen der Martha, ohne die Hoffnung dieser V. 22; diess wohl nicht, als sei Maria ohne solche gewesen, sondern der Evangelist will sie mehr ihrem Schmerz hingegeben darstellen.

Bei der allgemeinen Klage heisst es dann V. 33 ἐνεβριμήσατο τῷ πνεύματι καὶ ἐτάραξεν ἑαυτόν. Beides ist gewiss auf dieselbe Gemüthsbewegung zu beziehen (ἐμβριμᾶσθαι gegen die sonst gewöhnliche Bedeutung, in welcher das Wort doch immer etwas Aeusserliches anzeigt, den heftigen Ausbruch, und τῷ πνεύματι dasselbe mit ἐν ἑαυτῷ). Ταράσσεν ἑαυτόν mag mehr sein als ταράσσεσθαι (12, 27. 13, 21. 14, 1. 27), aber nicht freiwillige Erregung bedeuten, sondern eine solche, welcher sich Jesus überlassen habe. Aber wie konnte man nach der Ursache dieser Erregung herumsuchen? Wie die ältere Zeit der Kirche 1) den Schmerz nicht in das höhere Dasein Christi einzuordnen wusste, so die spätere Orthodoxie nicht mit

<sup>1)</sup> Chrysostomus verstand das Wort vom Zorn, und τῷ πνεύματι: seinem Geiste habe er gezürnt, die Erregung unterdrückend. Euthymius S. 409: ἐπετίμησε τῷ πάθει, ἀναχαιτίζων αὐτὸ, δριμύ τι καὶ αὐστηρὸν ἐνέβλεψε τῷ συγχύσει, ἴνα μὴ μετὰ δακρύων ποιήσηται τὴν ἐρώτησιν. Πνεῦμα γὰρ ἐνταῦθα νοεῖται τὸ πάθος τῆς συγχύσεως. Ἐμβριμησάμενος δὲ ἐτάραξεν ἑαυτὸν, ἤγουν διέσεισε. Dann aber — und in dieser Erklärung war ihm Cyrill vorangegangen — fügt er hinzu: Τινές δὲ πνεῦμα, τὴν θεότητα αὐτὸ νοοῦντες, ἑρμηνεύουσιν, ὅτι ἐνεβριμήσατο τῷ ἀνθρωπίνη φύσει ἐν τῷ θεότητι καὶ ἐκλόνησεν αὐτὴν φοβηθεῖσαν τὴν ἐμβρίμησιν. Vgl. Joh. Pet. Lange ,, vermischte Schriften." 1841. 4. Bdchen. S. 194 ff.

der Absicht zu vereinbaren, dem Jammer abzuhelfen. Und dennoch gilt unserem Evangelisten dieser Schmerz so viel (vrgl. sogleich V. 35), und es leidet keinen Zweifel, dass er doch auch Jesu diese Absicht schon jetzt beigelegt habe. Aber ist es denn nicht gerade ganz in der Ordnung, dass das Mitgefühl sogar der thätigen Theilnahme und der Hülfe vorangeht? Und wirklich lässt unsere Erzählung eben durch diese Gefühle des Schmerzes den Drang zu helfen sich beschleunigen. Denn darauf bezieht sich doch ohne Zweifel das ποῦ τεθείκατε αὐτόν (V. 34); Menschliches und Göttliches verbindet in derselben Weise wie Johannes, hier und sonst, auch der Brief an die Hebräer: 2, 18. 4, 15.

V. 36 und 37 wieder zweierlei Gesinnungen unter diesen Ἰονδαίοις. Die Zweiten, die Tadelnden, brauchen vielleicht darum noch nicht (V. 33) falsche Thränen geweint zu haben. Sie begreifen den Wunderthäter nicht, welcher es zu diesem Kummer habe kommen lassen. Vielleicht will der Evangelist darauf hindeuten, dass die Wundersüchtigen nicht fähig gewesen seien, das rein Menschliche zu begreifen. Ὁ ἀνοίξας — τυφλοῦ lässt unbestimmt, ob sie Glauben hieran gehabt. Aber Todtenerweckung liegt doch über ihren Gesichtspunct hinaus, eine Heilung des zum Tode Erkrankten erwarten sie.

V. 38. Πάλιν ἐμβριμησάμενος — dieses Wort in derselben Bedeutung, wie V. 33. Also nicht in Beziehung auf die Juden ist es gesagt [Kühnöl], sondern: von Neuem sei der Schmerz in ihm rege geworden, wie er zur Gruft gekommen sei. Diese Gruft wird wie gewöhnlich beschrieben. Vrgl. Nicolai "de sepulcris Hebr. libr. IV." 1706. [Auch in Ugolini thes. XXXIII. Fuhrmann "hist. Untersuchungen über die Begräbnissplätze der Alten." 1800.] Ἐπέκειτο ἐπ' αὐτῷ, er lag an der Höhle, nicht: auf ihr (Lücke).

V. 39. Das jüdisch-klein Besorgliche der Martha. Τεταρταῖος, entweder in der Gruft so lange, oder im

Tode (V. 17) = τέσσαφας ήμέρας έχων. Aber die ganze Rede der Martha muss, auch von der strengsten Wunderansicht (denn das Wunder kann doch kein Schöpferact sein), als ungenau, als Voraussetzung des gewöhnlichen Lebens genommen werden; ηδη όζει ist blosser Schluss aus τεταρταϊός έστιν.

Die Rede Jesu V. 40 steht eben der jüdischen Scheu vor dem Grabe und seinem Inhalte entgegen. "Hier soll kein Anblick des Todes sein, sondern göttliche Kraftoffenbarung." Obe Elaby oot ist Vielen auffallend gewesen, denn ausdrücklich war so Etwas ja nicht gesagt worden. Aber dem Sinne nach gewiss (V. 25 f.): bei ihm sei immer nur Leben zu schauen und zu fühlen. Δόξα τοῦ θεοῦ (V. 4): die göttliche Erscheinung, Wirkung.

Die Erzählung geschieht nun von V. 41 an nicht in der Weise, wie sonst gewöhnlich bei Johannes von Wundererfolgen berichtet wird: hier wird das Werk mit Worten vorbereitet. Doch scheint V. 41 einen authentischeren Charakter zu haben als V. 42, in welchem selbst der Ausdruck beim ersten Anblick etwas Störendes hat. Aber wir brauchen darum nicht nach dem gewaltsamen Mittel zu greifen, eine Interpolation anzunehmen 1); es könnte, wie es oben schon zugelassen wurde, aus der Handlungsweise Jesu, aus diesem ausdrücklichen Hinwenden zu Gott (während man doch sonst annahm, dass in ihm jeden Augenblick das Göttliche habe wirken können) in seinen Reden Einiges geformt worden sei. Doch lassen die Worte auch eine andere, ansprechendere Deutung zu.

Aber der Sinn der Rede V. 41 ist gewiss nicht der bei dem Evangelisten, dass der Anblick des Todten ihm ein Merkmal dargeboten habe, sondern dass im Moment der That in ihm das Bewusstsein der Kraft zu helfen, lebendig, stark geworden sei. Das noe

<sup>1)</sup> Dieffenbach in Berthold's krit. Journal der theol. Literat. 5, 1, S. 8.

τούς δφθαλμούς (13, 1) ist beigesetzt, entweder um es zu heben, was geschah, oder um dem πάτεο seine Beziehung zu geben. Das Erhören steht dem Bitten (V. 22) gegenüber, ohne dass ein solches hier bei Jesu erwähnt worden wäre. "Zwar habe ich gewusst, dass du mich immer erhörest, aber des umstehenden Volkes wegen sprach ich, damit sie glauben, dass du mich gesendet hast." Dieses είπου nun wird in der gewöhnlichen Deutung von der Danksagung (V. 41) verstanden. Aber es fühlt sich leicht etwas Unangemessenes darin, dass in diese Danksagung eine Absicht gelegt wird. Auch möchte dann wohl heye passender sein als είπου. Vielmehr bezieht es sich auf ein Gebet, welches, wie oben gesagt, von dem Evangelisten nicht mit beigesetzt worden ist (Lücke); so steht auch nur beziehungsvoll das ήδειν ότι u. s. w. gegenüber. Und einov ist dann kein Wort für Bitte, sondern steht mit Bedeutung: "laut gebetet, vor dem Volke gebetet habe er, damit sie wüssten, von wem das Werk komme." In ὅτι σύ με ἀπέστειλας liegt nicht sowohl der Sinn, ihn, Jesus, zu ehren, als vielmehr, dass Gott, keine andere Ursache, die That wirken werde. Der Ausdruck διὰ τὸν ὄγλον τὸν παοεστώτα könnte etwas Auffallendes haben: aber er ist im Gegensatze zum εγώ zu fassen und der σχλος hat beim Johannes keine herabwürdigende Bedeutung, sondern im Gegentheil die der glaubensfähigen Menschen.

V. 43. Das Rusen des Todten, und zwar in den energischen Ausdrücken φωτή μεγάλη κραυγάζειν, hergenommen von alten, heiligen Bildern für Todtenerweckung (vgl. 5, 25. 28. 1 Thess. 4, 16), macht hier den Wunderact aus, das Machtgebot aus dem Leben in den Tod hinein: so auch (Mark. 5, 41) Luk. 7, 14. (8, 51). Aber der Erfolg wird auch hier als alsbaldig und vollständig eingeführt: ἐξηλθε, und selbst die Schilderung δεδεμένος — περιεδέδετο soll wohl das Augenblickliche des Erfolges hervorheben. Die alt-

kirchliche Auffassung 1) fand etwas Wunderbares in dem εξέρχεσθαι δεδεμένον. Wir brauchen nicht zu sagen, wie kleinlich, störend dieses hier hereintreten würde. Vielmehr bezieht sich die Beschreibung auf das Umbinden der einzelnen Hände und Arme, wahrscheinlich für die eingelegten Specereien [de Wette]. Und so ist das λύσατε καὶ ἄφετε ὑπάγειν nur davon zu verstehen, dass man ihm das Kleid des Todten nehmen, ihn seinem gewöhnlichen Leben zurückgeben solle.

V. 45. Das Glauben Vieler, wie 2, 23. 8, 30. Aber das τινὲς ἐξ αὐτῶν (V. 46) braucht nicht gerade nur auf die Ἰονδαῖοι bezogen zu werden, sondern es kann auch auf die πιστεύσαντες gehen. Denn so wenig auch das Ereigniss, und wäre es auch als wirkliche Todtenerweckung genommen worden, in dem rohen Wunderglauben dieser Juden tief und nachhaltig gewirkt hätte: so würde sich doch wohl eine feindselige Handlung nicht damit vertragen, Zeugen von

jenem Ereigniss gewesen zu sein.

V. 47. Eine Versammlung des Synedrium, wie 7, 45 ff. Die drei ersten Evangelisten haben Nichts von solchen, doch setzen ihre Erzählungen wirklich eine Kenntniss der Juden von der Person Jesu und den Bewegungen des Volkes durch dieselbe voraus. Immer treten übrigens bei Johannes die Pharisäer als der Impuls im Synedrium hervor. Auch diese Erzählung hat den vollständigen Charakter von Wahrheit, in der Art sowohl, wie sie diese Wunder nehmen, nur als auffallende Erscheinungen, als wie die Erfolge Jesu, nämlich nur als politisch bedenkliche Erregungen (womit sie zugleich die Strenge ihrer Massregeln rechtfertigen wollen), endlich, wie sie die Berathschlagung halten. Denn eigentlich waren Alle

Euthymius: ὁ μιγίστου καὶ διπλοῦ θαύματος! Οὐ μόνον σεσηπὸς ὁν ἀνέστη, ἀλλὰ καὶ δεδεμένος ὁν ἐξῆλθε τοῦ μνημείου.

bei anscheinender Ungewissheit (τ l ποιοῦμεν) von Vorn herein schon der Meinung, welche der Hohepriester nur ausspricht, dem sie dann auch (V. 53) alsbald beistimmen.

"Was ist zu thun dabei, dass dieser Mensch so viele Zeichen thut? Wollten wir ihn so gehen lassen, so" — hierin schneiden sie sich selbst jede milde Massregel ab. Οὕτω nämlich σημεῖα ποιοῦντα (1 Kor. 7, 26. 40). Πάντες πιστ. εἰς αὐτόν, grosse Volkserregung oder messianische Entscheidung im Volke. Diesem gemäss ist der Sinn des Folgenden, was von den Römern gesagt wird, entweder, dass diese dem Volksaufstande oder dass sie der messianischen Usurpation entgegentreten würden. Αἴφειν dasselbe mit ἀπολέσαι V. 50. Τόπος kann das Land sein, oder auch die Stadt [Cyrill]; aber es ist wohl natürlicher, es vom Tempel zu verstehen (vgl. τόπος neben ἔθνος 2 Makk. 5, 19, und τόπος Matth. 24, 15. AG. 7, 7); dieselbe Vieldeutigkeit in οἶκος Luk. 13, 35. AG. 6, 13 f.

V. 49, 50. Kaiphas tadelt die Scheu, mit welcher sie noch berathschlagten, da doch Alles klar und entschieden sei. Dieser fasst die Sache nun vollends ganz äusserlich, politisch. Was der Mann auch sei, meint er, die politische Gefährlichkeit seiner Existenz spreche ihm das Urtheil; und dabei kommt es ihm also auch nicht auf ein Menschenleben an. Im τοῦ ενιαυτοῦ εκείνου (auch V. 51) liegt nicht, dass er es nur in diesem Jahre gewesen sei, sondern er war es (ob nun schon im fünften oder im dritten) eben dieses Jahr. Unten 18, 13. Οὐκ οἴδατε οὐδὲν οὐδέ διαλοχίζ. oder λογίζεσθε [Lachmann]: ihr seid unklug (μηδέν επίστασθαι 1 Tim. 6, 4) und unüberlegt. Ihr bedenkt nicht, "dass es uns fromme, dass Einer sterbe für das Volk und nicht das Ganze zu Grunde gehe;" jenes, damit dieses nicht geschehe. Ύπερ τοῦ λαοῦ steht hier zwar in der Bedeutung von Stellvertretung; aber in dem Sinne, dass er hinwegzuräumen sei, damit nicht Vielen wehe geschehe. Es wird erklärt durch das Folgende ἵνα μὴ — ἀπόληται. Λαός und ἔθνος stehen hier in der altgangbaren Bedeutung neben einander: jenes hat mehr den Begriff von Volksmenge, dieses mehr den von Nationalität.

V. 51, 52. Es scheint dem einfach frommen Sinne des Evangelisten unmöglich zu sein, in diese menschenfeindliche, politische Absicht einzugehen. Die Rede des Hohenpriesters ist ihm unverständlich; er findet einen tiefen Gedanken in ihr, welchen der Mann durch göttlichen Zwang ausgesprochen habe. Ohne Zweifel war das, was von diesem Zwange gesagt wird, welcher über dem Hohenpriester gewaltet habe, eine Volksvorstellung, welcher uralte Sprüche und Reden zu Grunde lagen, diejenigen, welche die Hohenpriester überhaupt als Geistbegabte darstellten (2 Mos. 28, 30. 4 Mos. 27, 21. 1 Sam. 2, 18. 28. 2 Sam. 6, 14), insbesondere auch dem hohenpriesterlichen Gewande eine solche Kraft, Geist mitzutheilen, beilegten (auch Joseph. Antiq. 6, 6, 3). Aber in der späteren Volksmeinung war Zweierlei nicht alterthümlich, ächt: dass die Geistesgabe zwingend wirke und der Ergriffene so unbewasst als nicht begreifend spreche, und dass sie auf gleiche Weise die Guten ergreife und die Schlechten. 'Αφ' έαυτου είπευ entgegen dem προεφήτευσε. Dieses προφητεύειν aber ist auch hier nicht gerade weissagen, sondern im höheren Antriebe sprechen. Den Ausdruck für das Volk deutet der Evangelist also anders als es Kaiphas gemeint hatte: sterben, weil das Volk sonst hätte sterben müssen. Wie dieses für dasselbe von Johannes verstanden worden sei, lehrt das Folgende. Sterben, nämlich im ungöttlichen Leben vergehen. Oder, wobei denn noch weiter vom Sinne des Kaiphas abgegangen sein würde, έπεο του λαού bedeutet nur: zum Besten des Volkes.

Ist V. 52 nicht blos erweiternder Beisalz, so findet der Evangelist den hier ausgesprochenen Gedanken im Gebrauche des Wortes λαός neben έθνος; denn

dieses zweite war von Alters her das gehörige Wort für das israelitische Volk, so dass hier die τέκνα u. s. w. als Erklärung ständen eben vom habs. Der Gedanke trat schon 10, 16 herein. Denn auch hier darf an Niemand sonst als an das Heidenthum gedacht werden. Aber es wird mit dem Namen Gotteskinder bezeichnet, nicht in Beziehung auf das, was es erst werden solle, sondern jetzt schon heisst es so: zerstreute (dasselbe Matth. 9, 36 von den Juden, aber das Wort deutet auf das Bild der Heerde hin) Gotteskinder. Wahrscheinlich eben so in der Parabel Luk. 15, 11 ff. (Nicht hierher gehören Ephes. 2, 2. Kol. 3, 6.) Die Idee des Todes Jesu ist hier ganz die, welche Paulus ausgeführt hat Ephes. 2, 13. Kol. 2, 14. Die Berufung und Vereinigung der Heiden wird auf denselben zurückgeführt, zunächst weil in ihm die jüdisch-messianische Vorstellung untergegangen sei.

Aber V. 53: von da an berathschlagten sie ihn umzubringen. Die gleiche Formel Matth. 26, 4. Sie steht dem ξητεῖν ἀποκτεῖναι entgegen, dem Umbringen im Auflaufe. Das Synedrium habe eingewilligt, meint der Evangelist, und nur die Art, die Form der

Verurtheilung sei noch zweifelhaft gewesen.

Der Aufenthalt Jesu V. 54 ist also ein anderer, als 10, 40, aber derselbe, wie im Anfange 3, 32; denn die Wüste (Wüste Juda Matth. 3, 1) bezeichnet die Gegend am Jordan. Οὐκέτι ist durch das Folgende beschränkt: bis zum Feste. Die Ἰονδαῖοι sind hier dieselben, wie in der Geschichte des Lazarus V. 19 ff.: die Bewohner von Jerusalem. "Er ging aus dieser Gegend (ἐκεῖθεν, zunächst von Bethanien) hinweg, in die Gegend nächst der Wüste nach der Stadt Ephraim zu." Εἰς Ἐφφ. πόλιν soll wohl dieses nur bedeuten. Wie auch die Schreibart des Namens dieser Stadt schwanke [Ἐφφαῖμ, Ἐφφέμ, Κπαρρ, Lachmann: Ἐφφαῖμ, Ἐφφάμ, Ἐφφάμ, Ἐφφάμ, ἐξεφαιῖμ, ἐς τος chits gemein habe mit dem Stammesnamen Ephraim, sondern die im A. Testamente [2 Chron. 13, 19] als

Ephron bezeichnete Stadt bedeute, unweit Jericho gelegen, also ganz an der Stelle jener so genannten Wüste. Διέτριβε μετὰ τῶν μαθητῶν 3, 22.

Dieselben V. 55, welche jetzt schon zum Feste zogen aus der Jordangegend, um sich vorzubereiten (åpvi§ $\varepsilon\iota v$  2 Mos. 19, 10. 4 Mos. 9, 10. 2 Chron. 30, 17), sind es, welche daselbst nach ihm fragten V. 56.  $E\sigma \tau \eta \kappa \delta \tau \varepsilon \varsigma$  — indem sie ihn erwarteten 6, 22.  $T\iota$  —  $\varepsilon o \varrho \tau \dot{\eta} v$ ; darüber, dass er nicht komme — ob sie dieses nun auf die Verfolgungen ihrer Obern bezogen haben sollen, oder eine Furcht Jesu für möglich gehalten.

V. 57 diese Reden erklärend heisst es: denn es hatten ja auch die Priester und Pharisäer Befehl gegeben, ihn anzuzeigen. Der Bericht trifft ganz zu Matth. 26, 5 und Mark. 14, 1 f.:  $\mu\dot{\eta}$  èv  $\tau\tilde{\eta}$  éo $\tau\tilde{\eta}$ . Denn das  $\pi o\tilde{v}$  è  $\sigma \tau \iota$  bezieht sich auf einen Ort ausserhalb des Tempels, wo ja allein ein Gefangennehmen Statt finden konnte. Daher denn die That des Judas. Aber sie heisst mehr noch bei den Evangelisten ein Ueberantworten ( $\pi a \varrho a \delta o \tilde{v} v a \iota$ ), weil die jüdischen Oberen durch diese That vollends wie berechtigt schienen oder doch ermuthigt wurden, ihn öffentlich zu verurtheilen, indem Jesus von dem Volke wie von seinen eigensten Freunden verlassen schien.

Mit Kap. 12, 1—19 lenkt das Evangelium ganz in die Leidensgeschichte der drei ersten über. Die Geschichte der Salbung haben Matthäus und Markus, die des Einzuges alle Drei. Die Anordnung in unserem Evangelium, welche diese beiden Ereignisse genau verbindet, hat noch besonderen Sinn. Den verfolgenden Oberen steht die Huldigung des Weibes, ferner die Stimme des Volkes entgegen, zu welcher dann V. 20 ff. noch die Verehrung von Ausländern hinzukommt.

V. 1. Die sechs Tage vor dem Pascha (die ganze Formel vielleicht) mögen in der gewöhnlichen Sprache die Zeit einer Woche vor dem Paschamahle be-

deutet haben. Hier kommt Jesus also aus seiner Zurückgezogenheit am Jordan nach Bethanien.  $O\pi ov$   $\tilde{\eta}v$ , wo er lebte oder: wo er sich von Neuem aufhielt.

Auf die Erzählung V. 2-8 wies oben schon 11, 2 im Voraus hin. Entschieden dasselbe erzählen Matth. 26, 6-13. Mark. 14, 3-9. Einige Züge davon sind in die Erzählung geflossen Luk. 7, 36 ff., wenigstens der Name des Hausherrn. Dieser ist bei Allen Simon. Maria wird bei keinem der Synoptiker als das huldigende Weib genannt; bei Lukas macht die Kirche (nach 8, 2) die Combination, dass Maria Magdalena von ihm gemeint werde. Aber wie in Hinsicht auf die Zeit dieses Mahles (bei Johannes 6 Tage vor dem Pascha und vor den Einzug gesetzt), so scheint auch in der Oertlichkeit eine Differenz Statt zu haben bei Johannes und den beiden Ersten: denn weder ist es wahrscheinlich, dass Maria in einem fremden Hause das gethan habe, wovon die Rede ist, noch scheint die vorige Erzählung Kap. 11 dafür zu sein, dass Maria, von ihren Geschwistern gesondert, die Gattin etwa jenes Simon bei Matthäus und Markus gewesen sei.

V. 3. Die νάοδος πιστική, durch πολύτιμος noch gesteigert, auch bei Markus (desgleichen die 300 Denare), wie denn auch in den folgenden Sprüchen Jesu Vieles genau zusammenstimmt bei Johannes, Matthäus, Markus: der Sinn von V. 7, V. 8 aber haben sie Alle ganz. Dieser Parallelismus ist wohl aus dem Worte Jesu (Matth. V. 13. Mark. V. 9), welches diese Handlung für einen bleibenden Theil des εὐαγγέλιον erklärt hatte, herzuleiten. Die Handlung des Weibes tritt bei den beiden ersten Evangelisten mehr als ein Act für sich als eine angelegte Huldigung hervor (dort wird sein Haupt gesalbt), bei Johannes (und jene Erzählung des Lukas giebt dasselbe) nimmt nur ein gewöhnlicher Dienst, das Fusswaschen, eine ausserordentliche Form und Bedeutung an, die einer

Ehrenbezeugung mit dem tiefsten Ausdrucke der Demuth.

Die Gegenrede der Jünger wird bei Johannes V. 4 allein dem Judas beigelegt; bei den Anderen geht die Rede überhaupt aus der Jüngerschaft hervor. Daher sie denn dort auch einen anderen Charakter hat, den einer beschränkten Ansicht, hier den der Unredlichkeit. Ο μέλλων αὐτὸν παφαδιδόναι, ähnlich 6, 71 — doch hier wohl mit Bedeutung: denn es wird ja ein Charakterzug von ihm aufgeführt. Wiewohl auch Johannes darum nicht die That des Judas ganz aus Eigennutz herleiten mag, dieser steht nur als eine natürliche Nebenerscheinung in dem Charakter des Mannes da. Vielmehr liegt auch bei Johannes der Grund jener That in der Zerfallenheit des Judas mit Jesus und mit den übrigen Jüngern. Vrgl. 13, 26 ff.

V. 6 1) abgebrochen, das Einzelne wie in Indignation. "Nicht weil er sich um die Armen gekümmert hätte, sondern weil er unredlich war und den Beutel hatte, und trug was eingelegt wurde." Er habe also darum die Einlagen reichlich gewünscht, um davon veruntreuen zu können. Τὰ βαλλόμενα ἐβάστ. steht nach dem γλωσσόκομον είχε nicht überflüssig; der Unterschied der Sätze liegt im γλ. und βαλλ.: was da war — was eingelegt wurde. Die Uebersetzung des εβάσταζε mit er entwendete [Origenes, Theophylactus, Kypke, Krebs] passt nicht unbedingt für das Wort, aber auch nicht für den Sinn; denn gewiss soll Judas weder dieses allein (τὰ βαλλόμενα) noch dieses ganz und gar entwendet haben.

Bei Johannes sind die Reden Jesu V. 7 und 8 umgestellt: er scheint das Bild vom Tode Jesu mehr hervortreten lassen zu wollen. Dieses aber hier noch

Rodatz Gedanke über Joh. 12, 6, in Guerike's und Rudelbach's Zeitschrift für die ges. luth. Theol. u. K. 1843. 4. Heft. S. 138.

besonders sinnreich, da der angeredet wird, welcher ihm ja den Tod bereitete. Ages ist wohl auch zum Sinne passender als agere 1) (dem exere im Folgenden entsprechend; aber dieses ging mehr alle Jünger an). Είς την ημέσαν του ενιασμού μου τετήρηκεν αὐτό - ein mystisches Wort, bei Johannes am Dunkelsten, am Deutlichsten giebt es Markus wieder: προέλαβε -, Matthäus schlechthin εποίησε. (Das ενταφιάζειν, ενταφιασμός, vgl. 19, 40, haben sie Alle.) Der Sinn ist auch hier wohl nicht blos: sie habe diese Salbe angeschafft, bewahrt für sein Begräbniss, also dürse sie derselben keine andere Bestimmung geben, als eben nur für ihn. Denn wie hätte das Weib, auch wenn sie an diesen Tod geglaubt hätte, solche Zurüstungen schon für ihn machen können! Sondern entweder ist ήμέρα ενταφιασμού der Tag, welcher das Symbol dieser Bestattung in sich tragen sollte, oder in τηρείν είς - liegt die Bedeutung des Uneigentlichen, des gleichsam. Sie hat - dieses ist der Sinn bei Allen - ohne es zu wissen und zu wollen oder auch mit einer tiefen Ahndung ein Symbol meines letzten Geschickes dargestellt. Aber gewiss will das τηρείν nicht sagen, dass diese Salbe von Lazarus Bestattung übrig geblieben sei [Kühnoel]; denn es soll ja eine unbedingte Huldigung für ihn beschrieben werden. Nach der kritisch sehr bewährten anderen Schreibart: ἄφες αὐτήν, ίνα εὶς τὴν ήμ. τοῦ ἐντ. μου τηρήση αὐτό darf nicht verstanden werden: damit sie Etwas davon aufbewahre (dieses wäre ja gerade das Gegentheil von ἄφες αὐτήν), sondern: dieselbe aufbewahrt habe, dafür gebrauche. Und der Sinn ist dann derselbe mit τετήοηκε.

Der Gedanke, welchen alle Evangelisten hier ge-

<sup>1)</sup> So die Vulg.: sinite illam; aber die Marginallesart des von Fleck verglichenen Cod. hat sine; jenes dann weiter andere Uebersetzungen und Chrysost. Dav. Schulz leitet den Plural aus Mark. 14, 6 her.

ben V. 8 (γάφ bezieht sich auf das ἄφες αὐτήν), hat nicht die Absicht, die Liebespflicht gegen Bedürftige herabzusetzen; vielmehr wird diese eingeschärft durch das πάντοτε ἔχετε — sondern es ist der rein menschliche, edle: dass die gewöhnliche Lebenspflicht nicht das Bedürfniss des Herzens, die edlen Gefühle verkümmern dürfe.

Der Einzug nun in Jerusalem V. 9-19 (Matth. 21, 1. Mark. 11, 1. Luk. 19, 29) steht, wie schon bemerkt, in der Zeit anders bei Johannes als bei den Dreien. Eigenthümlich ist bei Johannes auch seine Beziehung auf das Ereigniss mit Lazarus; endlich hat dieser Einzug bei ihm mehr den Charakter einer Einholung von Jerusalem aus, und an Galiläer hat man auch V. 17 durchaus nicht zu denken, schon weil Christus dem Johannes zufolge länger bereits in Judäa verweilt hat. Ausdrücklich übrigens erzählen auch die Drei nicht, dass Jesus mit einem Male von Jericho nach Jerusalem gekommen sei. Aber wir sind wohl nicht dazu berechtigt, diese Differenzen durch Annahme eines zwiefachen Einzuges in Jerusalem ausgleichen zu wollen [Paulus, Schleiermacher]. Dieser in solcher gleichmässigen Art der Huldigung ist auch unwahrscheinlich, die Huldigungen gingen ja doch nur den Neuankommenden an. Hier, in unserer Drzählung, ist dieser Einzug durchaus nur Huldigung des Volkes.

V. 9. Die Ἰουδαῖοι wie Kap. 11 Einwohner von Jerusalem. Der ἄχλος πολὺς ἐκ τῶν Ἰουδαίων ist dem ἄχλος πολὺς ὁ ἐλθὼν εἰς τὴν ἑορτήν V. 12 entgegengesetzt.

V. 10. Εβουλ. Ίνα και — mit Beziehung auf 11, 53. Doch ist hier kein Beschluss gemeint (συμβουλ.), sondern ein Daraufsinnen. Ohne Grund hat man in diesem Gedanken einen sadducäischen Zug gefunden (auch Lücke und de Wette), indem jener Partei die Vorstellung einer Todtenerweckung zuwider gewesen sei; der Sinn der Juden wird ja V. 11 ausgedrückt.

Der Beschluss soll übrigens wohl auf die Zeit gerichtet gewesen sein, da Jesus selbst schon umgebracht worden sei. Indessen mögen die Juden, wie sie der Evangelist darstellt, sich wohl nicht klar gemacht haben, wie jenes Ereigniss und ob es als eine wirkliche Todtenerweckung anzusehen sei.

V. 11. Ύπηγον könnte bedeuten (15, 16): gingen hin, d. i. fassten einen neuen Entschluss, oder: trennten sich vom Judenthum. Doch ist wohl vielmehr das Ziehen hin nach Bethanien gemeint, und ἐπηγον δι αὐτόν bedeutet dasselbe mit ηλθον ἵνα ἴδωστι V. 9.

Die Angabe V. 12 th Exactorov ist in der kirchlichen Feier dieses Einzuges festgehalten worden 1). Aber diese Festzüge am Pascha, zunächst freilich derer, welche zusammen zum Feste kamen, mögen an diesem eigenthümlich freudigen und lauten Volksfeste wohl gewöhnlich gewesen sein. Nach der Johanneischen Darstellung ist vollends an keine besondere Absicht Jesu bei diesem Einzuge zu denken; aber auch die sonstige Tradition hat es wohl nicht so gemeint, sondern, sofern nicht prophetische Bilder auf dieselbe, namentlich bei Matthäus, eingewirkt haben, lässt auch sie die Sache vom Volke ausgehen, und stellt Jesum nur in Anbequemung dazu dar, wie dieses auch hier V. 14 ff. geschieht.

Das Vortragen der Palmzweige V. 13 ist von ganz gleicher Bedeutung wie das Streuen von Zweigen bei den drei Evangelisten. Der Zuruf: "Heil ihm, beglückt (oder gepriesen) der, welcher an Gottes Statt (oder gesendet von ihm) kommt, der König von Israel" (das letzte Prädicat nur hier bei Johannes) gehörte zu der Festhymne (Ps. 118, 25), aber das Volk

<sup>1)</sup> Nach der kirchlichen Berechnung kam Jesus am 9ten Nisan nach Bethanien, Tags darauf war Sabbat und die Feier jenes Gastmahls; also ist der 11te, der erste Wochentag, Tag dos Einzuges, folglich unser Palmsonntag.

soll ihm eine bestimmte Beziehung auf die Person

Christi gegeben haben.

V. 14. Evoor, also wohl zufällig; denn nach V. 16 sollen selbst die Handlungen der Jünger sich für diesen Erfolg geschickt haben, und, wie gesagt, ganz fern liegt bei Johannes eine Veranstaltung Jesu selbst.

V. 15. Die Stelle Zach. 9, 9 (nur noch bei Matthäus) galt dem Evangelisten viel nicht sowohl ihres Sinnes wegen (wie dieser einen Friede liebenden und schaffenden König darstellen soll), als des materiellen Inhalts wegen; daher Johannes auch das moats weglässt. My gosov statt des yaige im Original, aber überhaupt: fürchte fortan nicht, sei getrost. "Denn du hast nun deinen König." Holos orov, so auch Markus und Lukas: Matthäus nach dem Alex. Beides: επί όνου και πώλου.

Die Jünger V. 16 sind auch hier zu unterscheiden von allen denen, die in der Erzählung als öylog aufgeführt werden. Wieder erscheint hier ein Nichtbegreifen der Apostel, dieses Mal nicht von einer Rede Jesu, sondern von einem Ereignisse, mit Beziehung auf ein prophetisches Wort. Tavra das Ereigniss, eben in seiner höheren Beziehung. "Οτε εδοξάσθη 7, 39: nachdem sie den Geist empfangen hatten. "Da begriffen sie, dass dieses auf ihn geschrieben worden sei und dass sie ihm dieses gethan hätten." entweder die Jünger, oder impersonal, das Volk, ohne zu wissen, was sie thaten, im göttlichen Antrieb, lediglich, um die Weissagung zu erfüllen. Es ist wohl angemessener, das zweite ταῦτα nicht wie das erste zu nehmen, sondern auf yeyoanuera zu beziehen.

V. 17. 'O αν μετ' αὐτοῦ dieselben Menschen, welche V. 9 genannt worden waren. Das μαστυσείν ist nicht nur überhaupt erzählen; denn nach V. 18 wussten es ja schon die Menschen in der Stadt, und jene waren ja V. 9 des Ereignisses wegen bereits hinausgegangen nach Bethanien, sondern es bedeutet das

preisende Reden.

Wenn ὅτε gelesen wird [von Knapp empfohlen], ,,das mit ihm war, als er u. s. w."; so hat das ἐμαρτύρει keinen Gegenstand, auch liegt in διὰ τοῦτο V. 18 wohl, dass das φωνεῖν und ἐγείρειν der Hauptsatz sei in V. 17. Das ἐφώνει ἐκ τοῦ μνημείον (11, 43) steht, als Bezeichnung einer göttlichen Macht, verstärkend daneben. Es ist vielleicht ein bedeutsamer Zug, dass die messianische Volksüberzeugung (V. 13) bei Johannes sich gerade auf eine äusserliche Todtenerweckung gründet, während oben (5, 20 ff.) die höhere, vollkommene Ueberzeugung auf die geistige, sittliche Erweckung alles Gestorbenen durch ihn zurückgeführt wird.

Aber V. 19: "Die Pharisäer sprachen zu einander: es hilft euch Nichts, die ganze Welt geht ihm nach." Gewiss sollen dieses nicht Freunde Jesu sein, welche die Anderen beschämt hätten; sondern es wird dieses hier erzählt als Aufforderung, das Aeusserste zu thun gegen die Person Jesu. Οὐκ ἐφελείτε bezieht sich also auf die früheren Versuche, seinen Einfluss auf das Volk zu schwächen. Ὁ κ. ὀπίσω αὐτοῦ ἀπῆλθεν hat sprüchwörtliche Form; im ἀπῆλθεν aber liegt wohl die Bedeutung des Unrechten, Ungesetzlichen.

Das ὁ κόσμος aus dem Munde der Pharisäer macht offenbar die Einleitung zu der folgenden Erzählung V. 20 ff., welche Johannes allein gegeben hat. Es soll nach V. 36 die letzte öffentliche Rede Jesu gewesen sein. Aber es lag ganz im Geiste dieses Evangelium, ihn das letzte Wort über das Judenthum hinaus sprechen zu lassen, während er hier selbst von dem Volke, das ihm bisher geneigter gewesen war, zürnend zurücktritt. Die Hellenen könnten auch hier Heiden sein [Schweizer], deren es ja Viele gab, welche, ohne Proselyten irgend eines Grades zu sein, den Gott und das Heiligthum der Juden ehrten. Und vielleicht sind Solche vorzüglich zu verstehen unter den goβουμένοις, σεβομένοις του θεών AG. 13, 43. 17, 4. 18, 4.

Doch ist es wegen der Stelle 7, 37 [1 B. S. 306] vorzuziehen, hellenistische Juden zu verstehen. Vgl. Ioυ-δαῖοι und Ελληνες AG. 18, 4.

Die Scene des Folgenden ist schon des προσκυνεῖν ἐν τῷ ἑορτῷ wegen und vrgl. V. 34 im Tempel [Lücke]. Philippus (1, 45. 6, 5) kann wohl aus einem solchen nicht rein jüdischen Stamme entsprossen gewesen sein. Κύριε als weltlicher Ehrengruss, und die-

sen Hellenen angemessen beigelegt.

V. 22. "Philippus sagte es dem Andreas": es soll wie ein Besprechen der Männer dargestellt werden. Es schien ihnen nicht gerathen, im Tempel solche Zusammenkünfte zu veranstalten. Wieder kleine Züge, doch so unabsichtlich erzählt, dass sie den Charakter des Authentischen an sich tragen. Aber das Anzeigen bei Jesus soll wohl nicht die Bitte bedeuten, den Hellenen zu gewähren; der Evangelist würde dann wahrscheinlich Reden an sie aufgeführt haben. Man hat vielmehr den Wunsch als gewährt zu denken, und hier wird nun erst darnach von Jesus vor denselben gesprochen.

Dieses veranlasst nun Jesum davon zu reden, wie seine Sache jetzt schon sich in der Welt zu verherrlichen beginne, aber sie werde es noch mehr durch seinen Tod. Hierzu vrgl. 11, 52. Es ist hier von der äusserlichen Verherrlichung durch diesen Tod die Rede, von der in der Ausbreitung seiner Sache. Dazu wird bis V, 27 hinzugesetzt: auch sie sollen wie er sich aufzuopfern bereit sein; dabei gebe es für sie keinen Verlust (V. 25), sondern nur Herrlichkeit (V. 26). Aber dann bricht (V. 27) ein menschlich-banges Gefühl hindurch, indem ihm das Mittel zu diesem Allen vor die Seele tritt. Von Vers zu Vers ein Gedanke: Vieles ist hier den drei Evangelien parallel - aber die Stelle ist ein Beleg dafür, wie Johannes diese mehr nur äusserlichen Gedanken nur kurz einzuweben pflegt.

Also zu den Jüngern V. 23: "Die Zeit ist gekom-

men, dass des Menschen Sohn verherrlicht werde", zu Erfolg und zur Anerkenntniss gelange (11, 4).

Das Gleichniss V. 24 vom Saatkorn für Tod, eigentlich Begräbniss, ist alt, gangbar. Doch wird es hier anders angewendet als gewöhnlich und 1 Kor. 15, 36—43. Hier wird es nicht nur auf den Leib bezogen, sondern auf die ganze Persönlichkeit des Menschen, und seine Bedeutung liegt nicht im Wiederaufleben des Leibes (desselben, oder zu neuen, edleren Bildungen), sondern im Erfolge, Aufleben und Wachsen, durch Selbstaufopferung. "Wenn das Saatkorn nicht in die Erde gesenkt, gestorben ist" (πεσών εἰς τὴν γῆν gehört zum Prädicat). Ἀποθανεῖν hat auch Paulus dort vom verwesenden Korn und ξωοποιεῖοθαι daneben. Μόνος μένει dem κάοπον φέρειν entgegengesetzt (vgl. μεμονωμένος 1 Tim. 5, 5): bleibt frucht-, erfolglos.

Verfolgt man das Bild, so scheint hier freilich der Tod Jesu nur als Märtyrertod dargestellt zu werden (gestorben wirkt erst der Mensch von grosser Bestimmung); doch ist es nicht die Folge, dass hier das blos gemeint sei, was im Bilde liegt; es kann beim Tode Jesu ein weit bedeutenderer Erfolg gemeint sein. Denn jene Ansicht, die des blossen Märtyrertodes, ist bei den Aposteln weit gegen andere

zurückgetreten.

V. 25, 26 auch Matth. 10, 39—42, Luk. 9, 24—26. Es lässt sich annehmen, dass solche Reden von Jesu oft gesprochen worden seien und dass sie sich tief eingeprägt haben. Es scheint kein Grund vorhanden zu sein, diese Verse an die Hellenen gesprochen zu denken. Leben gewinnen: Ersatz für das verlorene, Lebensglück, Heil. Ψυχή steht in den beiden Gegensätzen im doppelten Sinne: gemeines, äusserliches— höheres, eigentliches. An der zweiten Stelle ist der Doppelsinn bestimmter angedeutet worden durch das ἐν τῷ κόσμῷ τούτῷ — εἰς ζωήν αἰώνιον. In diesem bezeichnet εἰς keinen äusserlichen Erfolg, son-

dern dass dieses Leben ein höheres werden solle. "Er wird es sich erhalten, so dass er ein ewiges haben wird." Wiewohl der Gegensatz εν τῷ κόσμῳ τούτῳ sich nicht auf ψυχήν, sondern auf μισῶν bezieht. Μισεῖν ob nun = μὴ qιλεῖν (Luk. 14, 2 μισεῖν τὸν πατείᾳα) oder stärker: hassen, wenn es sich dem höhern Dasein entgegensetzen sollte. Matthäus, Lukas [und Mark. 8, 35] setzen ἀπολέσαι.

V. 26 hat der Satz εἀν εμοί διακονῆ τις zweierlei Bedeutung. An der ersten Stelle bezeichnet er nur etwas Aeusserliches, dem das Innerliche ganz entsprechen müsse (ἀκολουθείτω μοι), an der zweiten das volle, innerliche Dienerverhältniss: wer mein rechter Diener ist. Diener sein, ihm getreu sich bewähren. Nachfolgen (Matth. 16, 24), vrgl. V. 24: in Noth und Tod nachgehen. Τοπον εἰμὶ ἐγὰ (7, 34, immer hier das Präsens, wie von einer nothwendigen Sache) ἐκεῖ — 14, 3. 17, 24. Dieses bedeutet die persönliche, die himmlische Verklärung; das Zweite τιμήσει αὐτὸν ὁ πατήφ die Verklärung durch das Werk. Beides in messianisch - altbildlichem Ausdrucke neben einander auch Matth. 19, 28 f.

V. 27 1), wozu der erste Satz von V. 28 gehört, wie im Gefühle gesprochen, so auch in der Sprache des Gefühls, abgebrochen, unvollständig wiedergegeben: "Die Zeit trete beängstigend heran — er möchte über sie hinaus sein; doch er habe es ja selbst nicht anders gewollt — nur Gottes Sache möge ausgeführt werden." Dieses ist nun ein Seelenkampf, wie ihn Matthäus, Markus und Lukas erst in den letzten Stunden eintreten lassen, doch Lukas nebenher auch früher schon (12, 49 f.), und in weit früherer Zeit als es bei Johannes geschieht. Aber hier kann in der That von einem Widerspruche zwischen den Evangelisten gar nicht die Rede sein: denn eines Theils hat die Erzählung der Drei vieles Absichtliche, nicht Hi-

<sup>1)</sup> Kling in den Studien und Kritiken 1836. 3. Heit. S. 676.

storische in sich, und zeigt sich mehr als freie Darstellung dessen, was sich durch alle diese Scenen hindurchgezogen haben, was aber auch früher oft eingetreten sein kann, theils geht die Johanneische Erzählung im Folgenden absichtlich nur in längere Reden über, und die letzten Auftritte sind merkwürdig kurz erzählt. Aber auch in jenen längeren Reden kehren Züge von Trauer, Bangigkeit überall wieder. H wvγή μου τετάρακται - σοσόν με sind Worte in Ps. 6, 3 f. - hier im Wesentlichen wiederholt, nicht als Citat, sondern wie das Gefühl leicht in die fromme Sprache der alten Zeit übergehen mochte. Ner jetzt, wo das Letzte nahe tritt. Die wvyh ist hier gewiss ganz im allgemeinen Sinne zu nehmen, nicht als Gegensatz von arečna, wie es die altkirchliche Zeit nahm und in ihre Controverse hineinzog. Es ist Gefühl, Innerlichkeit. Καὶ τί εἴπω; (was soll ich sagen oder bitten? 11, 42. Vrgl. vielleicht τί θέλω in der verwandten Stelle Luk. 12, 49.) Die Erregung übermannt gleichsam Bewusstsein, Ueberlegung, Freiheit. Der folgende Satz: πάτεο, σῶσον με εκ τῆς δοας ταύτης wurde in der neueren Zeit gewöhnlich als Frage genommen [Griesbach, D. Schulz, Knapp, Lachmann, Schott, Hahn]; mehr in der Sprache des inneren Kampfes nimmt es die ältere Ansicht 1), als Bitte, von welcher das Darauffolgende sogleich wieder abbricht. Ganz wie die Rede auch in den Berichten über Gethsemane, vornehmlich bei Matthäus, wechselt. Das σῶσον - ταύτης, nach der bezeichneten Aussassung, entspricht dem παρελθέτω τὸ ποτήριον τοῦτο, wie das δόξασύν σου τὸ ὄνομα dem ώς σὸ θέλεις. -- 'Αλλά διά τούτο - ταύτην lässt den Gedanken mehr errathen: διά τοῦτο: um zu leiden, was im δρας ταύτης lag;

Euthymius: ὁῦσαί με ἐκ τοῦ καιροῦ τούτου, τοῦ φοβεροῦ, τοῦ θανατηφόρου. Ταῦτα εἰπὰν, ὡς ἀνθρωπος καὶ ὡς ἀνθρωπίνην δειλίαν περιβεβλημένος, ἀνακτᾶται ἐαυτὸν καὶ ἐπιψρώνντει.

daher hier αθτη ή δρα etwas Anderes bedeutet, nämlich die gegenwärtige Zeit seines Lebens. Kurz der Sinn ist: nach diesen Umständen hier habe ich ja gelebt, dass ich Leiden entgegen gegangen bin. Es sei der Gedanke, die Absicht seines Lebens gewesen. Wenigstens darf man im διά τούτο weder den Begriff von ταράσσεσθαι (Tholuck) noch von δοξάζεσθαι (Meyer), was erst im gleich Folgenden hereintritt und zwar als Verherrlichung des Vaters, finden wollen. - Der Kampf endigt mit dem Verlangen, dass nur Gottes Sache gefördert werden möge. Der Name Gottes ist das, was Gott unter den Menschen sein, gelten will. Wenn die Kirche statt to ovona bisweilen tov vióv las, so war dieses ganz dasselbe, nach 11, 4: Eine Verherrlichung, die von Gott und von Christus. Doch hat der Gegensatz des Göttlichen gegen das Menschliche, auch gegen das Menschliche an Jesus, die Sache Gottes gegen Jesu persönliche Angelegenheit hier besondere Bedeutung. Auch bezieht sich die Rede Jesu V. 31 f. mehr auf jene Sache Gottes.

Die Erzählung V. 28, 29 muss uns dunkel bleiben, denen die alterthümliche, jüdische Darstellung so fremd ist. Denn eine Darstellung, Form ist es ohne Zweifel nur, was V. 28 erzählt wird, nicht als habe der Evangelist es als wirklich so erfolgt beschreiben wollen. So wie ja oben 1, 34 das als Urtheil des Täufers aufgeführt wird, was bei den Dreien Himmelsstimme ist. Der Gedanke ist gewiss der: ein bestätigendes Zeichen sei vernommen worden; Einige aber hätten es nur für ein natürliches Ereigniss gehalten, Andere für Engelssprache, also Einige zu wenig darin gefunden, Andere es im Aberglauben des Volkes genommen. Der Name Himmelsstimme bedeutet nicht Donner (nach dem altisraelitischen Ausdrucke Ps. 29, 3 ff. und sonst), sondern ganz wörtlich Hall vom Himmel, etwas aussprechend. Das Volk glaubte an solche als an die jetzt noch einzige Offenbarung Gottes. Aber in der edleren Sprache der Zeit

dachte man bei den Worten, welche von einem solchen Halle gesprochen würden, die Bedeutung, welche ein solcher Hall den Umständen nach hätte. Und in der That war es hier wenigstens ein Donner: darauf zeigt V. 29 ganz bestimmt hin. Wir sind nicht berechtigt, noch ein Phänomen daneben anzunehmen. Die Stimme soll gesprochen haben: καὶ ἐδόξασα καὶ πάλιν δοξάσω — unter allen Umständen werde die Sache Gottes siegen. Auf nichts Einzelnes, Bisheriges oder Zukünftiges ist das ἐδόξασα und δοξάσω zu beziehen, sondern auf den ganzen Verlauf der Ereignisse.

V. 29 also: Einigen blieb die Bedeutung fremd, Andere gingen über die Bedeutung hinaus: es sei eine Engelssprache gewesen, also eine wirkliche Himmelsstimme. Hier die beiden Extreme in der Volksansicht, zwischen denen der Evangelist mit seiner Auffassung innesteht.

Die Rede Jesu V. 30 lenkt ganz von dem Ereignisse ab. At èµé — δt ὑµãs lässt zweideutig, ob es eine göttliche Bestimmung gehabt haben solle für den Einen oder den Andern, oder ob Einer es gebrauche gleich als habe es eine solche. Der Sinn ist in jedem Falle: ich bedarf einer solchen Bestätigung nicht, sondern ihr mögt ihrer bedürfen.

Denn V. 31 und 32: er wisse schon, dass die Sache siegen werde — sie beginne diesen Sieg jetzt schon — und bald werde sich derselbe vollenden. Also erklären die beiden Verse das ἐδόξασα und δοξάσω. Das νῦν der Ueberzeugung, der schon gegenwärtig sicheren, steht dem νῦν des Kampfes V. 27 angemessen gegenüber. "Jetzt schon wird vollzogen das Gericht über diese Welt, jetzt schon wird hinausgebannt werden der Herrscher über sie." Κοίσις τοῦ κόσμον 16, 8. 11: die Erfolge, in denen es mit dieser Welt (mit dem ungöttlichen Wesen oder den Menschen dieser Art) zu Ende geht. (Anders die κοίσις 3, 18. 5, 27.) Allerdings ist τούτον bei κόσμον, wie

es äusserlich nachsteht, auch darum minder passend, weil die Johanneische Sprache unter ὁ κόσμος οὐτος mehr die Sinnenwelt versteht: 8, 23, 13, 1. Aber dann ist τούτον natürlich hier zweimal wegzulassen. | De Wette hält nur das erste für verdächtig. 1 Nov 6 doχων u. s. w.: dieses der Erfolg der κρίσις, aber immer nur der Ansang jenes göttlichen Sieges, V. 32. Der Sinn ist mit dem eye reriknka tor koguor 16, 33 ganz Der Name Fürst dieser Welt ist nicht zu allegorisiren; er ist hier und überall (14, 30, 16, 11) der Satan: κοσμοκοάτωο (Ephes. 6, 12) und jenes starke ό θεὸς τοῦ αἰῶνος τούτου (2 Kor. 4, 4) ist dasselbe. Aber ob hier nun der persönliche Satan dem Schriftsteller vor der Seele gestanden hat oder nicht: dem Sinne nach ist es der Geist der unfrommen, ungöttlichen Menschheit. Ἐκβληθήσεται έξω (15, 6): nämlich aus der Welt, nicht aus dem Himmel in das Schattenreich [Olshausen]. Aehnliche Bilder von Vernichtung des Satanischen Reiches: Luk. 10, 18. AG. 26, 18,

V. 32. Y $\psi \omega \vartheta \vartheta \vartheta$  3, 14. 8, 28. Auch hier ist es die Verherrlichung durch seinen Tod, vor Allem durch die Geistesmacht, welche sich von dort verbreiten werde.  $H \mathring{a} v \tau a s = \mathring{\epsilon} \mu a v \tau \mathring{a} v$  bezeichnet die Vollendung jenes Sieges. Statt  $\pi \mathring{a} r \tau a s$  ist oft  $\pi \mathring{a} r \tau a$  gelesen worden 1): dieses noch Johanneischer; in jedem Falle ist die gesammte Menschheit zu verstehen. Das  $\mathring{\epsilon} \lambda \kappa \mathring{\nu} \varepsilon \iota v$  wird wohl zu bedeutend genommen, wenn es zum Himmel ziehen bedeuten soll, und wieder zu wenig

<sup>1)</sup> Nur nicht auch von Theophylaetus, den Dav. Schulz mit aussührt. Nicht nur hat jener bei Aussührung des Textes ausdrücklich πάντας, sondern er erklärt auch: πάντας ενώ ελκύσω πρὸς εμαυτὸν, εὰν ὑψωθῶ ἐπὶ τοῦ σταυροῦ. Πάντες γὰρ καὶ οἱ ἐξ ἐθνῶν πρὸς τὴν εἰς ἐμὲ πίστιν ἐλκυσθήσονται. Augustin aber erklärt omnia vermöge seines Particularismus vom ganzen Menschenwesen (spiritus, anima et corpus), doch giebt er nachher auch die Beziehung auf alle zum Heil prädestinirten Menschen und Menschenklassen zu (Tractat. 52).

hineingelegt, wenn man es nur fasst: zum Glauben ziehen. Es ist: zur Gemeinschaft mit ihm hinführen, wie 6, 44 (vrgl. συνάνειν 11, 52).

V. 33 Johanneische Deutung. In dem Worte, welches Jesus gebraucht hat, hat wohl der Doppelsinn gelegen von himmlischer Verherrlichung und von der Schaustellung am Kreuze; 3, 14 trat das Zweite besonders hervor. Der Evangelist hält die zweite Bedeutung wohl hier für die ausschliessliche, obgleich sie vielleicht hier sogar zurücktreten würde, wenn Jesus auch die Worte êk the phis gebraucht hätte. Aber man sieht wenigstens, wie jener Kreuzestod gerade Sinn und Geist der apostolischen Zeit beschäftigte und bedeutend erschien.  $\Sigma \eta \mu aiv \omega v \pi oi \varphi \vartheta av av av 21, 19$ . Das  $\sigma \eta \mu aiv \varepsilon v$  hat hier weder die Bedeutung von dunkler noch von beiläufiger Anspielung.

Auch die Juden finden nach V. 34 eine Verkündigung seines Todes, zweiselhaft freilich, wie in ύψωθηναι? — "Aus dem Gesetze haben wir gelernt, dass der Christus ewig bleiben solle." Μένειν ist wohl zugleich: leben bleiben (21, 22. 23) und endlos herrschen. Wäre eine einzelne Stelle gemeint, so müsste δ νόμος die Schristen alten Testamentes bedeuten (10, 34). Denn im Pentateuch würde sich so Etwas nicht nachweisen lassen; wohl aber von der Person des Messias Ps. 110, 4, von seinem Reiche 2 Sam. 7, 13. Dan. 2, 44. 7, 14. Aber es kann die messianische Idee überhaupt gemeint sein, und diese leitete man ja von Moses her.

"Wie kannst du nun sagen, des Menschen Sohn soll erhoben werden?" d. h. hinweggehoben, hinweggenommen. Entweder hat nun ursprünglich in der Rede Jesu V. 32 stehen sollen ὁ νίὸς τοῦ ἀνθρώπου statt des Ich, oder die Juden haben in dieser Rede sonst einen messianischen Zug, Anspruch gefunden. Aber deutlich wechseln hier die Namen mit einander ab von ὁ Χριστός und ὁ νίὸς τοῦ ἀνθρώπου. — Τίς ἐστιν οὖτος — welcher Art wäre oder was soll sein

dieser Messias? Die Stelle ist geschichtlich bedeutend dafür, was auch sonst entschieden ist, dass das Judenthum weder einen leidenden, sterbenden, noch sogar einen scheidenden Messias gekannt habe. Daher denn der Tod dessen, welchen man doch für den Messias achtete, so zerstörend für das Judenthum in der Gemeine hereintrat, und so verändernd, umbildend seine Messiasidee.

Die letzten Worte Jesu für die Juden V. 35, 36 knüpfen sich an die jüdische Rede von seinem Tode an. Aber Tod und Nacht sind ja so verwandte Bilder, daher hier das Bild des Lichtes, welches in seinem Tode für sie, die Juden, untergehen sollte. Es liegt hier noch, wie Matth. 23, 39, ein Zug der Hoffnung zu Tage, dass Einige noch ihn anerkennen würden; und nach allen Evangelien sollen ja bis zu seinem Tode und darüber hinaus Gläubige geworden sein. Das Lichtbild wird hier erst mehr äusserlich genommen (V. 35), dann mehr innerlich (V. 36): Leben, Heil verleihend - Licht gebend in Geist und Gemüth. "Kurze Zeit ist das Licht (das Licht schlechthin) bei euch." "Ετι μικρου μεθ' ύμων auch 13, 33. Doch dorther ist wohl das μεθ ύμου gekommen. Beglaubigter und passender für das Licht ist er vuir [Griesbach, Knapp, Lachmann, Scholz, Scholl, dieses aber auch von äusserlichem Dasein des Lichtes unter euch zu verstehen. (Anders τὸ φῶς ἐν αὐτῷ 11, 10.) , Wandelt, so lange ihr das Licht habt." Ganz so stand das περιπατείν 11, 9 f. von Lebensthätigkeit. Also ist nicht zu suppliren: ἐν τῷ φωτί [de Wette], sondern περιπατείν ist: entscheidet euch, macht einen Lebensplan. "So lange das Licht noch auf euch einwirken kann. Denn, ist es untergegangen (καταλάβη auch hier wohl mit der Bedeutung des unversehens, überraschend), dann giebt es für euch keinen sichern Lebensgang mehr." Dieses, wie gesagt, hier nicht von geistiger Rathlosigkeit, sondern vom gefährdeten, unheilsvollen Dasein.

Mit V. 36 das Innerliche: "Glaubt an das Licht, damit ihr Kinder des Lichts werdet." Sowohl das Daranglauben als das Kinder des Lichts gehört mehr dem Bezeichneten als dem Bilde an. Πιστεύετε: eignet es euch an, lasst euch dürchdringen von ihm. Die Kinder des Lichts sind ihm ganz Angehörige oder von ihm Durchdrungene — der Ausdruck in verschiedenem Sinne sonst: Luk. 16, 8. Eph. 5, 8. 1 Thess. 5, 5. Und wieder wie 8, 59 ἐκρύβη ἀπ' αὐτῶν, hier deutlich dem öffentlich Erscheinen, Sprechen entgegengesetzt: "Er ward unsichtbar für sie."

Aber hier am Schlusse des öffentlichen Lebens Jesu thut der Evangelist einen Rückblick auf den Geist und die Erfolge des Wirkens Jesu unter den Juden. Es ist der Schluss vom ersten Theile des Johanneischen Evangelium. Zuerst spricht er vom Unglauben auf die Zeichen bis V. 43, dann von dem auf Person und Reden Jesu. Dieses ist auch hier dem Evangelisten die Hauptsache; und gewiss mit Bedeutung beginnt V. 44 so, dass hier nur eigentlich Jesus Etwas gefordert habe. Dass die Juden nicht auf die vor ihnen geschehenen Zeichen geglaubt hätten, auf das, was doch allein unter ihnen galt, dieses konnte doch nur von einer Verblendung und Verstockung abgeleitet werden, welche sich gegen dasjenige verschlossen hätte, was da hätte überzeugen müssen. Τοσαῦτα - von Juden selbst war die Menge der Zeichen bezeugt 7, 31, 11, 47, die Bedeutung 9, 16. Sie waren geschehen εμπροσθεν αὐτῶν: unleughar, unverkennbar.

V. 38 bis 41 verbindet zwei Jesaianische Stellen, die eine für das Factische der Wunder und des Unglaubens, die zweite für den Grund dieses Unglaubens. Verblendung, Verstockung bedeutet absichtliche, selbst gemachte Unempfänglichkeit für die Erscheinungen des Göttlichen. Iva πληφωθή hat hier nach V. 41 die volle Bedeutung, dass dieses von dem Propheten vorausgesehen worden sei — er habe diese

Zeiten vorausgesehen. Von den beiden Stellen hat die erste 53, 1 in dem, was dort vom stellvertretenden Gottesdiener folgt, bei allen Schriftstellern des N. Test. messianische Bedeutung, die zweite 6, 10 wahrscheinlich auch in der gewöhnlichen Deutung des Judenthums. Bei dem Evangelisten ist ἀκοή neben βραχίων κυρίου wohl die Wundersage neben der Wundererscheinung; bei dem Prophèten ist jenes das prophetische Wort über die Schicksale des Volkes, dieses die göttliche Leitung, welche sich in diesen Schicksalen einem Jeden wahrnehmbar mache. Der Arm des Herrn hat auch in der Schriftsprache immer eine höhere Bedeutung als nur die von Wundermacht.

V. 39. Διὰ τοῦτο gehört zwar zum folgenden ὅτι (nicht zum Vorigen, so dass ὅτι denn bedeutete — Grotius, Kühnoel, de Wette — denn theils lag im Vorigen keine Erklärung dieses Nichtkönnens, theils war dort nur schlechthin vom Unglauben die Rede); doch so, dass der eigentliche Erklärungsgrund für das Vorige nicht in εἶπε liegt, sondern in τετέφλωκεν u. s. w. Aber es ist dieses nicht blos sprachliche Ungenauigkeit, sondern der altisraelitische Gedanke macht keinen Unterschied zwischen den Ereignissen und dem Schriftworte: was geschieht, muss verkändigt worden sein und geschrieben werden. Μὴ δύνασθαι: von sittlicher Unmöglichkeit (5, 44. 6, 44. 65. 8, 43).

Die Stelle V. 40 ist abgekürzt und auf Gott als Subject bezegen. Im Original ist der Prophet der Verstockende, aber Gott spricht; in der alex. Uebersetzung ist das Volk Subject, wie es hier auch Einige genommen haben, zwei Mal αὐτῶν lesend 1). Mehr nach dieser Uebersetzung ist das Letzte τνα u. s. w.

<sup>1)</sup> So Morus comment, in dissertt, theoll. Vol. 2. S. 206 ff., dem dann Kühnoel folgte: populus hic occoccavit suos oculos, obduravit suum animum.

Ganz nach dem Alex, wird die Stelle für denselben Sinn citirt Matth. 13, 14 f. AG. 28, 26. Christus kann übrigens hier nicht das Subject sein; er ist es ja zu λάσωμαι, dem 41. Vers gemäss. Also: "Christus spricht beim Propheten: Gott hat sie geblendet verstockt - damit sie' nicht schauen - nicht merken - nicht sich bekehren - ich sie nicht heile." Die nothwendigen Folgen werden wie göttlich Beabsichtigtes dargestellt. Aber das Schaffen Gottes kann hier gar nicht im eigentlichen Sinne genommen werden: denn das Folgende stellt ja ausdrücklich die Schuld der Juden dabei dar. Mag man nun entweder bier Schaffen für Zulassen gesetzt denken, oder die altisraelitische Idee hier erkennen, dass sich der ungöttliche Wille durch rettungslose Bösartigkeit bestrafe. Das πωρούσθαι ist in der jüdisch-griechischen Sprache das stehende Wort für den Gemüthszustand der Juden (2 Kor. 3, 14. 4, 4); es ist auch völlig bezeichnend für denselben, wie er in den alten Geschiehten und als ächt jüdischer immerfort hervorgetreten ist: auf das unmittelbar Gegenwärtige ausschliesslich hingewendet und übermüthig, um so mehr dieses, je mehr sie das Geschick schlug. 'Ideiv τοίς όαθ, und rociv τη καοδία steht angemessen dem τυφλούσθαι und πωρούσθαι entgegen. 'Ιάσωμαι hat der gewöhnliche Text; nach der Alex. Uebersetzung wird auch hier in den bedeutenderen Zeugen λάσομαι gelesen [Lachmann], wiewohl dieses nur Milderung einer unserem Sinne harten Rede gewesen sein kann. Das Heilen, die Wiederherstellung dessen, was durch Sünde verfallen ist, kann entweder von Sündenvergebung oder von sittlicher Hülfe verstanden werden; vielleicht soll es auch nur die äusserliche Verbesserung des Zustandes bedeuten, dass das Volk also überhaupt wieder gedeihe.

V. 41 soll wohl nicht blos überhaupt anzeigen, dass die prophetische Stelle mit Recht auf Jesus und seine Wirksamkeit bezogen werde, sondern er gehört

wohl nur zum láownat im Vorigen: Christus in seinem sittlichen Heilgeschäft habe dem Propheten vorgeschwebt. "Ore ist die rec., und es verbindet die Sätze enger mit einander. Oft ist ort gelesen worden [Lachmann]. Aber mit ελάλησεν ist ein neuer Satz zu beginnen, wie ja schon die Tautologie im είπεν ὅτε ἐλάλησε zeigen würde. "Er sprach von der Macht der christlichen Zeit, ja er sprach von Jesus selbst." Denn es versteht sich von selbst, dass Christus in actoù zu denken sei [Lampe, Morus und Kühnoel denken an Jehoval. Das Schauen göttlicher Herrlichkeit kann, da ja ein Wort aus Jes. 6 eingeführt wird, kein anderes sein, als welches dort erzählt wird. Entweder wird von dem bekannten jüdischen Standpunct aus gesprochen, dass alle Theophanieen auf den Messiasgeist oder (alexandrinischer) auf den Logos zu beziehen seien, oder es soll nur gesagt werden, dass in diesem Schauen Gottes, in diesem prophetischen Act die ganze geistige Zukunft des Volkes innegelegen habe. Ein blos innerliches Schauen, wie 8, 56, kann hier bei der bestimmten Beziehung auf die Scene Jes. 6 nicht angenommen werden. Uebrigens steht wohl absichtlich είδε την δόξαν αὐτοῦ mehr ist das θεᾶσθαι δόξαν 1, 14. Das ελάλησε περί αὐτοῦ geht aber gewiss auf dieselbe Zeit wie das είδε - nicht auf andere Sprüche des Jesaia.

V. 42, 43. Der Glaube auch der Besten im Volke sei dürstig, muthlos gewesen. Ein merkwürdiges Verhältniss wird uns hier vorgeführt, die Scheu der ἄρ-χοντες vor pharisäischer Verketzerung, aber warum unwahrscheinlich? Es ist dasselbe wohl in bedeutenderen Lebenskreisen vorgekommen. Hat sich nicht die Spanische Königsdespotie vor der Inquisition gebeugt? Vrgl. oben auch 7, 48. Ἰνα μὴ ἀποσυνάγωγου χίνονται 9, 22. "Denn ihnen war Ehre von Menschen mehr werth als Ehre von Gott." Aehnlich lesen wir oben 5, 44: δόξα παρὰ ἀλλήλων — παρὰ θεοῦ, vrgl. Röm. 2, 29 ἔπαινος ἐξ ἀνθρώπων. Δόξα ist nicht ge-

rade nur Ruhm, Ehre, sondern auch das Mindere: Behagen, Friede mit Menschen, also eine von Menschen abhängige, selbstsüchtige Gesinnung. Statt  $\eta \pi \epsilon \varrho$  ist oft  $\upsilon \pi \dot{\epsilon} \varrho$  gelesen worden, wozu das  $\iota \iota \ddot{a} \lambda \lambda o v$  nicht wohl passt.

Aber nun wird das aufgeführt V. 44 ff., was die Juden nach Johannes am Allermeisten hätte überzeugen sollen, aber, wie sie eben beschaffen gewesen, gerade abgestossen hätte: das Ueberzeugende seiner Person und der Geist seiner Reden. Es werden hier nicht etwa nun Reden aufgeführt, von Jesus nach jenem Scheiden V. 36 irgendwo gesprochen, auch keine neue, frei componirte Rede ist es, sondern die Anakephaläose von Allem, was er bisher geredet habe. Έκραξε (7, 37) — fortwährend sprach er lauterklärend so. Nämlich V. 44—46 handelt von seiner Person, V. 47 ff. von seinen Reden.

Zunächst V. 44, 45 die Bedingung des Glaubens an ihn; V. 45 enthält den Grund von V. 44: "Weil in mir das Göttliche zu schauen ist, glaubt an Gott, wer an mich glaubt." Darin liegt, dass wer dieses nicht thut, unfähig sei für das Göttliche. Zu V. 44 vgl. unter Anderem 7, 16. 8, 19; zu V. 45 unten 14, 10. Οὐκ εἰς ἐμὲ, ἀλλά 7, 16: nicht eigentlich oder allein. Das Göttliche bezeichnet, wie immer, das in Wollen, Kraft, Plan für die Menschheit. So schaut er den Vater in ihm und glaubt an jenen in ihm.

Der Erfolg dieses Glaubens an seine Person V. 46, vrgl. V. 35 f. 8, 12. Φῶς ἐλήλυθα: als Weltlicht bin ich gekommen, dass, wer an mich glaubt, nicht im Dunkel bleibe. Μὴ μείνη hat nicht gerade die Bedeutung in sich, dass sie (die Welt) jetzt im Dunkel sei, sondern sein Sinn ist auf den gedachten Gegensatz überzutragen: dass er fortwährend nicht sei im Dunkel. Licht und Dunkel sind auch hier nicht auf den Geist allein zu beziehen, sondern auf das Würdige, Selige des ganzen Lebens und auf dessen Gegentheil.

Nun die ρήματα, der λόγος V. 47 und 48, wie gewohnlich dem ¿yó, ¿µ¿ entgegengesetzt. Zuerst: diese seine Worte bewährten sich von Innen heraus, in ihrem geistigen Gehalte; dann: sie verliehen das höhere Geistesleben. Έάν τις - καὶ μὴ πιστεύση: wer durch seine Schuld um den Segen meiner Rede kommt. Statt μή πιστ. ist oft μή φυλάξη gelesen, von Griesbach gebilligt und von Lachmann [und Schott] aufgenommen worden. Aber, abgesehen davon, dass bei Johannes weniger φυλάσσειν (dieses mehr bei Luk. 11, 28), als τησείν λόγον (8, 51) gewöhnlich ist, so passt das un alotevely hier besser, da von keiner Untreue, sondern vom Unglauben die Rede ist. Aus ganz falscher Deutung des ero ov kolvo stammen die Schreibarten πιστεύση, φυλάξη ohne Negation 1). Zum erò où notro avtov wird der eigentliche Gegensatz im letzten Satze V. 48 gegeben: ich habe (brauche) ihn nicht zu richten, sondern diese meine Reden selbst. Richten ist hier nicht Urtheil sprechen, welches schon durch die Erhabenheit jener Reden geschah, sondern verurtheilen: diese Reden verurtheilen ihn, sie machen ihn unglücklich, indem er sich von ihnen, von ihrer Segnung verlassen fühlen wird. Aber der Satz οὐ γὰο ἡλθον - κόσμον steht ganz als Nebensatz dazwischen: bin ich ja überhaupt nicht gekommen, richtend zu verurtheilen, sondern Heil zu bringen der Welt. Das Wort wiederholt sich oft in unserem Evangelium (3, 17 f. 8, 15, 26). Immer will es nicht sagen, dass solche Menschen unverurtheilt blieben und zwar eben im Verhältnisse zu Jesus, folglich in gewissem Sinne darch ihn, sondern dass sich das Urtheil wie von selbst, nämlich innerlich und durch sie selbst, vollziehe.

V. 48. 'Ο άθετῶν ἐμέ, der allgemeine Ausdruck (Luk. 10, 16, eine ganz Johanneische Stelle), hier dem Zusammenhange nach genauer bestimmt durch

<sup>1)</sup> Griesbach symbolae criticae. Tom. I. S. 169.

das Folgende: καὶ — ὁἡματά μου: wer in der Art mich verschmäht, dass er nicht aufnimmt meine Lehren. Έχει τὸν κοίνοντα αὐτόν 5, 45. Ὁ λόγος ohne Unterschied von ὁἡματα. Έν τῷ ἐσχάτη ἡμέρα in der gewöhnlichen Bedeutung (6, 39): in der entscheidenden Zeit, dann, wenn es gelten wird Etwas zu sein, sich auszuweisen.

V. 49, 50. Beseligende Kraft seines Wortes. Der Hauptsatz der Verse ist der erste von V. 50: καὶ οἰδα ὅτι ἡ ἐντολὴ αὐτοῦ — ζωὴ αἰόνιος; die anderen beiden geben eine Versicherung davon, dass dasselbe sich in seinen Worten zeige, was sich bei Gottes Verkündigung offenbare; die Sache Christi ist die göttliche (V. 49), und: ganz so verkündige er dieselbe, wie er sie empfangen habe. Οὐκ ἐξ ἐμαντοῦ, ἀλλὰ — 7, 17. 8, 28. Ἐντολή — nicht blos Auftrag, sondern Anleitung, Belehrung (10, 18). Τι εἴπω καὶ τι λαλήσω: spreche, lehre, das Allgemeine — das Einzelne.

V. 50. Ἡ ἐντολὴ αὐτοῦ — eben diese Belehrung, das Gelehrte eigentlich. Die αἰώνιος ζωή im Worte Jesu €, 68, vgl. 1 Joh. 2, 25. Ἡ οὖν u. s. w. wie 8, 28. — Lier schliesst sich das öffentliche Leben bei Johannes.

Das Folgende bis zum Ende ist bei ihm nicht blos Leidensgeschichte, wie bei den Anderen, wie in der evangelischen Tradition. Es ist oben schon oft die Rede davon gewesen, und fast möchten wir auch darin eine Spur der ursprünglichsten, apostolischen Anschauung finden, dass jene letzte Zeit in diesem Evangelium weit mehr als die der Verklärung, der beginnenden, irdischen Verklärung dargestellt wird. Denn geschichtlich stand sie ja als solche da: nicht nur, indem sie um die Person des Sichhingebenden jede sittliche Glorie legte, sondern, was unserem Evangelisten die Hauptsache ist, indem im Tode Jesu der Geist von Oben die jüdische Befangenheit durchbrach, und die näher Stehenden zur Selbstständigkeit,

Nahe und Ferne zur Begeisterung für die neue Zeit erhoben hat.

Die Reden am Pascha-Abend Kap. 13—17 stehen den bisherigen, an das Volk und die Oberen gesprochen, gegenüber. Sie sollen das Innere der Lehre Jesu darstellen. Die symbolischen Reden bei den drei ersten Evangelisten (Abendmahlsstiftung), hier nach 13, 30 zu stellen, übergeht Johannes (s. zu Kap. 6, Thl. I. S. 257 f.), weil er diesem Mahle gar nicht die Form eines jüdischen Paschamahles geben wollte; aber der Sinn jener Reden wird auch in diesen Johanneischen mitgetheilt: Bleibende Erinnerung an seinen Tod oder bleibende Gemeinschaft mit ihm.

Stark paraphr, et comm. in evang. Joann. c. 13-17. Jenae 1814.

Kap. 13, V. 1-3 verschlungene Periode, wie 6, 22 f. Ποὸ τῆς ἐοοτῆς τοῦ πάσγα und V. 2: δείπνου yevouévov ist die erste Stelle bei Johannes, in denen er die Leidenswoche anders anzuordnen geschienen hat als die Drei; das letzte Mahl einen Tag vor dem jüdischen Paschamahle. Ausserdem 18, 28, 19, 14, 31. Dass es bei Johannes das letzte Abendmahl sein solle. ist klar (es ergiebt sich auch aus V. 21 ff.); dieses ist bei den Dreien das jüdische Paschamahl, am Abend gehalten, mit welchem der 15te Nisan beginnt. Hier aber heisst es bloss δείπνον und soll ποὸ τῆς έορτῆς τοῦ πάσγα gehalten worden sein. Wäre eine Differenz zwischen Johannes und den Dreien, so müsste man annehmen, dass jenem zufolge dieses Mahl, am 14. Nisan gehalten, gar nicht als Paschamahl gefeiert worden sei (durchaus ist keine Spur von einer Paschafeier in der Johanneischen Erzählung), also nicht, dass Jesus mit einer jüdischen Partei das Pascha anders, einen Tag früher, gehalten habe. [Dagegen hat sich auch vornehmlich Paulus erklärt, Comment. 3, S. 543 ff. Handb. 3, 2. S. 487 ff. | Die Frage kam in der alten Kirche schon in vielfache Erwägung - die griechische nimmt, ihres gesäuerten Brotes wegen, es sogar als traditionell und sicher an, dass Jesus nicht das jüdische Pascha an jenem Abende gefeiert habe. Vornehmlich erhielt die Frage Bedeutung für die Auffassung des Verhältnisses der Drei zum vierten Evangelium und für die Würdigung des Johanneischen. Für die Differenz ist ausser Strauss, de Wette, auch Lücke (2te Aufl.) und zwar dieser mit Vielen zu Gunsten des vierten Evangelium, weil am Paschahaupttage die Kreuzigung nicht habe Statt finden können, AG. 12, 4 (3te Aufl. 2. Bd. S. 732). Die Gegner des Evangelium als Johanneischen finden etwas Bedeutendes darin, dass in den Osterstreitigkeiten des zweiten Jahrh. gerade Diejenigen, welche Ostern mit den Juden feierten, sich auf die Johanneische Tradition beriefen. Aber dieses war ja eine ganz andere Streitigkeit. Vergl. die namentlich in antiquarischer Hinsicht wichtigen Untersuchungen Gabler's in dessen kl. Schrift. 7-9. - Wir sind der Meinung, dass 1) eine Disserenz nicht nothwendig angenommen werde, und dass sie unwahrscheinlich sei bei einer der Gemeine doch so bedeutenden Sache, wie dieses letzte Mahl war; wohl aber 2) der Evangelist hier absichtlich vermieden habe, vom jüdischen Paschamahle und Jesu Theilnahme an demselben zu sprechen. Vielmehr kann hier entweder έορτή τοῦ πάσγα die Festfeier (die ja gewöhnlich έουτή hiess) nach dem Paschamable bedeuten (ξοοτή τον άζύμον bei Matth. 26, 17. Mark. 14, 12. Luk. 22, 1), oder πρό τῆς έορτῆς τοῦ π. mit είδώς verbunden auf die Zeit vor dem δείπτον bezogen werden. "Wie nun das Fest immer näher kam wusste er es — aber da nun das Mahl gehalten wurde" u. s. w. (Tholuck, Meyer). Unwahrscheinlich ist (Lücke, de Wette hält es wenigstens für möglich), dass Johannes das Paschamahl nach griechischer Art bezeichnet habe, indem er den Abend, mit welchem der 15te Nisan begann, noch zum 14ten gerechnet habe (zur Zeit vor dem Feste, zum προεόρτιον). Hier, bei einer so heilig gehaltenen Sache stand die jüdische

Tagesberechnung zu fest. Είδως — πατέρα Beisatz, zum είς τέλος gehörig: "er liebte sie bis zum Ende, welches er jetzt deutlich vor sich sah." Μεταβαίνειν ist auch im classischen Gebrauch Wort des Todes [Eur. Alc. V. 379]. Hier wird die Formel durch das πρός τὸν πατέρα zu einem höheren Sinn gewendet. Άγαπήσας, wie er sie bisher geliebt hatte, ἢγάπησεν hat dann nach jenem Beisatz, welcher auf eine Handlung hindeutet, den Sinn: Beweis der Liebe geben [Kühnoel: amorem declarare, amoris documenta exhibere]. Der Zusatz zu ἴδιοι: οἱ ἐν τῷ κόσμφ soll wohl bedeuten: welche zurückbleiben sollten in der Welt.

V. 2. Γενομένου - wenn nicht γινομένου mit B. und Anderen gelesen wird [so auch Origenes, Huet. 2, S. 377] - als das Mahl bereitet war (Lücke früher: vorüber, 3te Aufl.: während des Mahles, da ein Mahl geschah oder war). Tov dia36hov - und V. 3 Zwischensätze, welche die Handlung noch mehr heben sollen: "es war ein Unwürdiger unter ihnen - und Jesus war sich seiner Würde so bestimmt bewusst." Βεβλ. είς καρδίαν ist in der bildlichen Ausdrucksweise des Judenthums geringer als είσηλθεν ὁ σατανάς V. 27. Luk. 22, 3. Dieses ist so viel als ἐπλήοωσεν ὁ σαταrãs την καρδίαν AG. 5, 3. Satan wird von den Evangelisten hier mit besonderer Bedeutung genannt. Die That war ihnen unbegreislich und stand über aller menschlichen Schuld. Von den Verhandlungen des Judas mit dem Synedrium, welche jetzt schon geschehen waren, erzählt Johannes Nichts; doch streitet sein Bericht auch nicht damit 1).

V. 3. Πάντα δέδωκεν — εξηλθε Bedeutung der Sache — der Person Jesu. Das είδώς hat also nicht dieselbe Beziehung, wie V. 1 (Knapp, Tholuck): viel-

<sup>1)</sup> Lightfoot Hor. p. 465 meint, Judas sei jetzt erst zum ersten Mal zu den Hohenpriestern gegangen, und hält desswegen dieses Mahl für früher als das synoptische; Strauss Leben Jesu, II. S. 382 fand natürlich auch hier einen Widerspruch — dagegen Schweizer S. 170.

mehr ist es = καίπερ εἰδώς: wiewohl er sich so erhaben fühlte. Ihm Alles übergeben (ἐν χειρί 3, 35; Anders steht: Nichts aus seiner Hand 10, 29, mehr die Gesinnung der Einzelnen angehend) ist so viel als ἐξουσία 17, 2 (Matth. 11, 27, 28, 18). Seine Sache ist bestimmt, die der ganzen Menschheit zu werden. "Von Gott gekommen, zu ihm gehend" (7, 28, 29, 8, 42) bezeichnet seine himmlische Sendung und Bestimmung.

In einer symbolischen Handlung, veranlasst vielleicht durch einen Rangstreit Matth. 18, 1 ff. Mark. 9, 33. Luk. 9, 46, wird dargestellt, dass sie in seiner Weise bescheiden, hingebend sein sollen. Wort (noδας νίψαι) und Sache waren übrigens sprüchwörtlich und im Gebrauch: 1 Sam. 25, 41. 1 Tim. 5, 10; vrgl. hier V. 15 - 17. Gewiss hat die Tradition von diesem Abendmahl Beides berichtet, die äusserliche Handlung und jene symbolischen Reden unter dem Mahle - ähnliche Reden bei dieser Mahlzeit hat auch Luk. 22, 24-27 - die Kirche hielt gewöhnlich nur das Letzte fest, hin und wieder doch auch jenes daneben. Aber gewiss hat Jesus keinen bleibenden Gebrauch stiften wollen, wie man bisweilen aus V. 14 annahm 1). Έγείοεσθαι steht dem άναπίπτειν entgegen V. 12. Die Schilderung V. 4 f. ist ausfuhrlich, um das Bild recht hervortreten zu lassen, in welchem er sich dargestellt habe, das eines Dieners. "Ablegend das Obergewand nahm er ein leinenes Tuch (λέντιον, linteum) und gürtete sich" (nach V. 5 eben τῷ λεντίφ).

V. 6—11 Zwischenreden mit Petrus. "Ερχεται — wahrscheinlich eben beim Beginn. Die alte Kirche, auch Chrysostomus, nahm an 2), dass Jesus mit Judas

<sup>1)</sup> Das Pedilavium seit dem 2ten Jahrh.; vrgl. Baumgorten-Crusius Lehrb. der Dogmengesch. 11. 1194.

<sup>2)</sup> So nuch Euthymius: ἐπεὶ ἤοξατο νίπτειν, εἶτα ἦλθε πρὸς τὸν Πέτρον, φαίνεται, ὅτι πρῶτον ἔνιψε τοὺς πόδας τοῦ Ἰσκαριώτου αμα μὲν εὐεργετῶν ἄχρι θανάτου καὶ τιμῶν τὸν προδότην αὐτοῦ, ἵνα καὶ ἡμεῖς ὁμοίως ποιῶμεν αμα δὲ καὶ βουλόμε-

begonnen. Es war stehend in der apostolischen Sprache, Petrus zuerst aufzuführen als den Sprecher der Gesellschaft. Kann uns dieses Zwiegespräch zu geringfügig erscheinen, so ist es doch charakteristisch dargestellt, und es giebt uns eine Probe der einfach herablassenden, eingehenden Art Jesu mit den Jüngern zu sprechen.

- V. 7.  $^{\circ}O = \tau l \ V$ . 12,  $\pi o \tilde{\iota}o v$ , von welcher Art und Bedeutung; nämlich, dass es nicht blos äusserlicher Dienst, Sache des gemeinen Lebens sei, sondern Symbol und zwar wie das Folgende zeigt nicht blos, jene Gesinnung zu zeigen, sondern auch zu lehren. Μετὰ ταῦτα nicht: erst späterhin (μετὰ τὸ δοξά-ξεσθαι ἐμέ), sondern: wenn die Handlung geschehen sein wird.
- V. 8. Οὐ εἰς τὸν αἰῶνα ist die gewöhnliche, starke Verneinung. Εἀν μὴ νίψω σε: wenn du es mir nicht gestattest (nicht auf den blossen Act, Erfolg zu beziehen). Μέρος μετ' ἐμοῦ bedeutet nicht: Theil an mir (dieses würde heissen ἐν ἐμοί), sondern: mit mir, consortium, Matth. 24, 51. Luk. 12, 46. 2 Kor. 6, 15. Es liegt in dieser Rede nicht blos eine Androhung des gewöhnlichen Lebens (es wäre aus mit unserer Freundschaft), sondern die Erklärung, dass Petrus dann unfähig sein würde, den Sinn zu begreifen, in welchem Jesus dieses thue.
- V. 9. Die Rede des Petrus wird gewöhnlich als übertreibender Ausdruck unbedingten Nachgebens aufgefasst. Aber sie würde dazu doch zu roh, unangemessen sein. Sie geht vielmehr wohl auf das Uneigentliche der Handlung und Rede Jesu ein, deutet sie aber auf sittliche Reinigung. Er erklärt sich derselben bedürftig und bereit sie anzunehmen über und über.

νος αὐτὸν κατανυγήναι, τοιαῦτα κατὰ τοῦ τοιούτου κηδεμόνος διανοούμενον. Origenes S. 382 vermuthete sogar, Petri Waschung sei die letzte gewesen, weil er als der Tüchtigste derselben am Wenigsten bedurft hätte.

V. 10 ist wohl absichtlich doppelsinnig gehalten. O λελουμένος ist zugleich der vor der Mahlzeit Gewaschene, in jüdischer Sitte Mark. 7, 2-4, und der, welcher die Taufe empfangen hat, nämlich vom Täufer. (Die Väter nahmen hieraus die Annahme von einer Taufe der Apostel durch Jesum.) "Solche (dieses ist dieser zweite Sinn) bedürsen keiner Tause wieder. nur andere symbolische Waschungen finden bei ihnen Statt." Aber ganz im uneigentlichen Sinne (\lambde \epsilon \lambda ovuépos) von Sündenvergebung (Meyer) kann der Vers wohl nicht verstanden werden. Ob yoslav Eyst - n (rec.) oder εὶ μή - gleichbedeutend - [Lachmann: εὶ μή τους πόδας in Klammern, in der grösseren Ausgabe ohne siel, ἀλλ ἔστιν καθαρὸς ὅλος — ist überall gereinigt - aber in jenem Doppelsinne gesagt. Kal ύμεῖς - πάντες, vom Vorigen abgebrochene Rede, die ganz uneigentlich gesagt ist und καθαροί in anderem Sinne als λελουμένος - innerlich rein. ,,Ihr seid ja sogar innerlich rein; freilich (sich verbessernd) nicht Alle." Dasselbe ύμεῖς καθαροί ἐστε 15, 3.

Die Erklärung des Evangelisten V. 11 ist hier unbezweifelt richtig; vrgl. 6, 71. "Er kannte ihn — διὰ τοῦτο, nicht διὰ τὸ εἰδέναι, sondern διὰ τὸ μέλλειν αα-

οαδιδόναι - ihr, aber nicht Alle."

V. 12. Γινώσκετε: begreift ihr? Vergl. V. 7. V. 13—17. Bescheiden, hingebend sollen sie sein; Beides ist bei Christus und den Aposteln immer beisammen. Dafür habe er ihnen ein symbolisches Beispiel gegeben, er, ihr geistiges Oberhaupt. Ο διδάσκαλος Matth. 23, 8 und κύριος Matth. 7, 21 f. Mark. 7, 28 Ehrenname der Meister.

V. 14 Schluss a majori ad minus: καὶ ὑμεῖς ὀφείλετε —. Hier hat πόδας νίπτειν uneigentliche Bedeutung: in dieser Gesinnung handeln, oder: das thun, was durch diese Handlung ausgedrückt wird.

V. 15. Υπόδειγμα Jak. 5, 10. Hier bedeutet es wohl nicht blos Beispiel [de Wette], sondern zugleich symbolische Handlung Hebr. 8, 5. 9, 23. "Eine An-

dentung für euer Leben habe ich euch gegeben: τνα — ποιητε, zu wirklicher Nachahmung."

Dieses, die wirkliche Nachahmung, wird V. 16 f. ausgeführt. "Es ist einzusehen, dass es so geschehen müsse; und ihr habt diesem Wissen gemäss zu handeln." Die sprüchwörtliche Formel V. 16 wird anders angewendet 15, 20. Matth. 10, 24 (dasselbe Geschick, wieder anders Luk. 6, 40). Meisor: für höhere Ansprüche geschickt. Der zweite Satz (hier aber bei Johannes ἀπόστολος) wendet den ersten auf sie an. Aus unserer Stelle folgt als wahrscheinlich, dass Christus diesen Namen ἀπόστολος von den Seinen gebraucht habe, welchen sie sich dann eben darum zur Ehre rechneten.

V. 17. Εἰδέναι und ποιεῖν sind sich gegenüber gestellt. Ταῦτα, was V. 16 hiess: dass es sich für sie zieme, was er thue.

V. 18 - 20. Die drei Verse stehen affectmässig abgerissen neben einander. Sie geben, durch das Letzte veranlasst, eine Rechtfertigung für die Aufnahme des Judas unter die Seinen, wie sie allein bei Johannes sich findet: "Es war eine göttliche Schickung - die Vorherverkündigung stärkt den Glauben der Getreuen - desto würdiger erscheinen diese." Οὐ περί πάντων λέγω, nämlich, was eben im Vorigen ausgesagt worden war, dass meinem Beispiele nachzufolgen sei, oder dass ihr selig zu preisen seid. Denn εγώ οίδα οθς εξελεξάμην ist nach 6, 70 zu nehmen: ich weiss, wer ihr Alle seid, welche ich mir erwählt habe. ALL Tva - nämlich repove oder Egeλεξάμην ύμας: so musstet ihr erwählt werden, nicht Alle lauter und rechtschaffen. Schrifterfüllung ist auch hier so viel als göttlicher Rathschluss, aber dieser gewiss nicht als gottliche Bestimmung des Einzelnen zum Guten oder Bösen (Jesu oder des Judas) aufzufassen, sondern die Sache habe im göttlichen Plane gelegen, nämlich dass der Verrath durch einen Freund geschehen solle. Wie dieses nun auch der Evangelist

als etwas Nothwendiges gedacht habe — alles Uebel habe sich an Jesus erfullen — oder etwa: es habe sich in ihm das Geschick seiner Sache vorbilden müssen, welcher Freund und Feind hätten schaden müssen. Diese Anwendung hat die Kirche immer von der That des Judas gemacht. Viele (Meyer) nehmen ό τρόγων als Fortsetzung des άλλά und ἕνα ή γραφή πλ. parenthetisch. Es müsste dann (aber die Stelle würde zu wenig sagen) nicht άλλά, sondern γάρ heissen. Das Citat ist aus Ps. 41, 10, sehr frei. Der Alex. hat ὁ ἐσθίων ἄρτους μου ἐμεγάλυνεν ἐπ' ἐμὲ πτερνισμόν (V. 9). Hier: hat seine Ferse gegen mich erhoben. Im Original hat der Ausdruck mehr noch die Bedeutung der Hinterlist. Auch 17, 12 wird ein in Judas erfülltes Schriftwort aufgeführt.

V. 19. ἀπάοτι 1, 52. 14, 7: jetzt sogleich. "Ehe es geschieht, damit, wenn es geschieht, ihr glaubet, dass ich es sei." Πιστ. ὅτι ἐγώ εἰμι (8, 24. 14, 29): der, welcher ich bei euch sein will. Weniger bedeutend ist 16, 1: ἵνα μὴ σκανδαλισθῆτε. Aber der Glaube ist hier nicht blos der um der erfüllten Weissagung willen, sondern darum, weil Alles im göttlichen Plane bestimmt sei.

V. 20 wieder auch in den früheren Evangelien Matth. 10, 40. Luk. 9, 48, hier ganz wie 12, 25 der Sinn: desto grösser sei die Würde und Ehre für seine Getreuen; sie sind dadurch gottgeliebt, dass sie sich von dem Ungetreuen zurückgehalten haben. Also èáv tiva — nämlich Einen der Getreuen. Der zweite Satz ó dè èuè l. verstärkt den vorigen: und ja, wer mich aufnimmt, nimmt meinen Sender auf. Der Zusammenhang des Verses mit dem Vorigen galt immer als schwierig. Lücke und Andere meinten, er sei der Anfang einer anderen nicht fortgeführten Rede; doch kann er sich (3te Aufl. S. 562) des Verdachtes einer uralten Interpolation, namentlich aus Luk. 9, 48, nicht erwehren. Meyer [dem Schott beistimmt] fand eine Aufforderung, einen Anderen statt Judas aufzunehmen,

den er senden werde; noch Andere hielten dafür, V. 20 gehöre zu V. 16: entweder sei Alles V. 17-19 Zwischenrede oder (Kühnoel): V. 20 sei falsch gestellt, ursprünglich zu V. 16 beigeschrieben.

V.  $21-30^{-1}$ ) entspricht ganz den drei Evangelien: Matth. 26, 21 ff. Mark. 14, 18 ff. Luk. 22, 21 ff., bestimmtere Bezeichnung des Verräthers — Scheiden des Judas. — Ueber εταράχθη τῷ πνεύματι oben zu 11, 33. — Nicht über sein Geschick (er untersagt ja 14, 1 selbst den Jüngern das ταράσσεσθαι), sondern über die That des Judas. Mαρτνρεῖν (3, 11) = παξρήσια λέγειν, deutlich aussprechen. Denn 10, 18 waren nur Andeutungen gegeben. Bei Johannes fragen nicht, wie bei den Dreien, die Einzelnen Jesum, wie sich selbst mistrauend, weil jene That ja als etwas Dämonisches angesehen wurde, sondern sie mistrauen einander. Dieses ist mehr nach der gewöhnlichen Menschenweise.

V. 23. Die Persönlichkeit des Johannes nun tritt hier nach 1, 35 zum zweiten Male hervor. Denn die altkirchliche, allgemeine Ansicht, dass der Verfasser des Evangelium sich meine, und dass es Johannes sei, steht noch ganz fest. Hv ἀνακ., er pflegte da gelagert zu sein. Έν τῷ κόλπφ zu 1, 18 (Luk. 16, 22), hier im eigentlichen Sinne: proximum alque in sinu alicujus accumbere; Plin. epist. 4, 22: ei proximus atque etiam in sinu recumbebat: an seine Brust gelegt.

V. 24. Νεύειν AG. 24, 10: winkend auffordern. Statt der rec. πυθέσθαι, τίς αν είη liest Lachmann: και λέγει αὐτῷ· εἰπὲ τίς ἐστιν [von de Wette und Lücke gebilligt, von Schott für Glossem erklärt].

V. 25. Ἐπιπεσών rec., Lachmann ἀναπεσών. Dem Folgenden nach (V. 28) ist es nicht Bezeichnung von Innigkeit, sondern von Geheimniss; es sollen jene

<sup>1)</sup> Thenius de l. Joann. 13, 21 — 38 dissertatiuncula. Dresd. 1837.

Worte ἐπιπεσών — στηθος anzeigen, dass die Frage im tiessten Vertrauen geschehen sei.

Daher ist V. 26 als insgeheim gesprochen zu nehmen. Βάψας (bei Matthäus ἐμβάψας, wie hier auch sogleich, bei Markus ἐμβαπτόμενος μετ' ἐμοῦ) — ἐπιδώσω deutet auf das Paschaessen hin, auf das hausväterliche Vertheilen; ἐμβάπτειν, näml. das Brot in bittere Kräuter. Bei Matthäus und Markus ist das Eintauchen mit ihm nur allgemeine Bezeichnung der Genossenschaft. Aber unsere Stelle hat keine besondere Beziehung; die alte Kirche leitete den Erfolg dieses Darreichens vom Abendmahlsbrote her, das hohe Gut habe in dem bösen Gemüthe diese Wirkung gehabt, den Entschluss zum Ausbruch zu bringen. Aber es war ja jenes ψωμίον noch nicht das Abendmahlsbrot — an den symbolischen Reden dieses nahm Judas nicht mehr Theil — nur Luk. 22, 21 ff. anders.

V. 27. Nach dem Bissen — obgleich jene Worte V. 26 insgeheim gesprochen waren; nur bei Matth. 26, 25 wird es dem Judas selbst, aber wohl auch insgeheim gesagt; jedenfalls muss es dem Judas klar geworden sein, dass sein Geheimniss kundig geworden sei — ελσήλθεν — (s. zu V. 2): wurde der Entschluss reif und beschleunigt. Λέγει — eben erkennend, was mit ihm geschah. Θ ποιεῖς, ποίησον ταχίον: age quod agis. Ταχίον, unverzüglich: führe aus, womit du umgehst. Die Rede enthält keine Ironie; da die Sache gereift war, konnte die Gegenwart des Judas nur störend sein.

V. 28, 29. Die That des Judas lag den Jüngern immer noch zu fern ungeachtet der Handlung Jesu. Γλωσσ. είχεν 12, 6. Ίνα τι δῷ mit veränderter Construction zu λέγει.

V. 30. Λαβών τὸ ψωμίον wiederholt das μετὰ τὸ ψωμίον von V. 27. Ἡν δὲ νύξ, entweder der Nacht in seinem Innern entsprechend: Nacht und Dunkel passten zu seiner Stimmung und zu seinem Vorsatz, oder in äusserlicher Bedeutung erwähnt: jetzt unge-

scheut sein Werk treibend; freier konnte er nun mit den Juden unterhandeln. Aber dieses übergeht der Evangelist und lässt Judas dann sogleich 18, 3 mit dem Haufen auftreten. Hier ist nun, wie gesagt, die Feier des Nachessens vom Pascha zu denken, welche als Stiftung des Abendmahls die Drei erzählen. Hier folgen aber auch Todesreden — gerade wie dort — das Hinweggehen des Judas war ja das Anzeichen jenes Todes. V. 31, 32 dieser sein Tod sei bedeutsam, förderlich für seine und Gottes Sache; V. 33 er sei gewiss; V. 34, 35 in ihm liege die Aufforderung zur Liebe unter einander: da dieser Tod ja aus Liebe zu ihnen erfolgen solle — und, ist wohl hinzuzudenken, da sie ja verwaist, auf sich angewiesen sein würden.

V. 31. Οὐν nach ὅτε ist rec., und gewiss richtig. Wo es nicht gelesen wurde [Griesbach, Scholz, Schott, Rödiger Synops. 1, sind die Worte öte ethler oft [wie schon Curcelläus bemerkt] mit dem vorigen Verse verbunden worden (Paulus, Knapp). So aber wird nicht nur die Schwere des Sinnes dort geschwächt, sondern λέγει δ 'Inσούς würde auch etwas kahl und matt dastehen. Es wird nun eine Verherrlichung angekündigt, von welcher die folgenden Reden handeln: die durch den Geist in seinem Werke. In dieser Verherrlichung wird Gott selbst verherrlicht; vrgl. 12, 23. 28. Nov, jetzt schon. Es findet aber V. 31 und 32. 17, 4 f. jener zweifache Begriff von der Verherrlichung Jesu Statt, wie Johannes ihn hat und bisweilen neben einander stellt, Verherrlichung durch den Sieg seiner Sache und Verberrlichung in dem himmlischen Leben. Έν αὐτῷ, nicht blos durch, sondern in ihm.

V. 32 ist ε wieder nicht hypothetisch gesagt, sondern führt den Vordersatz eines Schlusses ein: quandoquidem. "Da Gott im Sohne verherrlicht worden ist, wird Gott auch in ihm sich verklären, und sofort wird er es." Dieses ist, wie gesagt, von der himmlischen Verklärung zu verstehen. Έν ξαυτῷ (nicht bei

ihm): in engster Gemeinschaft mit sich. Der Satz  $\hat{\epsilon}i$   $\delta$   $\vartheta\hat{\epsilon}\delta\hat{\delta}s\hat{\delta}\delta\hat{\delta}d\sigma\vartheta\eta$   $\hat{\epsilon}v$   $a\hat{v}\tau\tilde{\varphi}$  ist oft, auch in Hauptcodicc., ausgelassen worden; Schulz hat ihn verworfen, Lachmann in Klammern. Jenes ist wohl nur aus einem Versehen geschehen, ohne die Worte würde es dem folgenden Satze an rechter Bedeutung fehlen; auch hätte das dreimalige  $\kappa ai$  und das zweimalige  $\kappa ai$   $\delta$   $\vartheta\hat{\epsilon}\delta\hat{s}$  nach einander etwas Unangemessenes, Ungefügiges.

V. 33 knüpft sich an das εὐθύς im Vorigen an. Tenvia steht hier allein in einer Rede Jesu; in dem ersten Johanneischen Briefe ist es gewöhnliches Wort. ,,Nur noch kurze Zeit bin ich bei euch." Ζητήσετέ με gehört schon mit zu dem früher Gesagten, an welches das Folgende erinnert. Solche Rückweisung auf frühere Reden fand sich auch 10, 27. Καθὸς εἶπου τοῖς Ἰουδαίοις nämlich 7, 34. 8, 21. 24. Ζητεῖν ist auch hier: verlangend suchen. Zum καθώς — ist Nachsatz: καὶ ὑμῖν λέγω ἄρτι. Ἰρτι aber ist nicht für jetzt (auch in den Reden an die Juden war nicht der Sinn der, dass sie ewig geschieden sein würden), sondern: jetzt sage ich es euch, was damals den Juden.

V. 34 und 35 Liebe zu einander in der Erinnerung an seinen Tod. Diese wird eingeschärft als evτολή καινή. Vrol. Knapp de novo praecepto Christi Joann. 13, 34 in den scriptis var. arg. 1823. S. 369 ff. Mich. Weber comment .: interpretatio nova novi praecepti a Christo dati Joann. 13, 34, 35. Hal. 1826.1 Gewiss ist jenes ganz eigentlich neues Gebot. (Oder soll καινός vorzüglich, ausgezeichnet heissen? Ps. 33, 3. Apoc. 5, 9.) Aber dieses bedeutet weder von Neuem = πάλιν, noch immer neu (Olshausen). Doch ist έντολή nicht von einem einzelnen Gebote zu verstehen, nicht einmal von einem Hauptgebote; denn Levit. 19, 19 coll. Matth. 22, 39 und d. Parall. war es ja schon Hauptgebot. Aber auch nicht Lehre überhaupt, sondern der Auftrag an sie, seine Anordnung. Nichts solle diese sein, als dass sie innige Gemeinschaft halten sollten. Denn das ist diese Liebe; sie begreift demnach auch Hingebung an die Sache Jesu. Also Beides bedeutet hier mehr, die ἐντολή und die Liebe. Wenn der Sinn blos der wäre: ein neues Gebot, dass sie sich lieben sollen, wie er sie — würde das καθὸς ἡγάπησα ὑμᾶς schon in den ersten Satz aufgenommen worden sein. Καθὸς ἡγάπησα 10, 12. 1 Joh. 3, 16. Ephes. 5, 1 f. Kol. 3, 13. Καθός mit Rücksicht darauf und in der Art, wie.

V. 35 giebt die Erklärung der ἐντολή: daran seien seine Jünger zu erkennen 17, 21. Έν ἀλλ., gegensei-

tig unter einander.

V. 36-38 dasselbe über Petrus, seine Muth aussprechende Rede und die Erklärung Christi auf dieselbe bei allen Evangelisten: Matth. 26, 31 ff. Mark. 14, 26 ff. Luk. 22, 39 ff. Auch Petrus versteht das δπάγειν irdisch, räumlich, zum Beweis, wie schwer zugänglich dem jüdischen Sinne die Idee des Uebersinnlichen gewesen sei. Das zweite ἀπολονθεῖν hat vielleicht hier die stärkere Bedeutung, wie 12, 26. 21, 19: in den Märtyrertod nachfolgen.

Auch V. 37 meint Petrus nur noch eine gefährliche Wanderung auf Erden. Ueberallhin folge er ihm, da er ja zum Mitsterben bereit sei. Τὴν ψυχὴν

θήσω 10, 11.

V. 38. Θήσεις; zweiselnde Frage. Οὐ μὴ — diese Verkündigung bei allen Evangelisten, so wie der Erfolg 18, 27. Jene kann zu klein, zu äusserlich scheinen, und es ist daher vielleicht das Wort Jesu mehr äusserlich gewesen als es gemeint war. Vielleicht bedeutete der Hahnschrei, die ἀλεκτοροφωνία, nur die dritte Nachtwache (Mark. 13, 35) und τρίς: wohl drei Mal. "Die Nacht wird nicht vergehen, ohne dass du mich, wer weiss wie oft, verlassen könntest."

Auf diese Ankündigung seines Geschicks folgen nun Kapitel 14—16 Trostreden. Durch seinen Tod werde seine Sache geistig gefördert und entschieden werden — sie werden ihn jetzt wiedersehen — im Geiste mit ihm verbunden werden — im Geisterreiche mit ihm verbunden bleiben. Bemerkenswerth ist, dass in diesen Kapiteln weder irgend Etwas von den messianischen Bildern seiner Rückkehr auf Erden noch von den jüdischen Bildern des künftigen Lebens sich findet; Alles ist geistig-sittlich; aber, wie angedeutet, das Kommen von ihm hat verschiedene Bedeutungen. Vrgl. Knapp commentat. in loc. ex orat. Jesu Joann. 14, 1—7 in den ser. var. arg. S. 273 ff. [Beck über Joh. 14, 1. 2 in den Studien und Kritiken. 1831. 1. Heft, S. 130.]

V. 1. Mag von den Jüngern Erstaunen oder Entsetzen gezeigt worden sein; ταράσσεσθαι 13, 21 heisst hier Furcht für sich oder Erschrecken vor seinem Geschicke. Πιστ. — πιστεύετε ist von den meisten Neueren (und wohl richtig) als zwei Imperative genommen worden. Luther übersetzt zwei Indicative, den ersten in hypothetischer Bedeutung: Glaubet ihr an Gott: so glaubet ihr auch an mich. Aber bald fasste man auch das erste πιστ. als einen Indicativ, das zweite als Imperativ (Vulg.: creditis — credite), oder umgekehrt (Olshausen: glaubt — so wie ihr ja glaubt). Der Sinn ist immer gleich Johanneisch (12, 44): Eine Sache, Ein Princip, im Glauben an ihn und an Gott.

Zuerst nun V. 2-4: Der Trost von seliger Wiedervereinigung — in dem höheren Glauben, welchen er fordert, müsse diese Hoffnung zuerst und am Meisten hervortreten. Holnta τοῦ πατρός ist das himmlische Gottesreich; wenn auch nicht im Gegensatze zum irdischen Tempel Ps. 33, 13 f. Jes. 63, 15; doch in dem zu allen irdischen Stäten, Wohnungen: "da wo mein Vater ist." Moval vrgl. V. 23; dasselbe mit alóvioi σκηναί Luk. 16, 9. Schon die alte Kirche (Chrysostomus, Theophylactus) finden im πολλαί den Begriff verschiedene. Aber es bedeutet gewiss nur viele: Alle sollen sich mit ihm vereinigen. Ueber εί δὲ μή u. s. w. ausser Beck zu vrgl. la Roche in den

Stud. u. Krit. 1830. 1. Heft. S. 114 ff. Nach der jetzt gewöhnlichen Schreibart (Erasmus, die meisten Neueren) wird nach buiv interpungirt: wo nicht, so würde ich euch sagen; der Sinn also der: hierbei finde kein Verhehlen oder Anbequemen Statt (vgl. 5, 34). Sonst (die Väter, Vulgata, Luther, [Curcelläus, Matthäi.] Becker und la Roche) wurde der Satz, mit dem Folgenden verbunden: ὅτι ποοεύομαι [so Lachmann, aber ohne Verbindung mit dem Vorhergehenden] oder aoρεύσομαι, oder ohne ότι, wie die rec. hat: ich würde sagen oder gesagt haben: ich gehe, um zu bereiten. Aber das Sagen würde eine müssige Umschreibung sein, und das: Wohnungen schassen, wo keine sind, ein unpassender wie gemeiner Gedanke. Das Reich der Seligen ist gewiss auch in der Idee Christi eine ewige Realität gewesen - nichts Uneingerichtetes, willkührlich einzurichten. Auch würde τόπος dann so viel bedeuten als μονή, da doch vielmehr τόπος die State für die Einzelnen in jenen porais bedeutet. Dieses Letzte lässt sich auch gegen die Auffassung des Satzes als Frage (Beck nach Mosheim und Ernesti) erinnern: würde ich gesagt haben: ich gehe hin? Vielmehr beginnt nach buiv eine neue Rede: jetzt nun gehe ich, euch Stäte zu bereiten = euch zu erwarten; als πρόδρομος, wie Jesus Hebr. 6, 20 heisst. Wenn Matth. 25, 34 die Stäte der Seligen von Ewigkeit bereitet heisst, so ist das Geschick der Seligen im Allgemeinen gemeint.

V. 3. Ἐἀν ποξευθῶ καὶ ἐτοιμάσω, wofür Lackmann ἐἀν ποςευθῶ, ἐτοιμάσω giebt, wenn ich gegangen sein werde und bereitet haben werde. Das πάλιν ἔρχεσθαι ist von der messianischen Parusie hergenommen, aber sie selbst bedeutet es nicht (de Wette, Meyer); dafür ist Alles zu geistig und dann könnte nicht von einem Aufnehmen in die himmlischen Wohnungen die Rede sein. Es ist das Zusichnehmen im Tode (adventus Christi ad mortem fidelium), zur seligen Gemeinschaft mit sich aufnehmen. Ein anderes

Bild, von Engeln Luk. 16, 22; weniger liegt in: zu sich ziehen 12, 32. "Iva δπου — 12, 26. 1 Thess. 4, 17: πάντοτε σύν κυρίω ἐσόμεθα.

V. 4. Kal — καl: so wie — so. Lachmann: καl δπου (ἐγὸ) ὑπάγω οίδατε (καl) τὴν ὁδὸν (οἴδατε). Der Weg muss nach V. 6 er selbst sein, also der Sian dieser Worte: Ihr wisst, dass es sich um das übersinnliche Leben handle, und dass nur durch mich die Gemeinschaft desselben Statt habe. Also machen die Worte eine Bestätigung des Verigen aus vom Stätebereiten und Abholen. Nach 13, 37 und hier V. 5 waren die Jünger nicht im Stande, dieses zu begreifen; unsere Worte sollen also mehr Aufforderung sein, das Gesagte sich klar zu machen.

V. 5. Thomas wieder geht wie 11, 16 nicht ein in die höhere Bedeutung von Person und Rede Jesu. Aber im nös — είδέναι liegt wohl auch hier, wie in der angeführten Stelle, seine Bereitwilligkeit, um jeden Preis den Weg Jesu zu gehen. Es ist eine ganz volksmässige Antwort auf V. 4: Wer das Ziel nicht kennt, weiss den Weg nicht. Darauf V. 6: Das Ziel ist des Vaters Reich, der Weg bin ich. Und dazu V. 7: Dass Jesus dorthin gehöre, folglich dahin gehen werde, hätte ihnen aus seiner Verbindung mit ihnen klar werden müssen. Diese könne also nicht wahr, innig genug gewesen sein.

Einen Begric. So fasste es Grotius: ἀληθινή ὁδὸς της ζωης oder ὁδὸς ζωης πρὸς ἀληθειαν. Sondern (Lücke) ἀληθεια und ζωη sind Erklärungen von ὁδός: Weg zu Gott, indem eg Wahrheit und Leben schafft. Wahrheit ist Anfang, Leben (Seligkeit) ist Ende dieses Weges, "der in der Wahrheit zur Seligkeit einführt." Οὐδείς —: da zum Vater gegangen werden soll, so kann es nur durch mich geschehen.

V. 6. 'Oδός, αλήθεια, ζωή geben gewiss nicht nur

Sinne, hier: sich zu mir haltend. Mehr in Beziehung auf das, was Christus geschafft, erworben: διά

Δι ἐμοῦ hier mehr als 10, 2, dort blos: in meinem

τοῦ Χριστού πρός του θεόν 2 Kor. 3, 4. Ephes. 2, 18. 3, 12.

- V. 7. "Hättet ihr mich erkannt, so würdet ihr auch meinen Vater erkannt haben." Dasselbe 8, 19; doch in unserer Stelle in einem mehr speciellen Sinne: sie müssten von sich selbst einsehen, dass er von Gott spreche als von dem, zu welchem er hingehe. Καὶ ἀπάρτι zu ihrem Gunsten einlenkend, wie 13, 10 zu ihrem Nachtheile. "Indessen gewiss jetzt schon erkennt ihr ihn und habt ihn geschaut." ᾿Απάρτι 13, 19. Jenes steht der Erkenntniss durch den Geist entgegen (Chrysostomus findet diese gerade in den Worten), welche noch bevorstand. Was aber so bestimmt gesagt wird, soll gewiss eigentlich nur als Hoffnung ausgesprochen werden. Έωράκατε, ihr habt ihn in mir geschaut. Es wird, kann schnell mit euch anders werden.
- V. 8. Philippus versteht und fordert eine sichtbare Gotteserscheinung; jedoch wohl nicht eine persönliche, sondern eine Theophanie höherer Art und zwar die bei der Eröffnung des messianischen Reiches erwartete: Jes. 40, 3 ff. "Lass die Gotteserscheinung erfolgen." Αρκεῖ ὑμῖν, nämlich zum Glauben oder für unsere Wünsche, 2 Kor. 12, 9.
- V. 9. Antwort auf Philippus Rede. "Kein Bedürsniss nach einer Gotteserscheinung können diejenigen haben, welche die geistige Ossenbarung Gottes wahrzunehmen vermögen oder wahrgenommen haben wie diese in ihm ersolge." So lange schon und οὐκ ἔγνωκάς με: weisst nicht, dass das Göttliche sich in mir darstelle? Dieses Wort wird durch den solgenden Satz bestimmter ausgesprochen: ὁ ἐωρακὸς ἐμέ —. Und wieder wie oben und sogleich V. 10 ist unter dem in ihm angeschauten Göttlichen der aus seiner gesammten Person hervortretende Zusammenhang mit der Gottheit zu verstehen. Καὶ πῶς Frage, wie 12, 34, aber der Sinn: wie kannst du noch sagen? d. h. ein Bedürsniss davon haben?

Die alte Kirche 1) fasste dieses zu metaphysisch auf, von der Vereinigung der göttlichen Natur mit dem Menschen Jesus, von der Wesenseinheit Christi und Gottes; daher dieser θεὸς ὁρατός, ἐμφανής, ἔνσαρκος genannt. Die Neueren nahmen das Gottschauen in Christo von der Offenbarung des göttlichen Planes durch Christum. [Kühnoel: qui mea consilia, studia, doctrinam, opera cognoscit, is Deum cognoscit.]

V. 10 u. 11 bespricht ausführlicher diese Erscheinung des Göttlichen in Jesus — Worte und Werke: 8, 28. 47. 10, 37 f. Οὐ πιστεύεις ist verwundernde Frage (13, 38): noch also glaubst du nicht? der Singular geht sogleich in den Plural über. Έγὰ — ἐμοί V. 20: innig verbunden = 10, 30: ἕν ἐσμεν. Was hier getheilt heisst ὑήματα, ἔογα, das wird V. 11 zusammen ausgesprochen: τὰ ἔογα. ᾿Απ᾽ ἐμαντοῦ οὐ — gleichbedeutend mit dem folgenden ὁ πατήο ποιεῖ (12, 49). Μένων, immer und innig verbunden.

V. 11. Πιστεύετέ μοι (10, 38): glaubt meiner Versicherung. Am Schluss des Verses ist rec. πιστεύετέ μοι. Dieses μοι dabei, von Schulz für verdächtig gehalten, ist gewiss nicht ursprünglich; denn das πιστ. μοι vorher steht zu deutlich entgegen dem διὰ τὰ ἔψγα πιστ. Αὐτά, eben diese, oder die Werke für sich.

Von der Wiedervereinigung also war der erste Trostgrund beim Scheiden hergenommen; V. 12—21 folgt ein zweiter Grund, selbst für ihre Freudigkeit. Dieser herrscht im Folgenden durch das Kapitel hindurch vor: die höhere Geistesverbindung mit Gott, deren Bedingung sogar sein Tod sei. In welcher Weise dieses, ist oft schon gesagt: als Grund alles

<sup>1)</sup> Theophylact.; 'Ομοούσιός, φησίν, είμι τῷ πατρί. 'Ο τοίνυν έωρακὼς ἐμὲ, ὅπερ ἐστὶ γνοὺς, ἔγνω τὸν πατέρα· μιᾶς γὰρ οὔσης οὖσίας καὶ φύσεως μία καὶ ἡ γνῶσις. Darauf nach Widerlegung des Arius und Sabellius: Νῦν δέ, φησιν, ἐπειδὴ σωματικῶς ζητεῖς τὸν πατέρα, δῆλον ὡς οὐ πιστεύεις οὔτε ἐμὲ οὔτε- ἐκεῖνον είναι θεόν.

Nichtüberirdischen — als Thatsache, welche auf ein übersinnliches Leben hindeute — als Nothwendigkeit eines Stellvertreters für Jesus. Offenbar findet eine Gradation Statt: V. 12 allgemeine Verheissung; V. 13 ff. fortwährende Gebetserhörung für geistige Güter; V. 15—17 bleibender Geistesbeistand; V. 18—21 Inwohnen Gottes und Christi, innige Gemeinschaft mit Gott.

V. 12. Πιστ. είς εμέ - also anders als πιστ. μοι V. 11. "Die Werke, welche ich thue, und grössere, denn ich gehe zum Vater." Dieses Letzte ist eben die Bedingung jener höheren Ausrüstung der Seinen 16, 7 u. a. Viele ziehen den letzten Satz ὅτι ἐγὸ zum folgenden Verse (Lachmann, Schulz mit Griesbach, Knapp, Schott, Lücke, de Wette); aber es ist ein allgemeiner Satz, welcher zu allem Folgenden bis zu Ende des Kapitels gehört - und V. i2 sollte erst nur Allgemeines enthalten. Die žova sind auch hier nicht einzelne Thaten, insbesondere Wunderwerke, sondern, wie 5, 20, geistige Erfolge umfassender Art, dergleichen auch 14, 35 ff. den Jüngern angekündigt werden. Aber solche Stellen beweisen, wie untergeordnet der Johanneischen Denkart das äussere Wunderwerk gewesen sei.

V. 13 f. Gebetserhörung, überall im N. Testament, wo sie unbedingt zugesagt wird, eine im Geistigen. Dem Bittenden, Sehnenden, verleiht Gott geistiges Gedeihen (Luk. 11, 13 δώσει πνεῦμα ἄγιον). Ηοιήσω hier und V. 14 = δώσω, ich werde erfüllend verleihen. Wie hier Christus sich selbst als das segnende Princip darstellt, so im Folgenden Gott: 15, 7. 16. 16, 23. Έν τῷ ὀνόματί μου, auch in den angeführten Stellen: mich nennend, also meiner eingedenk, in meinem Sinne, meiner Sache, 1 Joh. 5, 14 κατὰ τὸ θέλημα αὐτοῦ. "Damit der Vater verherrlicht werde im Sohne," 13, 31. Es kam hier auf das Zweite an: im Sohne; also: damit meine Sache als die der Gottheit selbst erkannt werde.

V. 15-17 bleibender Geistesbeistand, der Paraklet, sogleich wieder erwähnt V. 26. 15, 26. 16, 7-14. Vrgl. Rnapp dissert. de spiritu s. et Christo paracletis in den scriptis varii argum. S. 117 ff. Alb. John diss., qua disputatur, ad quosnam pertineat promissio spir. s. secundum N. T. doctrinam. Inest disquisitio philol. de paraclelo. Basel 1841. Herder vom Geiste des Christenthums, 1798; in den sämmtlichen Werken z. Relig. u. Theol. 18. Bd. - 1 Joh. 2, 1 heisst auch Christus Paraklet und dasselbe liegt im allog hier sogleich: ein anderer als ich. Der Geist soll sogar nur Stellvertreter des eigentlichen Paraklet sein. Ohne Zweifel 1) war der Name auch im jüdischen Leben, wie im allgemein bürgerlichen, damals gebräuchlich. Die spätere, jüdische Sprache nahm ihn ganz aus dem Griechischen auf, aber in bürgerlicher Bedeutung: Sachwalter, Vertreter, entgegengesetzt dem κατήγωο, κατήγορος, Worte, die ebenfalls in die jüdische Sprache übergingen. 2) Die Wortbedeutung ist diese eben: advocatus, passiv, nicht activ; und die Erklärungen: Tröster, Lehrer, recreator, fautor u. s. w., wie man eben das παρακαλείν ausste, sind sprachwidrig. Die Griechen hatten gerade diese die Lateiner (eben weil es ein Wort bürgerlichen Ursprungs war) die richtige: Tertullian, Calvin, [Beza, Lampe, Grotius. Hieronymus [consolator], Erasmus und Luther folgten den Griechen. 3) Dieser Johanneische Paraklet ist nun dentlich dasselbe mit dem heiligen Geiste; daher sein Begriff ganz auf gleiche Weise zu fassen. Er ist die δύναμις έξ υψους Luk. 24, 49. AG. 1, 8: Gabe und Zustand für die Jünger nach seinem Tode. Gewiss fasst aber Johannes dabei auch die nachfolgende christliche Welt mit ein. Und 4) wird der Paraklet von Johannes nicht mehr als sonst personlich beschrieben - dieses aber ohne eigentliche Personification. Der Schein einer personlichen Beschreibung liegt darin, dass er als Stellvertreter Christi dargestellt werden sollte, und in den

Gläubigen das Lebensprincip zu werden bestimmt war, in welches ihre gesammte zeitliche Persönlichkeit übergehen sollte. Er soll in ihnen dasein, reden, schaffen. Lieben — seine Gebote halten (V. 21): ihm gehören wollen — Gemeinschaft mit seiner Sache haben. Dadurch sollten sie ja nicht nur des Geistesbeistandes würdig werden, sondern er wird auch blos für diese Verbindung mit Christus und seiner Sache zugesagt. Έντολάς, λόγον, λόγονς τηρεῖν steht bei Johannes nicht in der allgemeinen, sittlichen Bedeutung, sondern bezeichnet Treue für sein Werk (8, 51).

V. 16. Das Bitten den Vater ist in dieser nur menschlichen Darstellung nichts mehr als (V. 26) dass der Vater in seinem Namen senden werde, also mit Rücksicht auf ihn, und in seiner Sache. "Damit er ewig bei euch bleibe"; dieses (denn blosse Volksformel kann das ελς αλῶνα doch nicht sein) deutet vielleicht darauf hin, dass Christus nicht blos diese seine unmittelbaren Jünger meine: "ewig fort bei der Sache und ihren Freunden."

V. 17. Τὸ πνεῦμα τῆς ἀληθείας unten wieder 16, 13, entgegen dem πνεύμα της πλάτης 1 Joh. 4, 6. 12 Petr. 3, 17; vrgl. 1 Kön. 22, 21. 2 Chron. 18, 20.1 Eichhorn und Stark (3ter Excurs) hielten to arevua für pleonastisch hinzugesetzt = ή ἀλήθεια, Wirksamkeit der Wahrheit, das Evangelium selbst. Vielmehr ist arevua Hauch oder Drang, Kraft oder Lebensgeist, ή ἀλήθ. die Sache Christi (vrgl. V. 6. 8, 32). Τής αληθείας, vielsinnig: von der Wahrheit kommend, ihr angehörend, zu ihr führend. Das Folgende: sie seien fähig, diesen Geist zu empfangen (blos in negativer Hinsicht), weil sie gesondert seien von der Welt. "Welchen die Welt nicht empfangen kann" (dieses λαβείν πνεύμα 20, 22 bedeutet nicht: fassen). Δύναodat bezeichnet, wie 12, 39, sittliche Möglichkeit. "Weil sie ihn nicht schaut und nicht kennt." Die Stelle spricht entschieden gegen die Unwiderstehlichkeit der göttlichen Einwirkungen und Verleihungen.

Die Welt ist hier die Menschheit, nicht nur, sofern sie ohne den göttlichen Geist ist, sondern auch unfähig für denselben, indem sie nur auf das Sinnliche gerichtet ist. Acto, das Wesen, die Art dieses Geistes. Also bezieht sich avtó eigentlich auf einen weitern Begriff als das δ. - Θεωρείν und δοάν stehen nicht wie provat und ooar (gar nicht so V. 7) 1 Joh. 3, 6. 'Ooav ist dort entfernte Erkenntniss; dann würde es hier heissen οὐδὲ γινώσκει οὐδὲ ὁοᾶ. Vielmehr stehen die Worte wohl neben einander, wie παο' ύμιτ und εν ύμεν im Folgenden. Die Welt sieht von diesem Geiste Nichts um sich und hat Nichts davon in sich. 1 Kor. 2, 6 ff. dasselbe. .. Ihr aber erkennt ihn (und folglich könnt ihr ihn empfangen, diragge ha-Beiv), denn er bleibt bei euch und wird in euch sein." Dieses &tt hat andere Bedeutung als das vorige; es bezeichnet den Erkenntnissgrund, nicht den Entstehungsgrund, die Ursache. Aus dem bevorstehenden, sicheren geistigen Erfolge bei ihnen wird ihre Fähigkeit gefolgert. Παρ' ύμῖν - ἐν ύμῖν, unter - in euch. "Εσται ist die rec., Lachmann εστίν. Jenes entspricht mehr dem μένει.

Aber V. 18-20 bleibende Vereinigung mit Gott, ihm und ihnen. Dasselbe Matth. 28, 20. Die gewöhnliche Erklärung der Väter 1) und älteren Ausleger verstand die Stelle vom Wiedersehen nach der Auferstehung, wie δψεσθε 16, 16. Aber dagegen ist sowohl die wesentliche Veränderung bei den Jüngern nach dieser Erscheinung V. 20 — als das Bleibende der Erscheinung V. 21. Dazu kommt die Erklärung V. 23, 24, wo auch von einem Zugleichkommen des Vaters mit ihm, Christus, gesprochen wird. Es ist

<sup>1)</sup> Theophylact.: Ύμεῖς, φησί, μόνοι ὄψεσθέ με καὶ μετὰ τὴν ἀνάστασιν. Ζῷ γὰρ, εἰ καὶ θάνατον δέξομαι, καὶ ἀνίσταμαι, καὶ ὑμεῖς δὲ ζήσεσθε, τοῦτ' ἔστιν, ἰδόντες με χαρήσεσθε καὶ, οἶον ἀπονεκρωθέντες, ἀναβιώσετε τῷ ἐμῷ ἐμφανεία. Dann aber schlägt er eine geistigere Deutung vor: ισπερ ὁ ἐμὸς θάνατος εἰς ζωὴν γέγονεν, οὖτω, καν ὑμεῖς ἀποθάνητε, ζήσεσθε.

vielmehr offenbar von einem geistigen Kommen und Bleiben die Rede. So mit Luther und Calvin die meisten Neueren — nur dass Einige (Kühnoel, Klee, selbst de Wette) einen Doppelsinn in der Stelle annehmen, geistiges und leibliches Kommen zugleich. Όρφανός, verlassen wie ein Verwaister. Έρχομαι, θεωρεῖ, θεωρεῖτε, historisches Präsens.

V. 19. Οὐκέτι θεωρεῖ, wie 16, 16 οὐκέτι θεωρεῖτε, allerdings vom Geschiedensein im Tode. Yueis de θεωο. με, anders als ὄψεσθε l. c., dem ganzen Zusammenhange unserer Stelle gemäss: ihr seht mich geistig wieder. "Denn ich lebe und ihr sollt auch leben": wie ich - so ihr. Wie das Uebrige, handelt auch dieses nicht von der Auferstehung Jesu 1) und ihrer Theilnahme an derselben, sondern von seinem Leben im Geisterreiche und ihrer Theilnahme an diesem durch die geistige Vereinigung mit ihm. Zô hat vielleicht nicht die Bedeutung des Futurum, sondern bezieht sich auf sein bleibendes höheres Dasein. Aber ύμεῖς ζήσετε bezeichnet gewiss nicht die bleibende Freude des den Tod und die Todesfurcht überwindenden Glaubens (de Wette mit Verweisung auf 16, 22).

V. 20, 21. Diese Verbindung mit ihm soll eine mit Gott selbst sein. Er  $\tilde{\epsilon}\kappa$ .  $\tau \tilde{\mu}$   $\tilde{\mu}\mu$ ., altprophetische Formel, hier geradezu von Zeitepoche: "wenn ihr mich geistig wiedersehen werdet."  $\Gamma r \tilde{\phi} \sigma \epsilon \sigma \vartheta \epsilon$ , werdet ihr an dem geistigen Erfolge erkennen, eben an der Macht der Geistesvereinigung mit mir. Von  $\tilde{\delta}\tau\iota$  sind

<sup>1)</sup> Augustin Tract. 75 denkt an die Auferstehung des Leibes sowohl bei Jesus als bei den Aposteln mit eigenthümlicher Deutung der Tempora: cur de praesenti se dixit vivere, illos autem de futuro esse victoros, nisi quia vitam etiam carnis utique resurgentis, qualis in ipso praecedebat, et illis est pollicitus secuturam? Et quia ipsius mox futura erat resurrectio, praesentis posuit temporis verbum propter significandum celeritatem, illorum autem quoniam seculi differtur in finem; non ait: vivitis, sed: vivetis.

alle drei Sätze im Verse abhängig: "Dass ihr durch mit dem Vater vereinigt seid."

V. 21. Das αγαπαν und εμφανίζειν εαυτόν bedeutet dasselbe mit dem Verbundensein im Vorigen: er in ihnen, sie in ihm; das Letzte namentlich steht parallel dem ἔργεσθαι πρώς ύμᾶς V. 18 und dem θεωρείν V. 19. Die Bedeutung des Verses liegt im άγαπον und έχων - αὐτάς (vrgl. V. 15): Treue zur Sache aus Liebe zu ihm ist die Bedingung von jener Vereinigung. Έγειν και τηρείν, wie 12, 47, ακούειν και τηοείν: nicht nur haben, sondern auch halten; έχειν (Augustin, [Kühnocl,] de Wette): memoria tenere. Ekstνός ἐστιν - der ist zu erkennen als solcher. Wer Treue zum Werke hat, in dem erkennt man die Liebe zu mir. 'Aγαπηθ. - der gelangt zur Gemeinschaftmit Gott und mit mir. Έμφανίζειν έαυτόν ist älterer Ausdruck für Himmelserscheinung: 2 Mos. 33, 13. Sap. 1, 2. Matth. 27, 53. (Hebr. 9, 24: εμφανίζεσθαι τῶ προσώπο τοῦ θεοῦ).

Hier V. 22 allein tritt Judas, der andere, sprechend auf. Er ist Sohn des Alphäus Luk. 6, 16, und Bruder des Jakobus AG. 1, 13. Bei Matthäus heisst er Thaddaus und Lebbaus, bei Markus Thaddaus. Kai fragend 9, 36 fund wie dort erst seit Griesbach in den Text aufgenommen; vgl. Winer Grammat. S. 514]. Ti γέγονεν ότι - woher kommt es, dass. Γέγονεν, von dem, was den Grund einer zukünftigen Sache ausmacht. Die Frage des Judas soll sich gewiss nicht auf eine Wiedererscheinung Jesu nach seinem Tode beziehen, so dass etwa nur der Evangelist hätte jener Einrede vorbauen wollen, dass Christus blos den Seinen erschienen sei. Sondern die Frage bezieht sich auf die messianische Epoche Jesu, welche er im Vorigen verstand, und spricht eine Verwunderung darüber aus, dass sie nicht glänzend vor aller Welt erfolgen solle. O κόσμος ist wohl die Menschenwelt überhaupt.

Die Antwort Jesu V. 23 f. wiederholt nicht nur

das Vorhergesagte, sondern macht von Neuem bemerklich, dass nur Liebe und Treue die Bedingung der Wiedererscheinung sei, also Etwas, was die Welt nicht in sich hätte, dass aber sein Wiedersehen zugleich das des Vaters und ein bleibendes sein werde. 'O 26vos ist also = εντολαί V. 15 und 21. Vor oder nach δ πατήρ άγαπήσει αὐτόν ist weggelassen: ἐγὰ άγαπο αὐτόν. Es lag im Plural ελευσόμεθα - ποιήσομεν. Denn diese Plurale beziehen sich natürlich auf Gott und Christus, nicht auf Christus und die Getreuen (Semler), die zum Vater kommen würden. Schon das αὐτόν beweist dieses, aber das ἔρχεσθαι hat ja in der ganzen Stelle stehende Bedeutung von Christus. Moνην ποιήσομεν = μένειν V. 10. Aehnliche Formeln (s. zu 1, 14), besonders σκηνούν έν - μετά [Apoc. 21, 37], waren von Alters her gewohnlich von Gottes Wohnung unter den Menschen; hier mit Anwendung auf das innerliche Leben. Παο' αὐτο hat hier daher die Bedeutung von εν αὐτῷ.

V. 24 abgekürzte Rede für: wer mich nicht liebt und mein Wort nicht hält, dem erscheine ich nicht und mein Vater nicht, denn unsere Sache ist eine. Das λόγους μου οὐ τηφεί ist mit besonderer Bedeutung gesetzt, um auszusprechen, dass es darauf eigentlich ankomme bei der Liebe zu ihm: die Sache

zu hallen.

Die folgenden Reden V. 25—31 waren bestimmt, den Schluss zu machen. Es sind abgerissene Trostgedanken, in der Sprache des Gefühls — nicht neu und nicht zusammenhängend. V. 25 und 26 seine Gegenwart werde ersetzt werden durch den Geist; V. 27 sein Friede werde ihnen bleiben; V. 28 er gehe zum Vater; V. 29—31 bespricht endlich die Nothwendigkeit, dass die Trennung geschehe. Tavra sind seine löpot, Errolat, Alles, was er bisher zu ihnen gesprochen, nicht blos diese letzten Reden. Méror, als ich bleibend bei euch euch war.

V. 26. To aylov =  $\tau \circ \tilde{v} \vartheta \varepsilon \circ \tilde{v}$ . Ev —  $\mu \circ v$ , wie

V. 14. Έκεῖνος geht auf παράκλητος, also liegt darin kein Beweis für die Persönlichkeit des Geistes. "Er wird euch Alles lehren und euch an Alles erinnern, was ich euch gesagt habe." Ả εἶπον ὑμῖν geht natürlich nur auf ὑπομνήσει. Vgl. hierzu ἐμνήσθησαν, von den Jüngern ausgesagt 2, 22. 12, 16. Doch hat das erinnern hier eine weit grössere Bedeutung; vgl. 16, 13 f., wo πᾶσα ἡ ἀλήθεια zugleich dem πάντα hier entspricht. Dieses aber braucht nicht ängstlich beschränkt zu werden; es bezeichnet eben die ganze Wahrheit; vgl. πάντα 1 Joh. 2, 20. Gewiss ist Alles im höheren (supranaturalistischen) Sinne gesagt, doch im Allgemeinen auch vernünftig zu begreifen: das neue, geistige Leben werde in ihren Seelen Alles ordnen, vervollständigen, klar machen.

V. 27. Εἰρήνην διδόναι, ἀφιέναι, nicht blos Segenswünsche (Abschiedsformeln: Grotius, Tholuck), vgl. ελοήνη σοι 3 Joh. 15, sondern, wie την εμήν zeigt, wirkliche Mittheilung [de Wette] - der Segen des Geistes in Beziehung auf Ruhe, Freudigkeit des Gemuths. 'Agiéral - bibóral sind nicht in dem Grade verschieden, blos in der Beziehung: zurücklassen geben. Οὐ - ὑμῖν, Ausführung des ἐμήν: den höheren, oder kräftigeren, zuverlässigeren Frieden gebe ich ihnen. Die Welt ist entweder die Menschenwelt mit ihrer geistigen Kraft oder das Leben in der Welt. Μή ταρασσ. - δειλιάτω gehört dem Sinne nach zum folgenden Verse, nicht zum Vorigen; denn hier wird ja Friede als seine Gabe verhiessen - dazu passt diese Aussorderung nicht: μή ταοασσέσθω. Ταοάσσ. neben δειλιάν, wie Jes. 13, 7 f., erschüttert werden bang sein.

V. 28. Ἡκούσατε fordert zur Erwägung des Gesagten auf: merkt darauf, bedenkt. Ἐρχομαι πρὸς ὑμᾶς — von den vielen Bedeutungen, welche diese Formel in diesen Kapiteln hat, ist hier wohl die anzunehmen, welche oben V. 3 Statt findet, denn an diese Stelle wird ja erinnert. Also: ich nehme euch

zu mir. "Liebtet ihr mich, so würdet ihr euch darüber freuen, dass ich - denn er ist grösser als ich." Rec. ist ότι είπου πορεύομαι; die neuere Kritik giebt blos δτι ποοεύομαι und zwar gewiss richtig. Das wiederkehrende είπου ist schleppend - über die Sache, nicht über die Ankundigung hatten sie sich zu freuen - auch würde dann wohl ἀπάγω, nicht πορεύομαι stehen. Unter der Freude ist wohl nicht gemeint die an seinem Geschicke - Viele, wie Olshausen, erklären demgemäss auch μείζων: seliger - sondern am Ausgange seiner Sache. Ihn lieben ist nach V. 21 und 23 seiner Sache getreu sein. Sein Wirken für diese geht in das Wirken Gottes über: μείζων also, wie 10, 29 von der Macht Gottes über Alles zu verstehen. Dieser, der weltregierenden, ordnet sich also Christus so unter, wie es bei Paulus geschieht 1 Kor. 15, 28 (die sittliche Macht der Weltmacht). Unter μείζου ist also kein Vorzug des Wesens zu verstehen, wiewohl Christus auch diesen erkannt hat, sondern der Macht; des Waltens, Herrschens.

Nun zuletzt V. 29 ff. die Nothwendigkeit seines Scheidens, aber eine göttliche, nicht durch die Macht des Bösen. Εἴρηκα bezieht sich eben auf das ὅτι πορεύομαι V. 28. Ἰνα πιστ. 13, 19: damit ihr es als gött-

lich geordnet fasst.

V. 30. Οὐκέτι πολλά dem ταῦτα V. 25 entgegen. Ο ἄρχων τοῦ κόσμου, wie 12, 31 [S. 61]. Auch hier fügt der gewöhnliche Text τούτου hinzu, aber die neuere Kritik hat es gestrichen. Wie jedoch das ἔρχεται nicht auf das Kommen der Feinde zu beziehen ist (18, 3), so ist unter dem ἄρχων τοῦ κόσμου nicht Judas, als eingenommen vom Satan (13, 2. 27), oder wie dessen Personification zu verstehen. Es ist vielmehr auch hier die Macht des Bösen, und ἔρχεται, sie naht sich im Geschicke. Καὶ — οὐδέν und ἀλλὰ — im folgenden Verse sind abgerissene Sätze: und wiewohl diese Macht Nichts über mich vermag — doch ich unterwerfe mich Gott in ihr; vgl. 10, 18. Έν ἐμοὶ

οὐκ ἔχει ist der Sprache nach verschieden deutbar, aber dem Sinne nach ist dieses gleich. Entweder ist ἔχειν τι für sich zu nehmen Matth. 5, 23. AG. 24, 19. 2 Kor. 5, 12. Apoc. 2, 4. 14. 20: Recht, Macht haben, ἐν ἐμοί, bei mir, oder bei ἐν ὲμοί zu suppliren μέρος, oder (de Wette) ποιεῖν hinzuzudenken, wie dieses mit ἐν Matth. 17, 12 verbunden ist, und beide Verba Luk. 12, 4 sich neben einander finden. Gewiss aber heisst ἔχειν nicht besitzen, wie Augustin 1) und Olshausen erklären. Statt ἔχει wird auch εύρίσκει oder εύρήσει gelesen.

V. 31. 'Ο κόσμος ist hier, wie im ἄρχων τοῦ κόσμου, die Welt unter der Macht des Bösen. "Damit sie sehe, dass ich das Geschick nur um des göttlichen Willens wegen trage, lasst uns ihm entgegengehen." Denn der Nachsatz zum ἔνα γνῶ ὁ κόσμος ist gewiss nicht im καὶ καθὸς — ποιῶ, sondern im ἐγείρεσθε, ἄγωμεν ἐντεῦθεν. Dasselbe ἐγ. ἄγ. findet sich auch Matth. 26, 46. Mark. 14, 42. Es ist daher wohl ein authentisches Wort, in der Tradition bedeutend und darum erhalten. Ἡγαπᾶν — καὶ ποιεῖν, aus Liebe thun (s. zu 3, 35); ποιῶ von der Unterwerfung unter das Todesgeschick, eben als einer freien Sache.

Ob die folgenden Kapitel unterwegs gesprochen worden oder noch vor dem Hinweggehen aus dem Saale, lässt sich nicht bestimmen und ist gleichgültig. Wenigstens wird erst 18, 1 das Hinweggehen aus der Stadt erwähnt. Der Evangelist will vielleicht nach den Worten des Außbruchs 14, 31 das wiederkehrende Verlangen Jesu darstellen, zu den Jüngern zu sprechen. Vgl. Noesselt interpret. grammatica cap. 15 et 16. 1780, in seinen Opuscull. 2. Thl. S. 25 ff. G. H. Rosenmüller zu 15, 1—8 in Fr. E. Rosenmüller's exeg. Repert. I. S. 166 ff.

<sup>1)</sup> Tract. 79: nullum scilicet omnino peccatum; ganz so der geistesverwandte Olshausen: Er besitzt Nichts in meinem Innern, kann in mir Nichts sein nennen; also auch über den sündlosen Christus keine Macht haben.

Wie Kap. 14 mehr tröstend, und mehr für die Jünger unmittelbar nach seinem Scheiden, gesprochen war, so nun Kap. 15 mehr ermahnend und für ihn fortwährendes Beisammenleben fordernd, Kap. 16 mehr warnend und für die weite Zukunst hinaus. Also Ermahnung Kap. 15, wie sich die Seinen verhalten sollen nach seinem Scheiden, zu ihm V. 1-11, zu einander V. 12-17, zur Welt V. 18 bis zu Ende. Was zunächst für seine Jünger gesprochen ist, hat man mit Recht immer als eine ewig gültige Anordnung angeschen. Innige Geistesverbindung mit ihm ist der Hauptgedanke V. 1-11. Ohne solche, ohne Durchdringung mit seinem Leben und Geist, würden sie geistig absterben, mit ihm reiche Frucht bringen. Das Bleiben erhält hier viele Bedeutungen: in ihm V. 1-6, in seinem Worte V. 7 u. 8, in seiner Liebe V. 9 u. 10, seiner Freudigkeit V. 11 - und abwechselnd damit, dass dieses in ihnen bliebe.

Das Bild V. 1 bis 6 vom Weinstock und Rebe brauchte nicht äusserlich nahe gebracht worden zu sein — nicht einmal (Meyer) durch das vorhergehende Abendmahl (Matth. 26, 29: τὸ γέννημα τῆς ἀμπέλου). Weinberg war ein altes, stehendes Bild für eine gottgesegnete Stäte; Weinstock (Jerem. 2, 21. Ps. 80, 9 ff. Ezech. 19, 10 ff.) für etwas Gedeihendes, sich wachsend Ausbreitendes, hier ganz innerlich angewendet: mein Leben, Geist muss sich mittheilen, damit die Meinen Früchte bringen — diese wohl von innerlichen und äusseren zu verstehen. V. 2 und 3 eingeschaltet: sie müssen Frucht bringen. Allerdings (de Wette, liegt dasselbe in dem paulinischen Symbol von Haupt und Wiedern Ephes. 5, 30. Kol. 2, 19.

V. 1. Μληθινός 1, 9. 6, 32. 55, eigentlich, im höheren Sinne. Γεωργός ist nicht blos der, der das Genichs besorgt, baut — sondern auch der Eigenthümer; 1 Kor. 3, 9 θετά γεώργιοτ. Parallelen sind: Matth. 21, 33. Mark. 12, 1. Luk. 20, 9.

V. 2. 'Er enol gehört zu κλημα: Rebe an mir,

daher auch im folgenden Satze weggelassen. "Er nimmt weg — reinigt." Kudaloeir, dem atoeir entgegengesetzt, bezeichnet das Reinigen von Auswüchsen durch äussere und innere Einwirkung.

V. 3 ist wohl zur Beruhigung der Jünger beigesetzt, damit sie nicht den Begriff der Reinigung zu schwer nähmen: "Ihre Läuterung sei schon geschehen durch ihn, sein Wort." Καθαροί hier mehr im geistigen Sinne als 13, 10. Διὰ τὸν λόγον kann auch hier die Bedeutung haben von διὰ τοῦ λόγου (6, 57. 1. Bd. S. 267). Dann ist λόγος, wie ὁἡματα bei Johannes, die gesammte, geistige Persönlichkeit Jesu. Also: durch die Gemeinschaft mit mir. Wenn es aber bedeuten soll: um meines Wortes willen, so ist der Sinn: ihr müsst rein sein, um meinem Auftrage zu entsprechen.

Also nun V. 4-6: Frucht nur durch ihn, durch die Theilnahme an seinem Lebensgeiste. "Bleibt an mir, und auch ich werde an euch bleiben." Denn so ist das κάγὸ ἐν ὑμῖν zu nehmen, μενθ hinzuzudenken, nicht als blosse Verstärkung des Vorigen: zu inniger Gemeinschaft. Sein Bleiben an ihnen macht den Grund aus für das Fruchtbringen, es bedeutet: Kroft mittheilen. ᾿Αφ᾽ ἐαντοῦ durch eigene Kraft. Ἦλν — ἀμπίλη ist nicht dasselbe, sondern: wenn die Rebe getrennt ist vom Stocke.

V. 5 wiederholt den letzten Satz aus V. 4 (die Anwendung) positiv und gesteigert: φέφει — πολύν. Bie allgemeine Vergleichung wird voran wiederholt: ich der Weinstock, ihr die Reben. Κάγω εν αιτῷ ist nicht Nachsatz — dieser beginnt mit οὐτος — sondern wie V. 4 κάγω εν εμεν daneben stand: so dass auch ich ihm treu bleiben kann. "Οτι — οὐδέν, Wiederholung von dem ganzen letzten Satze aus V. 4, doch umfassender. Denn χωρις εμοῦ schliesst wohl Beides in sich: ihr nicht in mir — ich nicht in euch; also getrennt von mir ist so viel als mir nicht treu und ohne meinen geistigen Segen. Ποιεῖν, nicht καρπόν

(denn stehend ist in der Stelle φέρειν καρπότ), sondern schaffen, wirken bedeutet dasselbe mit Fruchtbringen, d. h. gedeihen, tüchtig sein. Die Stelle war immer bedeutend in der Glaubenslehre, besonders der protestantischen — nur meist zu objectiv, dogmatisch gefasst, nicht wie sie gemeint ist: durch den Geist Christi nur im Geistigen Tüchtigkeit.

V. 6 wird als Folge für die, welche nicht Frucht bringen, genannt: ἔξω βάλλεσθαι, ξηφαίνεσθαι, αυφί καίεσθαι — Ausscheidung von der lebensvollen, beseligenden Sache. Ἐβλήθη, ἔξηφάνθη: Alles ist so gut wie geschehen, geschieht gewiss. Βάλλεσθαι ἔξω ist aber nicht blos: vom Stocke getrennt werden (dieses lag schon im μή μένειν), sondern aus dem bebauten Lande weggeworfen werden. Ξηφαίνεσθαι, gänzlich verdorren. "Man sammelt es, wirft es in's Feuer, verbrennt es" ist die gewöhnliche Umschreibung auch bei der Gemeinschaft und dem Reiche des Messias: Matth. 3, 10. 13, 30. 40 u. a. Solche Menschen gehen geistig zu Grunde.

V. 7 f. Ein anderes Bleiben in ihm: in seinem Worte, und zwar von der Seite, dass dieses in ihnen bleiben müsse. Τὰ ἡἡματα, vgl. 14, 21 ἐντολαί, anderwärts ὁ λόγος: die Sache, mit welcher sie beauftragt worden waren. Αἰτήσεσθε (oder αἰτήσασθε, wie Lachmann hat) καὶ γενήσεται, hebraisirend umschreibend: es wird geschehen, warum ihr bitten werdet. Dieses aber wie 14, 13 f. zu verstehen: jeder geistige Segen wird euch für euer Werk werden. Es ist also dasselbe mit κασαδν πολύν φέσειν im folgenden

Verse.

Der erste Satz V. 8 bis  $\varphi \xi \varrho \eta \tau \varepsilon$  gehört zum letzten Satze von V. 7; der zweite  $\kappa a \ell - \mu a \vartheta \eta \tau a \ell$  zum ersten jenes Verses  $\tau \dot{a} - \mu \dot{\varepsilon} \nu \varepsilon \iota$ . Denn es ist Gottes eigene Sache, euch geistig zu fördern — aber dann werdet ihr meine rechten Jünger sein."  $Ma \vartheta \eta \tau \dot{a} \varsigma \dot{\varepsilon} \ell$   $\nu a \iota = \tau \dot{a} \dot{\varrho} \dot{\eta} \mu a \tau \dot{a} \mu o \nu \mu \dot{\varepsilon} \nu o \nu \tau a \dot{\varepsilon} \chi \varepsilon \iota \nu$ . Es ist nicht nöthig,  $\gamma \varepsilon \nu \dot{\eta} \sigma \varepsilon \sigma \vartheta \varepsilon$  entweder unregelmässig mit  $\ell \nu a$  zu verbin-

den [Winer Grammat. S. 335], oder γένησθε zu lesen (Lachmann, Lücke — lat. Kirche 1). Gewiss aber ist εν τούτφ mit ΐνα zu verbinden, wie 1 Joh. 4, 17, und τούτο ΐνα oben 6, 29, nicht mit Olshausen und Aelteren auf das Vorige zu beziehen und ΐνα nur als Folge zu nehmen.

V. 9 u. 10. Wieder ein anderes Bleiben: in seiner Liebe. Diese Liebe (derselbe Doppelsinn Röm. 8, 35) ist, besonders nach V. 10, nicht Liebe zu ihm (Noesselt, Kühnoel, Lücke), sondern seine Liebe zu ihnen (Tholuck, de Wette, Meyer). "Erhaltet diese euch, nämlich (V. 10) durch Treue." Καθώς — κάγώ bilden Vorder- und Nachsatz. Viele, auch Tholuck und Olshausen, beginnen erst mit μείνατε den Nachsatz. Es soll die Hoheit jener Liebe zu ihnen herausgestellt werden — sie ist gleich der Liebe Gottes zu ihm, geistig, für die Sache.

V. 10. Μενεῖτε — es wird geschehen, wozu ich euch auffordere. Ἐντολὰς τηρεῖν wieder wie 14, 23. Καθός — euch auf gleiche Weise erworben wird meine Liebe zu euch, wie des Vaters Liebe. — Zum

Sinne vgl. 2, 35. 10, 17.

Endlich V. 11 das Bleiben in seiner Freudigkeit. Χαρά dem ταράσσεσθαι entgegengesetzt 14. 1. 27. Seine Freudigkeit ist, wie sein Friede (14, 27), die von ihm geschenkte. Eben so ἡ ἐμὴ χαρά 17, 13. Vrgl. χαρά Rom. 14, 17. — Die Erklärung: Freude wie er (Meyer) passt nicht; von Christus würde χαρά zu gering sein. Auch nicht Freude an ihm (14, 28, die Väter und Noesselt); so könnte χαίρειν stehen, nicht

<sup>1)</sup> Vulg.: ut fructum plurimum afferatis et efficiamini mei discipuli. Dessgleichen Augustin (Tract. 82) mit seiner dogmatischen Deutung: si enim in hoe clarificatus est deus pater, ut fructum — Christi discipuli; non hoe gloriae nostrae tribuamus, tamquam hoe ex nobis ipsis habeamus. — A quo efficimur (Xti discipuli), nisi ab illo, cujus misericordia praevenit nos? Ipsius enim figmentum sumus, creati in Christo Jesu in operibus bonis.

aber yaod. Auch zu der Erklärung: Freude über sie (Lampe) passt das χαρά nicht. Dann hätte ja ύμων yaoá kein Object, eure Freude an was? Es hatte dieses wenigstens genauer gesagt werden müssen ύμων έν εμοί. Ταῦτα (anders 14, 25) tröstende Reden. Χαοά ύμῶν ist gewiss dasselbe mit εμή χαρά. Entweder liegt die Bedeutung des zweiten Satzes nur im αληρωθή (bei yaoá auch 3, 29, 16, 24, 17, 13; bei Johannes allein); dann bedeutet es: und immer zunehme - oder ύμῶν γαρά ist diejenige Frendigkeit, welche sie schon in sich selbst haben könnten; also: damit eure eigene sich mehre und die höhere, meine, hinzukomme. Statt µɛlvy im ersten Satze ist oft (Lachmann) blos n gelesen worden von Bengel im appar. crit. und Schott für einen Schreibsehler aus ύμιν gehalten]. Aber gewiss soll die vorige Rede vom Bleiben hier fortgesetzt werden.

V. 12—17 das Verhältniss der Jünger unter einander. "In gleicher Liebe zu einander, wie er zu ihnen." Dieses ist dann Hauptgedanke von Kap. 17. Zu V. 12 vgl. 13, 34. Sein Auftrag, sein einiges Vermächtniss sei Hingebung für einander. Kadús in der Art, dem Grade. Dieses erklärt dann V. 13, vgl. mit 10, 15. 17. "Iva hängt von  $\tau a \acute{\nu} \tau \eta s$  ab, steht also nicht für  $\mu \epsilon i \xi o \nu a$   $\mathring{\eta}$  " $\nu a$ . Der Gedanke wird noch einmal V. 17 ausgesprochen.

V. 14—16 ist Einschaltung, welche den V. 13 gebrauchten Freundesnamen rechtfertigen soll. "Er gebühre ihnen als den durch ihn Berusenen und Geweihten, aber er lege ihnen eine grosse Pflicht aus." Dieser Name Freunde kommt nur noch bei Luk. 12, 4 vor und sogar aus noch früherer Zeit. Hier bei Johannes wird ja auch nur vom eigentlichen, höheren Sinne dieses Namens gesprochen. "Oσα — ψμῖν steht gleich der ἐντολή V. 12.

V. 15. Nicht mehr Diener nenne er sie — so nämlich heissen sie 12, 26. 13, 13. Nur in Beziehung auf diese Stellen werden sie sogleich V. 20 wieder Diener

genannt. "Der Diener weiss nicht, was sein Herr thut": entweder er begreift nicht seine Handlungen, oder kennt seine Plane nicht. Nun das Gegentheil: ihr wisst oder kennt was ich will. Å ἤκουσα 3, 32. 8, 26. 28; also: in gleicher Weise erkennt ihr wie ich. Nicht blos der Gegenstand der Erkenntniss, sondern auch die Art derselben soll damit bezeichnet werden.

V. 16 die andere Seite der Freundschaft; er habe die Jünger sich beigesellt, erwählt (6, 70. 13, 18). "Nicht ihr mich, sondern ich euch;" ähnlich 1 Joh. 4, 19. Sinn: sie seien nicht zufällig zusammen gekommen, sondern durch seine Wahl sie zu ihm. Diese Berufung, Bestimmung durch ihn wird durch die folgenden Sätze ausgeführt: "Segnend und gesegnet zu wirken." Tidérat AG. 13, 47. 20, 28. 1 Tim. 1, 12. 1 Thess. 5, 9. Υπάγειν hier blosse Umschreibung der Lebensthätigkeit 12, 11; vgl. πορεύεσθαι Matth. 18, 15. 19, 21. Frucht ist hier wohl (anders zu Anf. des Kap.) blos Erfolg, äusserer Erfolg; bleibende Frucht wohl nicht blos nach dem Grade der Wirksamkeit, sondern auch nach der Art, dem Erfolge: höherer Art, aldνιος. Das zweite "va ist, wie das erste, von έθηκα abhängig. Jenes Fruchtbringen war nicht möglich ohne dieses, den geistigen Gottessegen. "Damit ihr Frucht bringet, indem ihr" -. Das Bitten im Namen Christi, welches gewährt werden soll (V. 7. 14, 13 f.), bedeutet: nach geistigem Segen verlangen für sein Werk.

V. 17 geht also nach der Einschaltung zu V. 12 f. zurück. Ταῦτα entspricht dem αῦτη V. 12 und ist mit ἴνα zu verbinden: mein Auftrag also ist der, dass —.

V. 18 bis zu Ende des Kapitels handelt von dem Verhalten der Seinen gegen die Welt. Diese umfasst hier die in Gesinnung und Willen ihnen Fremden, ja Feindseligen. Auch diese Rede bezieht sich durchaus mehr auf eine Zeit über den apostolischen Kreis hinaus, in welcher das Christenthum schon in die Welt

eindrang. V. 18-25 räth ein Ertragen jenes Hasses, aber V. 26 f. das Entgegentreten in Bekenntniss, Zeugniss. Von jenem Hasse heisst es V. 18: auch er selbst habe ihn zu tragen; V. 19 f.: er sei nothwendig, da sie nicht die Gesinnung der Welt theilten; V. 21-25: die Schuld und Strafe werde für die Welt nicht ausbleiben. Es geht also der Grund von seinem eigenen Geschicke voraus; zuletzt steht die Verkündigung von Vergeltung. Γινόσκετε, ihr sollt wissen oder erwägen. Πρῶτον, wie 1, 15. 36: "eher als euch"; also: euch um meinetwillen. Zugleich deutet Jesus auf den Grund des Hasses hin.

V. 19 giebt denselben Gedanken, wie 1 Joh. 3, 13. 4, 5, vgl. mit 1 Petr. 4, 12—14. Έκ τοῦ κόσμου 17, 16 f. von der Gesinnung der Welt — im Gegensatz von ἄγιοι (Gottergebene); anders dieselbe Formel 8, 23. Τὸ ἴδιον, wie 8, 44, was für sie gehört, von ihr stammt, ihrer. "Weil ihr nicht — sondern ich euch ausgewählt habe aus der Welt, darum hasst euch die Welt." Im ἐγώ vor ἐξελεξάμην liegt keine Bedeutung, wiewohl es hier nachdrücklicher steht als V. 16 und früher.

V. 20 geht, diesen Gedanken jener Nothwendigkeit des Welthasses zu erweisen, auf den Sinn von V. 18 zurück: würdig sind sie dieses Hasses wie er. Τοῦ λόγου nämlich 13, 16; dort freilich in einem anderen Sinne gesprochen. Aber es ist sprüchwörtliche Formel, verschieden anwendbar. Meisw ist hier: eines besseren oder überhaupt anderen Geschickes fähig; und δοῦλος bedeutet hier den, welcher völlig in Jemandes Sinn und Art lebt. "Haben sie mich verfolgt, so werden - verfolgen; haben sie mein Wort gehalten, so werden sie auch das eure halten." Im zweiten Satze haben Viele (Grotius, Lampe) Ironie gefunden, oder an supplirt, wie dieses auch V. 22. 19, 11. 9, 39 weggelassen sein sollte. Aber das Subject der beiden Sätze sind die Menschen überhaupt, nicht die Welt (daher der Plural wohl absichtlich). Unter diesen waren ja aber auch Gute. Gläubig und ungläubig werden sie gegen euch sein, wie sie es gegen mich gewesen sind. Das ɛl ist blos Partikel für den Vordersatz des Schlusses: quod si. [Vgl. Winer Grammat. S. 338.]

V. 21—25 Schuld und Strafe der Welt. Ταῦτα πάντα ist aus dem Sinne des Vorigen zu verstehen, oder der Evangelist übergeht ausdrückliche Ankündigungen, wie Matth. 24, 9 (dort auch διὰ τὸ ὄνομά μον, wie hier: weil ihr mich nennt, als die Meinen).  $^{\circ}$ Οτι — με: sie erkennen mich nicht an, weil sie den Vater nicht kennen; gewöhnlicher Johanneischer Gedanke: 7, 28. 8, 4 u. A. Dasselbe, positiver ausgedrückt, gesteigert V. 23: μισεῖν = ἀρνεῖσθαι 1 Joh. 2, 23.

Dazwischen V. 22, auf das Mittel der Ueberzeugung von ihm hindeutend, auf seine persönliche Gegenwart. "Wäre ich nicht gekommen und hätte zu ihnen gesprochen." "Ερχεσθαι und λαλεῖν stehen von lebendigem Verkehr. Άμαρτ. ἔχειν 9, 41; πρόφασις AG. 27, 30, species. Sie sind also ἀναπολόγητοι Röm. 1, 20. Im Folgenden steht ἁμαρτία anders als im vorigen Satze: Vergehen überhaupt, vorher Schuld der Sünde. Aber im Sinne ist Nichts zu ändern; doch liegt allerdings der Begriff von Unglaube darin 8, 24.

Und dasselbe wieder ausgeführter V. 24, wie sich V. 21 und 23 entsprechen. Έργα ποιείν ist dem Sinne nach so viel als λαλείν V. 22. Seine persönliche Erscheinung, Darstellung wird als bedeutend herausgestellt, wie 10, 37 f. 14, 10 f. Α οὐδείς — dieses als Volksurtheil wiederholt aus 7, 31. 9, 32. Καὶ έωράκασι καὶ μεμισήκ. vrgl. καὶ έωράκατέ με καὶ οὐ πιστ. 6, 36: wiewohl — doch. Καὶ ἐμὲ καὶ τὸν πατέρα vgl. V. 23: mich — weil den Vater.

V. 25. 'Aλλ' (va, wie 13, 18, durch γέγονε zu suppliren. Es bedeutet wieder das göttliche Geschick, die göttliche Nothwendigkeit: "doch so musste es ja sein." Νόμος stand auch dort so; αὐτῶν wie 10, 34

ύμῶν. Die Worte stehen nicht buchstäblich im Alten Testament; sie sind frei angewendet aus zwei Stellen Ps. 35, 19. 69, 5: οἱ μισοῦντές με δωρεάν. Dieses δωρεάν ist zwar Uebersetzung und im Original steht blos grundlos; aber im Munde Jesu soll es wohl mehr bedeuten: hassen, wo sie lieben sollten.

Nun V. 26 f. das Andere für ihr Verhältniss zur Welt: Zeugen, Bekenntniss ablegen sollten sie jener gegenüber. Sie sollten es (V. 27) und der Paraklet (V. 26) in ihnen. Hier wird menschliches und höheres Vermögen der Jünger unterschieden und neben einander gesetzt. Ganz so AG. 5, 32. 15, 28; heiliger Geist und wir die Apostel. Ov - πατρός wieder 16, 7, gleichbedeutend mit dem: Gott sendet in meinem Namen. Sinn: der Paraklet wird stellvertretend für mich - in meiner Sache wirken. Nach το - αληθείας (14, 17) folgt das kirchlich Berühmte: ὁ παρά τοῦ πατούς εκποοεύεται. Dieses ist nun eben so wenig von einem metaphysischen Ausgehen des heiligen Geistes als Person zu verstehen (von dieser ist ja gar nicht die Rede) als vom blossen Gesendetsein, d. i. Mittheilung, κοινωνία, des heiligen Geistes. Auch εξέσχεσθαι 13, 3, 16, 27 = ἐκποοεύεσθαι bedeutet mehr als gesendet sein. Die Formel δ - εκπορεύεται bezeichnet die Natur dieses Geistes: gottverwandt, gottesartig == ayun 14, 26. Ein besonderes Bild liegt nicht darin, wie Olshausen ein solches vom Strome hergenommen sich denkt: Ezech. 47, 1. Apoc. 22, 1. Das Präsens wird gebraucht, weil es eben eine Eigenschaft bezeichnen soll. Μαοτυρήσει, nämlich durch euch vor der Welt; vgl. 16, 8 ff. Eléryeir. Heol enov, von der Wahrheit meiner Sache:

V. 27. Zeugt dann auch ihr; denn ihr seid vom Anfang an bei mir.  $24\pi^2$   $d_0\chi\tilde{\eta}s$  6, 64. 16, 4. Das menschliche Zeugniss scheint sich denn auch mehr auf Menschliches zu beziehen, was von ihm gesagt werden solle — auf das, was von seiner Person und Geschichte zu verkünden sei.

Das 16. Kap. hat, wie gesagt, mehr den Charakter der Klage, der Warnung — an die Seinen im Kampfe mit der Welt — sie sollen gefasst, ernst, kräftig sein in demselben. Dabei die wiederholte Verheissung des Paraklet — seines Wiederkommens, und hier allein auch des nach seiner Auferstehung. In diesem Kapitel finden sich wieder V. 17 und 29 Unterbrechungen durch die Jünger. Und diese selbst werden ganz noch in der alten Weise geschildert, nicht begreifend, was er in Beziehung auf sein übersinnliches Dasein gesagt hatte — aber in der Meinung, dass sie ihn begriffen.

Zunächst geht die Rede V. 1—4 wieder vom Hasse der Welt aus, wie 15, 18 ff. Dieser war ja der Hauptanlass, sie zu warnen. Ἱνα μὴ σκανδ. ist weniger als ἴνα πιστεύσ. 13, 19. 14, 29. Σκανδ. Matth. 13, 21: den Glauben verlieren, fallen, durch die Gewalt der Umstände.

V. 2. 'Αποσ. ποιείν oben 9, 22. 12, 42. Ja selbst zum Morde wird man bereit sein — Röm. 8, 36. 1 Kor. 4, 13. Λατοείαν προσφέρειν bedeutet nicht: Opfer darbringen (Syrer, Nonnus, die meisten Neueren [Stark: qui vos occiderit, sacrificium Deo gratum obtulisse arbitretur], Lücke, de Wette) — so kann nicht λατρεία stehen, auch nicht Rom. 12, 1 — aber auch wohl nicht einmal Opferdienst, sondern Gottesverehrung, gutes, gottgefälliges Werk.

V. 3. Sie wollen Gott damit verehren, weil sie diesen nicht kennen — dessen Sache die meine ist. Ook — èué, meinen Vater nicht, indem sie mich nicht kennen 15, 21. 23.

V. 4. Ταῦτα λελάληκα ύμῖν wie V. 1, nämlich das von ihrer Noth. Αὐτῶν ὅτι: ihrer (dessen), nämlich dass — oder ihrer, denn ja. Der Sinn ist wie oben im ἵνα πιστεύσητε: dass ihr es erkennt als zur göttlichen Ordnung gehörig. Ἡ ὅρα, nach jüdisch-griechischem Sprachgebrauch: die Zeit der Noth 1 Joh. 2, 18. Ἐξ ἀρχῆς so viel als ἀπ ἀρχῆς 15, 27. Ὅτι

(nicht  $0\tau$ ) — denn ich war ja bei euch. Also ist wohl der Sinn: bisher konnte die Noth euch nicht erreichen. Wenn gleich bei den übrigen Evangelisten schon aus früherer Zeit solche Ankündigungen für die Jünger gefunden werden (Matth. 5, 10 ff. 10, 16 ff. Luk. 12, 11), so stehen doch die bedeutendsten, ausdrücklichsten dort auch in der letzten Zeit Jesu (Matth. 24, 9. Luk. 21, 12. 16 f.), und es ist auch gewiss bei Johannes nur gemeint, dass die starken, ausdrücklichen Ankündigungen früher nicht geschehen seien — jene mehr nur Möglichkeiten aussprechen und ganz in's Allgemeine.

V. 5 f. Klage über die Jünger, über ihre Unfähigkeit, sich auf das Uebersinnliche hinzuwenden und das Irdische im Zusammenhange mit diesem aufzufas-Davon geht die Rede auf eine neue Ankündigung des Paraklet über, diesem hohen Erfolge für die Zeit der Noth: was derselbe wirken solle in der Welt (V. 8-11), was in ihnen (V. 12-16). Von jenem spricht er hier zuerst, wiewohl es der Stimmung der Jünger ferner lag - denn die Rede war ja vom Hasse der Welt gegen die Sache dieser und ihre Personen ausgegangen. Die Trauer der Jünger muss sich jetzt immer deutlicher ausgesprochen haben - wahrscheinlich je mehr sie begriffen, dass von seinem Tode die Rede sei. Aber gewiss ist unter dem ταῦτα V. 6 nicht mehr, wie V. 1 und 4 ihr, sondern sein Geschick zu verstehen. "Jetzt gehe ich ποὸς τὸν πέμψαντά με, Keiner von euch fragt mich: wo gehst du hin? Keiner erwägt, dass ich zur übersinnlichen Bestimmung gehe 14, 28. Nur scheinbar ist der Widerspruch mit 13, 36. 14, 5, we Einige wirklich fragen, we er hingehe. Dort verstehen sie diese Formel gar nicht von seinem Tode - hier ist davon die Rede, dass sie seinen Tod nicht als Scheiden zu einer höheren Bestimmung erkenneten, dass sie sich an das sinnliche Ereigniss seines Sterbens hefteten, d. h. nicht fragten, was dieser Tod bedeute. Also ist es eben jenes Widerspruchs willen nicht nöthig mit Kühnoel und Olshausen den Satz als Frage zu nehmen (auffordernd): fragt mich nun Niemand? Noch anders fasste Stark die Worte: ihr fragt nicht, d. h. ihr wisst und dennoch seid ihr trauernd [jam satis clare intellexistis omnes, quae sibi velint haec verba "abeo ad patrem" —, bene enim nostis, quo abeam. Summa potius animos vestros occupavit tristitia].

V. 6. Trauer hat euch erfüllt. V. 7. Τὴν ἀλήθειαν λέγω, nicht die gewöhnliche Formel ἀμὴν ἀλήθειαν λέγω ὑμῖν, also wohl jenes mit besonderer Bedeutung: keine blosse Trostrede; vrgl. 14, 2. Συμφέρει ὑμῖν ἵνα — 4, 50: es fördert euch. Nach ἐὰν
γάρ liest die neuere Kritik [Lachmann, Schulz mit
Griesbach] ἐγώ, wie im vorigen Satze [von Schott aus

eben diesem für beigeschrieben gehalten].

Dieses συμφέρει wird nun V. 8-16 ausgeführt. Zuerst V. 8-11 die mächtige Einwirkung des Paraklet auf die Welt. Das ελέγχειν ist, wie bemerkt, = μαρτυρείν 15, 26. Doch hier ist nicht die Wirksamkeit des Geistes in den Jüngern gemeint, sondern die durch seine Wirkungen, Erfolge, durch die er siegt für die Sache Christi. Denn die drei Worte, den Gegenstand des Zeugnisses bezeichnend, άμαοτία, δικαιοσύνη, κρίσις beziehen sich auf dasselbe, auf den Erfolg vom Wirken des Geistes. Dieser wird beschämend für die Welt, ehrend für Christus und mächtig in der Sache sein. Vielleicht (s. zu 8, 17, I. Theil, S. 333) theilt sich die Rede in die drei Sätze (da es eigentlich ein Gedanke ist: der Sieg seiner Sache) mit Anspielung auf den gesetzlichen Brauch von drei Zeugen in jeder Rechtssache. So auch τρεῖς οί μαρτυρούντες 1 Joh. 5, 7. 'Αμαρτία s. zu 15, 22: ihre Versündigung durch Unglauben; δικαιοσ., seine Rechtschaffenheit, dass er nämlich eine gute Sache führe. Kolous wie 12, 31: Entscheidung durch Besiegung des Bösen. Das dreimalige ort bedeutet denn oder (9, 17) darüber dass - denn es bezeichnet alle drei Mal den

Gegenstand des Zeugnisses. Beim ersten ist zum οὐ αιστεύουσιν zu suppliren ἁμαρτάνοντες: "darüber, dass sie sich durch diesen Nichtglauben versündigen — dass ich zum Vater gehe (also eine himmlische Bestimmung erfüllt habe) — dass es mit der Macht des Bösen aus sei."

Dem Zweiten V. 10 ist beigesetzt οὐκέτι θεωρεῖτέ με, vrgl. 14, 19. Es sollen diese Worte nur das Vorhergegangene verstärken: für immer scheide ich von ihnen. Dieselbe Bestätigung Christi durch die geistige Macht, welche von seiner Erhebung ausgeht, auch AG. 2, 33, 36. Das Verbum δικαιωθήναι steht so von Christus 1 Tim. 3, 16, vrgl. Röm. 1, 4, wiewohl dort arevua seinen höheren Zustand selbst bedeutet. Die grosse Verschiedenheit der Auslegung liegt besonders im Worte δικαιοσύνη. Doch die gegebene, Rechtschaffenheit Christi (caussae bonitas), ist die gangbarste; nur wurde diese zu sehr von Seiten blosser Unschuld aufgefasst. Augustin und die Reformatoren verstanden den Ausdruck von der Rechtfertigung der Menschen - dieses aber ist keine Johanneische Formel; Kühnoel von dem, was geschehen muss Matth 3, 15, von dem Beschluss Gottes [Deus per vos doctrinae meae contemtores eo rediget, ut intelligant, ita ex decreto patris fieri debuisse, ut per mortem ad eum redirem, et vobis adspectum meum subtraherem; salutarem meam mortem, utilem et fructuosum meum ad patrem reditum esse, meque pro Messia esse habendum ].

V. 12 – 16 Wirkung des Paraklet in den Jüngern, 14, 25 f., geistige Vollendung derselben. Έχω, ich habe oder hätte. Δύνασθε βαστάζειν (1 Kor. 3, 2 δύνασθαι für sich dasselbe): könnt verstehen oder ertragen (mit Gemüthskraft). Vgl. Epictet. Enchirid. c. 36 τὴν σεαυτοῦ φύσιν κατάμαθε, εὶ δύνασαι βαστάσαι, wo es aber mehr ist: unternehmen, ausführen. Unsere Stelle spricht indessen zu bestimmt von der Wahrheit, zu welcher der Geist einführen solle, als dass

wir nicht die Macht des Geistes vornehmlich auf diese, also auf Einsicht und Wissen beziehen sollten. Es ist dieses eben so wenig eine Spur späterer Zeit und von Lehren und Geheimnissen der Schulen, als ein Beweis für die Accommodation im gewöhnlichen Sinne. Denn (schon Augustin wies darauf hin) es steht ja ausdrücklich daneben, dass der Geist, welcher kommen werde, Alles ausgleichen solle, das bisher Verschwiegene lehren.

V. 13. Odyreir ist nicht blos anleiten, sondern ganz gleich dem didágreiv 14, 26. Ps. 25, 5 und sonst, AG. 8, 31. Hãga  $\hat{\eta}$  àlifdeta =  $\pi$ ávta 14, 26. Der Wahrheitsgeist wird alles Wahre lehren. Lachmann [und Schott] lesen els thv àlifdetav  $\pi$ ãgav [gebilligt von Lücke]: in die ganze Wahrheit. Andere Zeugnisse haben èv  $\tau \tilde{\eta}$  àlifdetava. Alle Wahrheit ist, wie jenes  $\pi$ ávta, Alles, was zu dieser Sache Christigehört.

Das Folgende bis V. 15: diese ganze Belehrung wird im Zusammenhange mit meiner Lehre sein hierdurch (V. 14) wird meine Sache bestätigt werden; denn Gott wird sich in ienem Geiste offenbaren (V. 15). 'Ag' ¿avtov ist mehr als 15, 4: von dem Meinen Verschiedenes. 'Ακούση: von mir; die Formel steht von Christus beim Vater oft, 15, 15 u. a. Natürlich ist es Personification, indem der Geist in den Seelen der Jünger wirkend dargestellt wird. - Der höhere Geist werde sie nicht andershin denken lassen, als in seinem Sinne, seiner Sache. Avayyelei (V. 25. 5, 15): wird klar lehren, nicht: praedicet. Tà ἐργόμενα umfasst wohl nicht überhaupt das Zukünftige, sondern ihre Zukunft. Josaost wird verherrlichend bestätigen, diess, weil er eben als geistige Macht erscheinen wird. "Οτι, denn ja. 'Εκ τοῦ ἐμοῦ λήψεται = V. 13: όσα αν ακούση λαλήσει.

V. 15 soll die Ursache jener Macht des Geistes angeben: weil er eben in die göttliche Sache gegeben ist. "Was der Vater hat, ist mein; seine Sache ist die meinige." Διὰ τοῦτο: "in diesem Sinne sage ich," oder: "darum konnte ich sagen." Έκ τοῦ ἐμοῦ hat den Ton. Statt der rec. λήψεται (V. 14) hat die neuere Kritik | Griesbach — Hahn] λαμβάτει

V. 16 macht den Schluss der Rede von V. 5 an und enthält die wiederholte Zusicherung seines geistigen Kommens; vgl. oben 14, 18 ff. Mikoov - με, wie 14. 19: nal o koonos - Dewoel. Statt der rec. od liest Lachmann οὐκέτι, wie dieses V. 10 stand. Auch hier ist die Erklärung vom Wiederkommen immer verschieden gewesen. Die alte Kirche verstand es gewöhnlich vom Wiedererscheinen nach der Auferstehung | Enthymius: μέ, ἀναστάντα ἐκ νεκρῶν | - die Neueren vom geistigen Kommen - und im Zusammenhange mit dem Vorigen bedeutet es wohl dieses, wie 14, 18. Indessen da V. 20 ff. von jenem sinnlichen Wiedersehen sprechen, so kann es auch schon an uns. Stelle gemeint sein, wenn man V. 16 als Anfang der neuen Rede aussasst. "Οτι - πατέρα wie V. 10. Es ist die Bedingung, der Grund des geistig-höheren Wiederkommens. Der Satz ist kritisch zweiselhaft, daher bei Lachmann in Klammern. Doch wird er V. 17 mit aufgeführt, und weggelassen wohl nur (Meyer), weil er V. 19 nicht wiederholt wird.

V. 17 und 18. Die Jünger stossen sich an alle drei Sätze, vornehmlich aber an das μικοόν, vielleicht an die Vorstellung von einem schnellen Wechsel der messianischen Zustände und Ereignisse. Vgl. 12, 34, wo beim Messias Alles fest bleibend genannt wird. Ἐκ τῶν μαθητῶν: Einige von ihnen.

V. 18. "Elegor: besonders sagten sie. [Ueber die Verschiedenheit der Lesart vrgl. Rinck lucubrat. crit. S. 349.] V. 19. "Eyro nach V. 30: er sah es ihnen an, ohne ihre Rede vernommen zu haben. "Οτι ήθειλον έφοτᾶν: dass sie ungewiss waren — das Fragenwollen hat keine besondere Bedeutung.

Nun folgt V. 20 — 24 die Ausführung von dem, was er meine. Weinen und Klagen in derselben Sache

Mark. 16, 10 πενθεῖν καὶ κλαίειν. 'Ο κόσμος χαο. ist wie zur Verstärkung des Schmerzes erwähnt (de Wette). Αυπεῖσθαι ist noch mehr als das θοηνεῖν und κλαίειν. "Αλλ' ή λυπή — ist Erklärung des μικοὸν ὄψ.

V. 21. Der Schmerz der Gebährenden ist ein altes, gangbares Bild für Schmerz zu frohem Erfolge: Jes. 21, 3. 26, 17 ff. 37, 3. 66, 7. Hos. 13, 13 v. a. Aber hier ist es nicht zu weit auszuführen, wie Chrysostomus und Olshausen es auf den Tod Christi und die Geburt der Menschheit deuteten. Höchstens kann man den Schmerz der Jünger, um ihn, seine Person wieder bei sich zu haben, finden. H δοχ αὐτῆς wie V. 4: ihre Schmerzenszeit. "Sie gedenkt nicht mehr der Schmerzen vor Freude, dass" —. Έγενν. — κόσηιον 1, 9. Weder ἄνθρωπος noch εἰς τὸν κόσμον ist hier besonders betont, als solle dieses einer höheren, geistigen Freude entgegenstehen; vielmehr: darüber, dass erfolgt ist, weswegen sie den Schmerz duldete.

V. 22. Έχετε (auch έξετε wird gelesen, von Lachmann aufgenommen, wie V. 20 allerdings Futura standen; doch vrgl. V. 6 die Präterita): "jetzt nun zwar habt ihr Trauer." Das πάλιν ὅπτεσθαι kann nicht anders als vom Wiedersehen nach der Auferstehung Jesu verstanden werden. Τὴν χαράν, Freude oder Ursache derselben. Αἴρεν (Lachmann: ἀρεί) οὐδείς: immerfort soll Keiner sie euch nehmen, das Gefühl der Freude soll bleibend sein; vgl. 10, 29.

Aber mit diesen Worten geht die Rede wohl wieder in das bleibende, geistige Beisammensein über, wie 14, 18 ff. Dieses wird dargestellt erst nach der Seite des Gemüths (bis V. 24), dann nach der des Geistes (bis V. 28): Freudigkeit, Klarheit — in ununterbrochener Verbindung mit Gott und ihm. V. 23 und 26 wieder èr èκείνη τῷ ἡμέρα wie 14, 20. Dann fortan "werdet ihr mich um Nichts bitten." [Winer Grammat. S. 324.] Έρωταν, wie V. 26, ist, mehr auf Einzelnes bezogen, was αλτεῖσθαι im Allgemeinen ist. Es weehselt ja hier mit diesem ganz deutlich ab (so

auch die ältesten Ausleger), die Neueren verstehen es mehr von Fragen 1), wie V. 19 und 30 das Wort allerdings steht. Also: geistig selbstständig werden die Jünger sein. Eine andere Formel gleichen Sinnes mit dieser (ihn nicht bitten) V. 26: sie würden nicht mehr seiner Fürsprache bedürfen.  $O\sigma a = \mu \sigma v$ , oben 14, 13. 15, 7. 15: alle geistige Gabe.

V. 24. Ev  $\tau \tilde{\phi}$  δνόματί μου: für die Sache Christi. "Noch seid ihr nicht voll Verlangens gewesen, mein Werk zu fördern." Αλτ. καλ λήψεσθε Matth. 7, 7. Luk. 11, 9. Es muss ein authentischer Spruch Christi gewesen sein. "Iva  $\tilde{\eta} = 15$ , 11 ist nicht blos versichernder Beisatz, sondern soll den Gegenstand der Bitte ausdrücken: Freudigkeit des Gemüths.

Nun folgt, wie gesagt, V. 25 – 28 Klarheit des Geistes. Wieder ταῦτα λελάληκα — hier geht es wohl auf alle seine bisherigen Reden. Παροιμίαι (im weiteren Sinne) wieder V. 29. Sir. 6, 35. 39, 3: verhüllte Reden, entgegengesetzt dem παὐόησία, natürlich für die Jünger verhüllt [Kühnoel]. Also ist nicht von der Lehrart Jesu selbst die Rede, sondern dem, was sie den Jüngern gewesen. Es steht dem Zustande derselben unter dem Einwirken des Geistes entgegen. Περί τοῦ πατρός, was sie vom Vater, seinem Weltplane, wissen sollten. Ueber ἀναγγέλλ. s. zu V. 13. Doch hier ist ἀπαγγελῶ (Lachmann) eben so beglaubigt, und hier vielleicht passender (wiewohl Beides bei Johannes abwechselnd gebraucht ist), da ἀναγγέλλειν oben Zukünftiges verkündigen bedeutete.

<sup>1)</sup> Theophylaet. hält beide Bedeutungen für zulässig: Έμε οὐκ ἐρωτήσετε οὐδὲν τοιοῦτον οἶον καὶ πρώην ποῦ ὑπάγεις; — Πάντα γὰρ γνώσεσθε ἐν πνεύματι. Ἡτοι ἐρωτήσετε ἀντὶ τοῦ παρακαλέσετε, ἀξιώσετε. — Τότε οὐκ ἔτι ἐμὲ ἐρωτ. τοῦτ' ἔστιν, αἰτήσεσθε, ώστε μεσίτην ἐμὲ γενέσθαι, ἀλλὰ ἀρκέσει ὑμῖν τὸ ὄνομά μου εἰς τὸ παρὰ τοῦ πατρὸς λαβεῖν τὰ αἰτήματα. Auch Augustin (Tract. 101) lässt den Doppelsinn des griechischen Ausdrucks gelten: quamquam etsi solveretur (ambiguitas) non ideo nulla quaestio remaneret. Dominum etenim Christum, postquam resurrexit, et interrogatum legimus et rogatum.

V. 26. 'Ev — alt.: ihr werdet Verlangen haben in meiner Sache. Dieses fand nach V. 25 bisher noch nicht Statt. Kal od legw  $\delta \tau \iota = \text{und V. 27}$  adt  $\delta s$   $\gamma \dot{\alpha} \phi = :$  ihr werdet gewiss und unmittelbar empfangen. In den Worten des 26. Verses liegt also die Bedeutung nicht im od legw (ich versichere euch nicht), sondern im  $\delta \phi \omega \tau \dot{\eta} \sigma \omega$ : Meiner Fürbitte werdet ihr eben so wenig mehr bedürfen, als (V. 25) mich zu bitten.

V. 27. Der Vater liebt euch, weil ihr mich liebt.  $\Phi\iota\lambda\epsilon\imath\nu=\mathring{a}ya\pi \~{a}v$  14, 23.  $H\epsilon \iota\iota\lambda\mathring{\eta}\kappa$ .  $\kappa a\iota$   $\pi\epsilon\pi$ .: ihr seid mir zugethan, weil ihr gläubig geworden seid.  $O\tau\iota-\grave{\epsilon}\S\~{\eta}\lambda\vartheta\sigma\nu$  13, 3. V. 28. Eure Liebe wird sich erweisen als wohlbegründet.  $E\S\~{\eta}\lambda\vartheta$ .: wirklich bin ich ausgegangen. In dem Satze  $\pi \acute{a}\lambda\iota\nu$  — liegt, dass sich diese seine höhere Würde durch die Erfolge bewähren werde.

Die Rede der Jünger V. 29 und 30 ist sehr sinnvoll wiedergegeben. Sie meinen, die Worte Jesu seier ihnen klar (und doch hatte Christus selbst V. 25 gesagt, er spreche noch zu ihnen nur εν ποφοιμίαις). Wahrscheinlich hatten sie nur Einzelnes verstanden, etwa das von ihrer Liebe zu ihm V. 27. Aber als Grund ihres Glaubens geben sie V. 30 Etwas an, was bei Jesus eine Nebensache gewesen war V. 19, dass er erkannt hätte, was sie unter einander sprächen. Ον χρ. ἔχεις 2, 25. Έν τούτφ hierauf gestützt. Auch hier ist πιστεύειν Folge des εἰδέναι. 'Απὸ θεοῦ ἐξ. hier wohl im weitesten, jüdischen Sinne, wie 3, 2.

V. 31 und 32 enthalten die Verkündigung an Alle, dass sie muthlos werden, ihn verlassen wurden (oben 13, 38 nur an Petrus). Wahrscheinlich mit Beziehung auf die Dürftigkeit ihres Glaubens, der eben darum nicht werde bestehen können. Αρτι πιστ. Frage, wie 1, 51: jetzt bereits glaubt ihr?

V. 32. Νου ελήλυθεν (5, 25 και νου εστιν von grösseren Ereignissen): jetzt schon beginnt dieses bei ihnen. Σκοφπίζεσθαι auch Matth. 26, 31, nach Zach. 13, 7. Είς τὰ ίδια wieder unten 19, 27. S. auch zu 1, 11.

Dasselbe bedeutet πρὸς ἐαντούς 20, 10: zerstreut flieht ihr. Μόνος — μετ' ἐμοῦ 8, 29: οὐκ ἀφῆκέ με μόνον ὁ πατήρ. Aber dieses bedeutet nicht blos: geistig stärkend, sondern die Sache haltend ist Gott bei mir. Das Gefühl der Verlassenheit Matth. 26, 38. 27, 46 könnte nun eben ein vorübergehendes Gefühl sein — aber es ist ja etwas Anderes, bang gestimmt sein in Bezug auf seine Person und sicher sein für die Sache.

V. 33 ist der allgemeine Schluss dieser Trostreden. Auch für sie werde es bange Zeiten geben. Aber über die Sache, über den frohen Ausgang vermöge die Noth der Zeiten Nichts. Hier geht das ταῦτα auf alles Tröstende von Kap. 14 an. 'Εν εμοί im Gegensatz von εν το κόσμο: in der Verbindung mit mir. Elogin entgegen der Blitis: innerliche Ruhe, geringer als χαρά. Έν τῷ κόσμφ: umgeben von der Welt. Auch hier, wie das νετίκηκα τὸν κόσμον lehrt, sind die gottentfremdeten Menschen zu verstehen. "Eyete liest die neuere Kritik | Griesbach, Scholz, Knapp, Schott, Matthäi] statt Egere. - Es bezeichnet das fortwährende Geschick der Seinen. Das Welt überwinden ist ein Johanneischer Begriff: 1 Joh. 4, 4, 5, 4. Aber hier steht es in stärkerer Bedeutung: dem Bösen die Macht nehmen, zu schaden. Doch ist nicht ihr Geschick gemeint; denn dieses sollte ja der Welt unterliegen, sondern das der Sache. Ueber diese habe die Welt keine Macht. Also derselbe Gedanke. der in der noisis des doyor τον πόσμου 12, 31. 14, 30. 16, 11 liegt.

Kap. 17 enthält nun jenes Gebet, in welches die bisherigen Reden übergehen, indem es das, was er bisher ihnen verheissen hat, von Gott erbittet, und mit bestimmter Hinweisung auf ihre Bestimmung, der Stamm zu sein für eine neue, grosse Menschenvereinigung. Die lateinische Kirche nannte es preces sacerdotales [Chyträus: precatio summi sacerdotis]. Wie in den Reden durch das ganze Evangelium mag man

auch in diesem Gebet eine ganz authentische Grundlage annehmen, welche in ihrem Geiste von dem Verfasser des Evangelium ausgeführt worden sei. Die Spur
einer solchen authentischen Stelle findet sich 19, 9,
wo auf ein Wort dieses Gebetes [V. 12], als auf ein
prophetisches, zurückgewiesen wird. In diesem Gebete erweitert sich übrigens der Gedanke Christi über
den engeren Kreis der Jünger bis zur Gesammtheit
der Freunde der christlichen Sache in aller Welt und
Zeit. Das Gebet geht ganz natürlich von seinem Geschicke aus V. 1 bis 5, auf die Seinen und zwar bis
V. 19 auf die gegenwärtigen Jünger, dann von V. 20
auf die durch die ganze Menschenwelt hin.

Vrgl. Noesselt interpret. ev. Joann. c. 17 in seinen Opusc. II. S. 67 ff.

V. 1. 'Επήρε τούς δφθαλμούς 11, 41, also nicht mehr zu den Jüngern sprechend. Ελήλυθεν ή ωρα (s. zu 16, 4) 12, 27; doch hier ohne den Begriff der Noth: Goa ist blos entscheidende Zeit, falum. Geringere Bedeutung hat God in God iva dokasan o vios. Josagov - Sosagn wieder der Doppelbegriff der Verklärung, wie 12, 23. 13, 31 u. 32, und wie dort zwischen Gott und Christus getheilt: die himmlische Verklärung Christi und die Verherrlichung Gottes auf Erden. Diese wird von jener hier als Folge dargestellt; denn von der himmlischen Verklärung komme der Gott verherrlichende Paraklet: dann V. 4 und 5 wieder als Ursache: sie mache den Lohn Christi aus. Gewiss aber ist δόξασον nicht auf die irdische Verherrlichung Christi zu beziehen (de Wette) - diese war ja nach den aus Kap. 12 citirten Stellen schon erfolgt.

V. 2. Kaθώς — beschreibt die Art der Verherrlichung Gottes durch Vereinigung aller Menschen in einer beseligten, heiligen Gemeine. "Demgemäss dass du ihm Macht gegeben hast." Die εξουσία πάσης σαρκός ist also der Auftrag, Gott zu verherrlichen, indem er nämlich Alle beseligen soll. Έξουσία steht

auch so Matth. 28, 18; vrgl. auch das Gleichsinnige 6, 37. 10, 28 f. Πασα σάρξ ist ein zwar nicht bestimmter, aber doch nicht zu beschränkender Ausdruck: Menschenwelt. "In der Art — gegeben, dass er Allen, die du ihm gegeben hast, das unendliche Leben verleihe." Διδόναι hat in unserem Verse verschiedene Bedeutung. In der Formel δ δέδωκας αὐτῷ heisst es, wie V. 24. 6, 37. 39, zuweisen. Ewiges Leben ist, wie immer bei Johannes, höheres Dasein, bald mehr von der Seite des höheren Lebens, bald mehr von der Seligkeit, immer aber schon auf Erden beginnend.

V. 3 handelt nicht vom Wesen dieses ewigen Lebens, sondern von Grund, Bedingung desselben. Entweder ist avrn εστί zu fassen: dadurch wird es, oder Son ist Grund, Ursprung des Lebens, wie 12, 50 u. sonst. Durch die Verbindung mit Gott und Christus wird das Leben gewonnen. Tirhokeiv ist hier mehr anerkennen als erkennen = δοξάζειν. 'Ο μόνος άληθινός θεός (1 Joh. 5, 20 ohne μόνος): der allein wahrhafte Gott, wie noros σοφός θεός Röm. 16, 27., 1 Tim. 1, 17: μόνος θεός. Ιη δυ ἀπέστ. Ίησοῦν Χριστόν ist entweder Xolotor Prädicat (Chrysostomus, Kühnoel, Lücke) oder 'Ino. Xolot, verbunden. Dieses ist vorzuziehen; das Messiasprädicat würde so nicht vom Evangelisten Johannes hervorgehoben worden sein. Freilich findet sich auch das Ino. Xo. hier allein in dem Evangelium - doch steht es an unserer Stelle mit vieler Bedeutung dem μόνος αληθινός θεός gegenüber. Die alte Kirche, darin immer befangen, dass sie sich vor der Unterordnung des Sohnes unter dem Vater scheute - wiewohl diese hier nicht einmal bestimmt ausgesprochen wird - deutete die Stelle so, als müsse das μόνος άληθ. θεός auch zu ör - Xo. gezogen werden: dich und ihn als wahren Gott 1). Erasmus zu-

<sup>1)</sup> So namentlich Augustin und Chrysostomus. Euthymius S. 563 findet zunächst einen Gegensatz gegen fälschlich so ge-

erst fasste die Stelle richtig. Die Socinianer gebrauchten sie als Hauptstelle; daher Grotius und Rosenmüller's Annahme, der erste Satz sei den Heiden, der zweite den Juden entgegengesetzt. Andere erklärten ålnduvés mit verax. Aber der Gedanke ist ganz natürlich: in geistige Verbindung mit dir durch mich, den dafür Gesandten.

V. 4 u. 5. Die himmlische Verklärung, als Lohn für die Verherrlichung Gottes auf Erden, welche er geschafft. Hier wird, gerade wie 4, 34, sein irdisches Werk als schon vollendet dargestellt — der Geist sollte es ja nur in den Seelen der Menschen ausführen. "Ich habe dich verherrlicht," τὸ ἔργον ἐτελείωσα wird jenem erklärend beigesetzt: indem ich —.

V. 5. Kal νῦν zum Lohn also. Παρὰ σεαντῷ ist dem ἐπὶ τῆς γῆς V. 4 entgegengesetzt. Τῷ δόξη — mit der ewig verliehenen Herrlichkeit. Πρὸ — εἶναι = ἐν ἀρχῆ 1, 1, πρὸ καταβολῆς κόσμου V. 24. Die Herrlichkeit ist ihm eben so sicher, als er um sie bittet. Die kirchliche wie die historische Auslegung der Neueren nimmt εἶχον in der Bedeutung: persönlich inne hatte. Zuerst die Socinianer [Enjadin und Wolzogen], Grotius, Wetstein (Gabler über Joh. 17, 5 in den kl. Schrift. 1 Thl. S. 5), selbst Noesselt fanden im Worte nur ewige Bestimmung. Der Ausdruck der Logoslehre in diesem Gebete hätte etwas Auffallendes; und um so mehr ist die Erklärung: ich hatte bei dir = sie war mir zugetheilt, anzunehmen, da

nannte Götter: οὐ μὴν ἑαντὸν ἐξέβαλε τοῦ εἶναι ἀληθινὸν θεόν. Als solchen habe sich Christus hinlänglich 10, 30. 14, 6 hingestellt; und er nenne ja auch hier den heiligen Geist nicht. Eine falsche Betonung des Johanneischen καί (de Wette) finde ich bei Euthymius nicht. Auf ähnliche Weise suchte Ocder (catech. Racov. 1739. S. 83) die Socinianer (Quacst. 74) zu widerlegen, da sie ja videre potuissent, non opponi sibi mutuo patrem, de quo loquitur Christus et ipsum Christum, qui loquitur; sed opponi hunc solum verum Deum fictitiis et a superstitione ethnicorum, quos potissimum vocibus πάσης σαρκός V. 2 complectitur, excepitatis Diis.

nach dem Hauptsinn unserer Stelle (die Verklärung ist der Lohn Jesu) und nach V. 23, 24 seine Herrlichkeit ja immer eine ihm verliehene ist — folglich nicht die göttliche, im strengen, eigentlichen Sinne, auch V. 22—24 im Bezug auf die Jünger δέδωκα αὐτοὶς steht und dieselbe Herrlichkeit gemeint ist. Die ewige Bestimmung Christi auch I Petr. 1, 20. Apoc. 13, 8. — Die Bedeutung destinatum habere könnte entweder im ἔχειν liegen (wie κοείττονα ὕπαοξίν ἔχειν Hebr. 10, 34) oder im παοὰ σοί: in deinem Rath oder Geist (1 Kor. 3, 19. Gal. 3, 11. 2 Thess. 1, 6).

V. 6 ff. für die Seinen. Zuerst, wie gesagt, für die im gegenwärtigen Sinn und Kreise. Und zwar wird V. 6-8 ihre Würdigkeit ausgeführt zur geistigen Fürsorge Gottes und V. 9-11 ihr Bedürfniss, als solcher, die Gottes Sache führten und bei denen Christus nicht mehr persönlich sei. Pavegovv (V. 26 γνωρίζειν) σοῦ τὸ ὄνομα (dein Bekenntniss) bedeutet bei dem Einzelnen das, was in der gesammten Menschheit dosasser ist. "Ich habe deine Sache ihnen bekannt gemacht," natürlich ist damit die Aufforderung zusammengedacht, dafür zu wirken. Ους δέδωκας wie V. 2: die du mir zugetheilt hast. Ἐκ τοῦ κόσμου δεδ. = εκλέγεσθαι 15, 16 ff. Aber ους - κόσμου ist gewiss mit dem Vorigen av 90. zu verbinden, nicht, wie die meisten Aelteren thun [Theophylact.], mit dem Folgenden, wo es ganz überflüssig sein würde. Sol ησαν nach V. 9 f.: sie waren die Deinen innerlich (nicht: gehörten dir an, so dass du sie mir geben konntest); sie waren es werth, von dir mir zugewiesen zu werden - du hast es gethan, καὶ - δέδωκας. und sie haben sich deiner Sache, deinem Beruse treu gehalten, λόγον σου (sonst immer μου 8, 51. 14, 23 ff.) τετηρήκασι.

V. 7, 8. Nun besteht völlige Ueberzeugung bei ihnen, dass meine Sache die deine sei; also ganze Hingebung an Gott. Was V. 7 erst allgemein ausspricht, wird V. 8 ausgeführt: was sie von mir em-

pfingen, erkennen sie als göttlich. Θσα δέδωκάς μοι ist gleichbedeutend mit παρά σοῦ εστιν. Also ist der Sinn: sie erkennen es als dasjenige an, was es wirklich ist. Das Gegebene heisst V. 8 δήματα = λόγοι, d. i. der göttliche Auftrag an sie, die göttliche Sache. Der erste Satz V. 8 führt aus das πάντα - μοι durch όήματα und δέδωκα αὐτοῖς: "deine Worte, welche ich ihnen wiedergegeben habe." Das Folgende führt das ἔγνωκαν - ἐστιν aus. Λαμβάνειν wie 1, 12: gläubig, anerkennend aufnehmen. Die Sätze καὶ ἔγνωσαν - ἀπέστ, unterscheiden sich nicht durch ἐξηλθον und ἀπέστ. (denn diese Formeln bedeuten dasselbe bei Johannes: 8, 42. 16, 27 f. 30), sondern in yvõvat und πιστεύειν - dieses, wie gewöhnlich, mit einander verbunden (s. zu 6, 69. I. Bd. S. 273) - eingesehen haben und gläubig sich dazu bekennen.

V. 9-11 Bedürfniss des göttlichen Schutzes. Hept αὐτῶν wird durch das Folgende mit Bedeutung erklärt: περί ων δέδωκάς μοι (wie V. 6): für sie, wie sie sind, die mir durch dich Zugeführten; οὐ περί τοῦ κόσμου hebt den Gegensatz: für die Geweihten. Natürlich liegt in der Stelle nicht, dass für die Ungeweihten überhaupt nicht gebeten werde (Matth. 5, 44), sondern: nur dieses Gebet könne, solle nicht für sie geschehen, das Gebet dafür, dass sie für die göttliche Sache geistig gewahrt, gestärkt würden. Die besonderen Gründe, aus denen er für sie bete, werden mit οτι eingeführt: sie sind dir geweiht und sie führen meine Sache, welche die deinige ist. Σοί είσι (V. 6 ησαν) και τὰ - εμά gehören zum letzten Satze: και αὐτοῖς: "Gewähre du ihnen Gunst, wenn sie für das Meine sorgen; denn es ist das Deine." Καὶ τὰ ἐμὰ σά ἐστιν wie 16, 15: was mich angeht, oder was meine Sache ist, ist die deinige. Δεδόξασμαι von dem, was erst geschehen sollte, aber nothwendig geschehe. 'Ev αὐτοῖς: durch ihr Werk.

V. 11 — ἔρχομαι giebt das Zweite, wodurch sie bedürftig würden, nämlich der Fürbitte bei Gott.

.Er sei nun nicht mehr bei ihnen." Immer (vgl. 16, 4) wird im Johanneischen Evangelium der persönlich gegenwärtige Christus wie eine schützende Macht dargestellt. 'O κόσμος hier wie 13, 1 die Sinnenwelt; vgl. είναι εν το κόσμο V. 12. Οὐκέτι εἰμί - Alles schon wie gegenwärtig, das Gebet bereits wie aus dem Geisterreiche. Ένω - ξογομαι, wieder V. 13, wie sie anempfehlend: "sie, für welche ich nicht mehr sorgen kann, übergebe ich dir." Von adreg ägie an folgen die Bitten für sie; Alles bezieht sich auf Innerliches V. 11. 13. 14. 16: Treue zur Sache, Freudigkeit, Seeleneinheit, Hingebung an die Sache. Die theologische Frage, wiefern Solches erbeten werden könne, wo vielmehr der Mensch selbst dafür in Anspruch genommen werden müsse, geht den frommen Sinn des N. Testaments nicht an. Menschenthun und Gottesfördern werden hier nicht so streng geschieden - auch nicht das, was Gott selbst und was das göttliche Princip im Menschen wirkt. Arus ist der über der Welt Erhabene, aus ihr Rettende; anders äχιος θεός Apoc. 6, 10 (= δίκαιος) und wieder anders in den Doxologieen (Apoc. 4, 8) nach Jes. 6, 3, 'Ev not: in deinem Bekenntniss, also treu deiner Sache. die du mir gegeben hast, um sie ihnen zu offenbaren, wie V. 6 gesagt wurde. D δέδωκάς μοι liest die neuere Kritik seit Griesbach statt der rec. ov, das vorzüglich in der lateinischen Kirche sich findet. Jenes. nach der bekannten Altraction gesetzt, giebt dem övona einen bestimmteren Begriff, aber die Formel mit ous geht durch das ganze Kapitel hin, so dass sie leicht hier hereingebracht werden konnte. "Damit sie Eins seien, wie wir," wiederholt sich V. 21-23. Ka96; steht, wie gewöhnlich bei Johannes, von Grad und Art zugleich. Sie unserer Sache vereinigt - dieses ist die Form, in welcher Johannes die Idee vom göttlichen Reiche ausgesprochen hat.

V. 12 wiederholt, und zwar als Einschaltung, den Sinn des ersten Satzes von V. 11, das, was Gottes

geistige Fürsorge für die Seinen nothwendig mache: er sei fortan nicht mehr bei ihnen. Ob εν τω κόσμω gelesen oder [mit Schott für verdächtig gehalten und] mit Lachmann ausgelassen werde, ist zum Sinne gleich. Denn auch 16, 4 steht schlechthin μεθ ύμων ήμην: "Ich habe sie Alle erhalten in der Treue zu dir." Φυλάσσειν hat mehr negative Bedeutung als τησείν vom Bösen abhalten. "Keiner ist verloren gegangen, als" - denn εὶ μή ist ganz eigentlich, nicht so viel nur als àllá (Tholuck). Auch Judas gehörte ja zu den Gegebenen, vgl. 6, 70. 'Ο νίὸς τῆς ἀπωλείας ist der Unrettbare, 2 Thess. 2, 3 (der Alex. Jes. 57, 4). Neben ἀπώλετο also: der untreu werden musste. Denn darauf, auf Untrene, bezieht sich hier das ἀπολέσθαι (entgegen dem: im Namen Gottes bleiben). "Ira πληοωθή deutet gewiss auf dieselbe Stelle, wie 13, 18, nämlich auf Ps. 41, 10 - nicht auf Stellen von der Nothwendigkeit seines Todes (Kühnoel, Matth. 26, 25. 54. Luk. 24, 25), oder auf Anderes, was auf Judas gedeutet worden ist (Ps. 109, 8. AG. 1, 20). "Es konnte nicht anders kommen, als es mit diesem geschehen ist. 66

V. 13 und 14 wird Freudigkeit für sie erbeten. Die ersten Sätze wieder, wie V. 11 u. 12, sollen die Nothwendigkeit des göttlichen Geistesbeistandes erweisen. "Jetzt nun komme ich zu dir und dieses rede ich" — ἐν τῷ κόσμῳ, wie im Vorigen, weil ich noch lebe. Ταῦτα λαλῶ, meine letzte Bitte, das letzte Anliegen. "Ινα ἔχωσι begreift den Gegenstand der Bitte selbst. Έμη χαρά ist, wie 15, 11, von mir verliehene Freudigkeit (Tholuck, de Wetle). Andere (wie Meyer, aber, wie gesagt, χαρά ist wohl zu wenig für Christus): die er hat und mit ihm seine Jünger haben sollten; Viele (Kühnoel — dagegen Stark): Freude über mich. Πεπλ. 16, 24. "Εχειν ἐν αύτοῖς — empfangen.

V. 14 u. 15 andere mehr allgemeine Bitten: gute Eigenschaft, Gesinnung ausser, über der Welt. V. 14 leitet den folgenden Vers ein: ihre Lebensbestimmung gehe ja über die Welt hinaus, so solle es auch ihre Gesinnung. Δέδωκα λόγ. wie V. 8 ήματα — Beruf, Auftrag. Dieser Beruf ist nicht im Sinne der Welt, daher diese ihnen feind. Dasselbe 15, 18 f., wiewohl dort nicht sowohl von der Bestimmung, wie hier, sondern von weltlicher Gesinnung die Rede ist.

V. 15. Αἴφειν ἐκ τοῦ κόσμου (vrgl. AG. 8, 33. Jes. 53, 8 ἀπὸ τῆς γῆς) dem εἰναι ἐν τῷ κόσμῷ entgegen. "Sie sollen in der Welt bleiben, wirksam sein, aber nicht von der Gesinnung derselben." Bei ἐκ τοῦ ποτηφοῦ ist es gleichgültig zum Sinne, ob man von ὁ πονηφός (1 Joh. 2, 13) oder von τὸ ποτηφόν ableitet. Doch dem ἐκ ist wohl das Zweite angemessener. Derselbe Zweifel waltet ob 1 Joh. 3, 12. 5, 19 und in den ähnlichen Stellen (ψέεσθαι, φυλάσσειν ἀπὸ τοῦ πον.) Matth. 6, 13. Luk. 11, 4. 2 Thess. 3, 3. Τὸ πον. ist Art, Gesinnung der Welt. Die Stelle ist oft gegen die falsche Ascetik und Weltflucht angewendet worden.

V. 16—19 die letzte Bitte: Hingebung der Jünger an ihren Beruf. V. 16 ist Wiederholung aus V. 14, auch um V. 17 einzuleiten, um die Nothwendigkeit des άγιάζεσθαι V. 17 wahrnehmbar zu machen. Ihr Beruf ist übersinnlich, daher für denselben eine Weihe der Gesinnung erforderlich ist. Das είναι ἐκ τοῦ κόσμου ist wieder, wie V. 14, vorerst noch von der Be-

stimmung zu verstehen.

V. 17. Aγιάζεσθαι (auch ἄγιος V. 11) ist hier und V. 19 der Welt entgegengesetzt. Da vom Berufe der Jünger die Rede ist, kann man nicht mit Grolius an sittliche Heiligung denken, sondern es bedeutet die Weihe (vrgl. ἄγιος V. 11; ἀγιάζεσθαι 10, 36; ἡγιασμένος Röm. 15, 16), hier das Erheben über die Macht der Welt. Ἐν τῆ ἀληθεία (wieder V. 19) σου steht abgekürzt für: so dass sie bleiben in der Wahrheit [de Wette] 1 Kor. 7, 15. Ephes. 4, 4. 1 Thess. 4, 7. 2 Thess. 2, 13. Jenes σου aber ist kritisch zweifelhaft;

Lachmann [und Meyer] haben es ausgelassen. Dein Wort, wie 26705 gewöhnlich (15, 3) steht, V. 6 und 14, ist der Auftrag an sie, die Sache Gottes. Der Wahrheit treu sein ist Nichts als der Sache Gottes treuergeben sein. Die Stelle fand verschiedene Erklärungen, indem theils das Heiligen, theils die Ausdrücke Wahrheit und Wort Gottes verschieden gefasst wurden (dieses namentlich auch vom Worte Gottes in der Schrift).

V. 18 und 19: sie werden gesendet wie ich — sollen sich weihen wie ich. Κάγώ beginnt den Nachsatz; vrgl. Matth. 28, 19. Mark. 16, 15.

V. 19 ist ἀγιάζειν ἐαντόν im ersten Satze mehr als im zweiten. Das hinzugefügte ὑπέο giebt den Begriff des Sichhingebens, Opferns. Ἐν ἀληθ. (nichts Anderes als vorher ἐν τῷ ἀληθ.; nicht etwa, wie Meyer erklärt, wahrhaft, 1 Joh. 3, 18. 2 Joh. 1. 3 Joh. 1): geweiht für die Wahrheit, d. i. meiner Sache treu zu bleiben. Die Aufopferung Jesu ist ohne Zweifel die in seinem Tode (Socinianer, Noesselt; Kühnoel: im gesammten Leben); aber sie wird hier ganz im allgemeinen Sinne genommen, als wirksames Beispiel für die Seinen.

V. 20 ff. bittet er nun für die Jünger durch alle Zeiten und durch die Welt hin und zwar um vollkommene Gemeinschaft für die göttliche Sache und hier und dort. Bei ihnen wird ausdrücklich das zukünftige, bleibende Beisammensein erwähnt, weil ja unter ihnen keine irdische Verbindung Statt gefunden hatte. Hier also die geistigste Fassung der Idee vom göttlichen Reiche. Οὐ περὶ τούτων — ἀλλά wie 1 Joh. 2, 2. Λόγος αὐτῶν (anders V. 17): die Verkündigung, welche durch sie geschieht. Statt der rec. πιστενσόντων liest die neuere Kritik πιστενόντων: die Erweiterung der Jüngerwirksamkeit hatte ja schon begonnen.

V. 21. "Darum, dass sie sich Alle geistig vereinigen." Er sivat (zu V. 11) wird derch den folgen-

den Satz so erklärt, dass es nicht blos von menschlicher Einigkeit zu verstehen ist (so steht es Gal. 3, 28. Eph. 4, 3. Phil. 1, 27), sondern von einer Vereinigung für Gottes Sache und höherer Art: καθώς — ἐν ἡμῖν. Der Satz καθώς — ἐν σοί gehört zum folgenden ἵνα: μαι gleiche Weise wie wir (σὸ ἐν ἐμοὶ κὰγώ 10, 38), so sie in uns (für unsere Sache) vereinigt seien; damit die Welt glaube, dass du mich gesandt habest, d. h. aus einer solchen Vereinigung sich von der Güte der Sache überzeugen; aus dem Gegenstande derselben oder schon, weil in gewöhnlichen oder unlauteren Dingen eine menschliche Vereinigung unmöglich sei.

V. 22-24 wird dieselbe Vereinigung im Geisterreiche verheissen und erbeten 14, 1 f. Ueber dosa s. zu V. 5. Hier also ist διδόναι entschieden: bestimmen. Eben deswegen aber und weil die gleiche Herrschaft bei ihm und den Seinen auffallend war, nahmen die alte Kirche und die kirchlichen Ausleger (Tholnek, Olshausen) δόξα hier nicht von der himmlischen Verklärung, sondern von etwas Irdischem: Wundermacht 1) oder die irdische δόξα Christi (1, 14), welche ja aber den Seinen nicht mitgetheilt worden war. Vielmehr bedeutet das Wort Himmelsverklärung; das Paulinische συμβασιλεύειν 2 Tim. 2, 12, vrgl. Apoc. 3, 21 ist dasselbe. "Iva voiv Ev - wie vorher V. 21. Es kann nicht von der vollkommenen Vereinigung im Geisterreiche verstanden werden - dafür passt nicht das Sehen der Welt V. 23. Vielmehr ist der Sinn: die unendliche Hoffnung solle sie immer enger vereinigen, unter sich und für eine solche Sache.

<sup>1)</sup> Noch weiter fasst Theophylact. den Begriff: Την διὰ τῶν σημείων, την διὰ τῶν δογμάτων καὶ διδασκαλειῶν, καὶ ἄλλην δὲ δόξαν την τῆς ὁμονοίας, Γνα ὧσιν εν. Αὐτη γὰψ ἡ δόξα μείζων τῆς ἀπὸ τῶν σημείων. . Wie in Gott die Einheit die grösste δόξα sei, οὖτω καὶ οὐτοί, φησιν, ἐντεῦθεν; ἀπὸ τῆς ὁμονοίας λέγω, γενέσθωσαν λαμπροί.

Die ersten Worte V. 23 εγώ — εμοί setzen dem Vorigen Etwas bei: "ich auch mit ihnen, du mit mir verbunden," also: du durch mich mit ihnen. Τετε- λειωμένοι = τέλειοι; das Verbum steht auch 1 Joh. 2, 5. 4, 17 f. Εἰς εν = εν 1 Joh. 5, 7. Zwiefache Steigerung von V. 21 im καὶ ἐνα γινώσκη — ηγάπησας durch γινώσκη statt πιστεύση und durch den Beisatz καὶ ηγάπησας — dass die Welt erkenne — und dass du sie liebst wie mich. Das Lieben Gottes (vgl. 3, 35) begreift vornehmlich die Mittheilung göttlicher Kräfte in sich: "dass du also deine Sache geistig förderst." Statt ηγάπησας findet sich auch ηγάπησα, doch jenes ist äusserlich vorzuziehen, und ist auch von der neueren Kritik beibehalten. Es kam hier Etwas an auf die Liebe Gottes zu ihnen.

V. 24 fasst als Gebet, was V. 22 schon als eine Zusage für die Seinen ausgesprochen worden war. Θέλω (Mark. 10, 35) ist ohne besondere Stärke gesetzt, vielmehr Ausdruck des Wunsches. Θαου εἰμί 14, 3 wieder das Präsens von seinem himmlischen Dasein (12, 26, s. oben S. 58). Θεωφεῖν δόξαν bedeutet nicht anschauen, sondern Theil nehmen an der Herrlichkeit; vrgl. Θανατὸν Θεωφεῖν 8, 51. Θτι — κόσμου wie V. 5. Die Herrlichkeit soll mit dem Beisatze gesteigert werden: es ist die mir gehörige und: die von Ewigkeit bestimmte.

V. 25 und 26 endlich wird dieselbe Würdigkeit, welche V. 6—8 dem nächsten Jüngerkreise beigelegt wurde, nun auch den entfernteren Jüngern zugeschrieben. Sie verdienen den göttlichen Schutz: denn sie halten zu uns (V. 25) und sie sind unserer Sache getreu (V. 26). Δίκαιος steht hier ganz im eigentlichen Sinne gerecht; denn es ist ja von Würdigkeit die Rede. [Tholuck und Neander Leben Jesu, S. 610, verstehen δίκαιος heilig, wie 16, 10. 1 Joh. 2, 29. 3, 7.] Wieder καὶ — καὶ, wenn gleich — doch: Aus aller Welt heraus also erkennen sie durch mich dich. Denn dieses ist: ἐγὼ — καὶ οὖτοι. Glauben, dass du mich gesandt

hast bedeutet hier also: sich an meine Unterweisung von dir hingeben; Gott erkennen, wie 16, 3, den göttlichen Plan, das Werk Gottes erkennen.

V. 26. Γνωρίζειν = φανεροῦν V. 6. Έγνόρισα καὶ γνωρίσω also den Gegenwärtigen und Künftigen, diesen im heiligen Geiste. Ίνα ή — bezeichnet zugleich Erfolg und Endzweck dieser Bekanntmachung: bleibende Vereinigung, Gemeinschaft mit Gott und mit ihm. Gottes Liebe als Grund dieser Gemeinschaft auch 14, 23. 1 Joh. 4, 16. Κἀγώ ist so viel als καὶ ἡ ἐμἡ ἀγάπη. Die Väter, Viele der Neueren, auch Lücke und Olshausen verstanden diese bleibende Liebe von der der Jünger unter einander. Aber diese Liebe wäre zum Schlusse zu wenig — und die Liebe der Menschen unter einander würde nicht mit der von Gott zu Christus verglichen worden sein: ἡν ἡγάπησάς με.

In der Leidens- und Auferstehungsgeschichte können wir nun vieles Geschichtliche anderwärts her voraussetzen, wo es ausführlich und besonders behandelt zu werden pflegt. Johannes selbst setzt Vieles voraus, das Eigentliche, Genaue von Judas That (V. 3 —  $\lambda \alpha \beta \delta \nu \ \tau \dot{\eta} \nu \ \sigma \alpha$ .), die früher nur von Jesus angekündigt erscheint. Auch scheint die Erzählung zu eilen, wie eine, die nur mit Zwang und Widerstreben gemacht ist. Endlich stellt Johannes diese letzten Scenen nicht sowohl als Leiden,  $\pi \alpha \vartheta \dot{\eta} \mu \alpha \tau \alpha$ , als wie Ferklärung,  $\delta o$ - $\xi \dot{\alpha} \xi \varepsilon \sigma \vartheta \alpha \iota$ , dar (s. oben S. 71).

Vergl. Gurlitt explicatio c. 18. evang. Joann. — lectionum in N. T. specimen IV. Hamb. 1805.

Kap. 18, V. 1. S. oben 14, 31. Wahrscheinlich versteht Johannes unter  $\hat{\epsilon} \xi \tilde{\eta} \lambda \vartheta \varepsilon$  nicht blos, dass er die Stadt verlassen, sondern dass er aus dem Hause des Abendmahles hinweggegangen sei. Sofort geht er nun auf das Hauptmoment über.  $\chi_{\varepsilon \mu} d\tilde{\varphi} \tilde{\varphi} \tilde{\varphi} s \tau \tilde{\varphi} r K \tilde{\epsilon} \tilde{\varphi} \varphi r \tilde{\varphi} r \tilde{\varphi} r \tilde{\varphi} \tilde{\varphi} r \tilde{\varphi$ 

ist durch die neuere Kritik eingeführt τοῦ Κεδρών [von Griesbach - Hahn]. So, ὁ Κεδοών (ωνος), heisst bei Josephus [Ant. 9, 7. 3 φάραγξ Κεδρῶνος] das Thal. sonst auch der darin fliessende Bach zwischen Stadt und Oelberg. Die Schreibart τῶν Κέδοων ist hier und beim Alex. aus Unkunde der Oertlichkeit entstanden. - Der Garten, also am Oelberge, wie derselbe noch jetzt gezeigt wird, hiess nach Matth. 26, 36. Mark. 14, 32 (Lukas sagt unbestimmt είς τὸ ὄρος τῶν ελαίων 21, 37, 22, 39) Gethsemane, Oelpresse, หมอบ กม. -Die Scene der Seelenkämpfe fallt aus (s. zu 12, 27. S. 58). Alles dieses war im Vorigen schon enthalten, und der Evangelist hat gerade diese letzte Scene ganz rein vom Kampfe halten wollen. Gewiss aber streitet die Erzählung vom Seelenkampfe in diesem Momente nicht mit Sinn und Inhalt des Johanneischen Berichts und den Reden Jesu in ihm.

- V. 2. Παλλάκις συνήχθη wahrscheinlich als Ruhepunct bei den Wanderungen nach Bethanien wenn nicht etwa (wie Lukas zu berichten scheint) dort auch oft übernachtet wurde. Das Hinführen zu dem Orte, wo Jesus gefangen genommen werden konnte (da es im Tempel nicht Statt hatte eher war dort augenblickliche Tödtung möglich), und zwar an dem im Volke am Pascha nicht bekannten Orte darin bestand das παραδιδόναι des Judas.
- V. 3. Der Ausdruck σπείρα wie χιλίαρχος V. 12 scheint sich zwar auf die Römische Wache (eine Cohorte oder ein Theil derselben, die zum Feste in Jerusalem war Matth. 27, 27. Mark. 15, 16) zu beziehen, wozu nach de Wette stimmen würde, dass laut V. 29 Pilatus um die Gefangennehmung gewusst hat. Aber auch dann würde die Anwendung von Römischen Soldaten für die Gefangennehmung unangemessen sein und warum soll sich der Evangelist geirrt haben? Vielmehr sind jene Worte wohl uneigentlich gebraucht worden: σπείρα ist die Tempelwache aus Juden bestehend, χιλίαρχος ist der στρατη-

γός τοῦ ἰεροῦ AG. 5, 26. Luk. 22, 52. Ύπης. (ἐκ gehört zu λαβόν) begreift die eigene Dienerschaft der einzelnen Synedristen; doch werden V. 18 δοῦλοι und έπηρεται verbunden genannt. Die meisten Erklärer, die unter der σπείρα Römer verstanden, nehmen diese έπηρεται in der Bedeutung wie AG. 5, 26 von der levitischen Tempelwache. "Er kam dorthin mit Fackeln (λάμπας auch Apoc. 8, 10), Leuchten (φανοί, lucernae) und Waffen," Einige diese, Andere jene tragend.

V. 4. Eldós wie 13, 1: wissend, dass dieser Zug zu ihm herkomme;  $\tau \grave{a}$   $\grave{\epsilon} \varrho \chi \acute{\varrho} \mu$ .  $\grave{\epsilon} \kappa^{\prime}$   $a \grave{v} \tau \acute{e} \nu$ , sein ihm nun bevorstehendes Geschick. ' $E \check{\epsilon} \epsilon \lambda \vartheta \acute{e} \nu$ , nicht aus dem Garten (vgl. V. 26  $\grave{\epsilon} \nu \tau \check{\varrho} \kappa \acute{\eta} \pi \varrho$ ), sondern hervortretend, wie Matth. 14, 14, aus den Jüngern hervor [Schweizer] oder aus dem tieferen Theile des Gartens.

V. 5. Eistinket ist wohl mehr als ein Zeichen der ungeänderten, trotzigen Frechheit zu nehmen — er hielt sich offen zur feindlichen Schaar. Bei den drei Evangelisten findet sich dieses nicht, dass Jesus sich selbst zu erkennen gegeben habe, sondern Judas macht ihn durch ein besprochenes Zeichen kenntlich. Und doch ist es nicht glaublich, dass die Tradition in diesen Scenen bedeutend verschieden gewesen sei. Vielleicht wurde die Begrüssung des Judas nur später für Abrede genommen, und der Hergang war vielmehr so, wie er hier beschrieben wird 1) — Judas wird bei Johannes hier zuletzt erwähnt.

V. 6. 'Απηλθον είς τὰ ὁπίσω 6, 66 heisst nicht sie zogen sich, sondern sie wichen zurück [Schweizer], und fielen χαμαί, proni. Auch beim Evangelisten ist dieses nicht geradezu (doch unterscheidet er das Göttliche und Menschliche in Christus nicht so dogmatisch streng) als übernatürliches Ereigniss dargestellt. Aber

<sup>1)</sup> Zu Ungunsten unseres vierten Evangelium meint Strauss Leben Jesu II. S. 476 f., Johannes habe ein eklatantes Beispiel geben wollen, wie freiwillig sich Christus hingegeben habe, der schon so oft seinen Feinden entgangen sei: 7, 30, 32, 44 ff. 8, 20.

es ist gleichgültig, ob der Erfolg nur durch die Entschiedenheit des Hervortretens verursacht worden sei oder ob die Menschen Jesu Namen als den eines Wunderthäters gekannt haben sollen.

V. 7. Πάλιν — wie sie ermunternd fragt er sie, und diese wirklich ermuntert antworten. V. 8. Ἄφετε τούτ. — nämlich die Jünger. Vielleicht hatten die

Angreiser unterdessen diese ergriffen.

V. 9. Hier und V. 32 allein werden Worte Jesu mit der alten Formel iva  $\pi\lambda\eta\varrho\omega\vartheta\tilde{\eta}$  aufgeführt; hier die 17, 12 — und ganz wie ein prophetisches Wort, in anderem Sinne, als in welchem sie gesprochen waren. Prophetischen Worten legte man ja immer Vieldeutigkeit bei.  $\Lambda\pi\omega\lambda\varepsilon\sigma a$  — habe zu Grunde gehen lassen. In der Sache selbst findet Johannes wohl jenes bestätigt von seiner endlosen Liebe zu den Seinen 13, 1 ff.

V. 10. Dieser Zug des Petrus findet sich bei Allen (nur nennen die Drei unbestimmt εἰς Matth. 26, 51, εἰς τις Mark. 14, 47. Luk. 22, 50), wie die Verkündigung Jesu von dessen Untreue und die Erzählung von dieser selbst. Die Tradition sah hierin wohl das Bild dieser ganzen Jüngerschaar. Luk. 22, 36–38. 49 giebt Aufschluss darüber, wie sich Petrus zu dieser Handlung habe berechtigt meinen können, aus Misverständniss eines Wortes Jesu. Der Name des Malchus wird von Johannes allein, wohl nur in der ihm eigenen historischen Genauigkeit, mitgetheilt. Aber die Tradition hat vielleicht Etwas hineingelegt.

V. 11. Das Bild von ποτήφιον (Schicksals-Leidensbecher, zugetheiltes Maass) findet sich bei allen Evangelien aus Jesu Munde in verschiedenen Zeiten: Matth. 20, 22. Mark. 10, 38 f. Matth. 26, 39. Mark. 14, 36; schon im A. Test.: Ps. 11, 6. 16, 5. Jes. 51, 17. Jer. 25, 15 f.

V. 12. Σπείρα καὶ ὁ χιλ. — ganz die alte Sprech weise, jene unter diesem. "Εδησαν jetzt schon; bei Matth. 27, 2 wird erst später das Fesseln erwähnt, bei

der Abführung zum Pilatus. Auch bei Johannes vielleicht (doch ist δεδεμένος zweideutig) wird V. 24 ein zweites Fesseln erwähnt. Es konnte verschiedene Bedeutung haben zur Sicherheit und als Zeichen der

Ueberführung.

V. 13. Diese erste Abführung zu Channa ("Avvas heisst er auch bei Luk. 3, 2. AG. 4, 6, bei Josephus [Antig. 18, 2. 1] "Avavos) wird allein bei Johannes erwähnt. Sie hat nichts Unwahrscheinliches - möge nun Channa wirklich noch Antheil an den Amtshandlungen gehabt haben (Lukas nennt beide zusammen) oder es nur eine freundliche, ehrende Bezeigung von Kaiphas gewesen sein. Also mag dieser Zug wohl in der Tradition der drei ersten (absichtlich oder unabsichtlich) übergangen worden sein, wie Johannes ja vom Verhör bei Kaiphas auch Nichts weiter erzählt. Beides konnte um so leichter geschehen, da ja die zwei Verhöre, bei Channa und bei Kaiphas, in gleicher Weise nur vorläufige waren, und das eigentliche Verhör, der Regel gemäss am Tage und im Tempel gehalten, nur angedenlet wird Matth. 27, 1. Mark. 15, 1. Nur Lukas 22, 56 ff. erzählt Bestimmtes davon, bei Johannes ist es entschieden übergangen vor V. 28. Eine wirkliche, gewiss aber sehr unbedeutende Differenz aber liegt darin, dass bei Johannes die Verleugnung Petri bestimmt in den Hof des Channa verlegt wird. Man kann auch hier dem Johannes Recht geben, um so mehr, als er V. 15 sich hierbei eine besondere Kenntniss beizulegen scheint - vielleicht nannte die allgemeine Tradition nur den Namen Hoherpriester, und dieser wurde dann natürlich vom eigentlichen, von Kaiphas, verstanden. Um die Differenz auszugleichen, nehmen Viele (Grotius, Tholuck, Lücke, de Wette) aniotellar V. 24 als Plusquamperfect und aggiegeis von V. 15 an von Kaiphas. Dann ist our V. 24 wegzulassen. Andere wollten V. 24 nach V. 13 oder V. 14 setzen (Cyrill., Erasmus, Beza). Eins ist so willkührlich wie das Andere.

V. 13. Darum zum Channa, weil er Schwiegervater des Kaiphas war. V. 14 ist gelegentliche Einschaltung — Rückweisung auf 11, 49 — 52. "Bei diesem, meint der Evangelist, war der Erfolg vorauszusehen."  $\Sigma v\mu_i 3$ .  $\tau o i s$  ' $Iov \delta$ ., er der in der Berathung zu ihnen gesagt hatte.

V. 15. Ο άλλος μαθητής - das δ ist kritisch zweifelhaft, bei Griesbach [in der Leipz. Ausgabe als sehr verdächtig bezeichnet] und Schulz jedoch beibehalten; Lachmann [Schott und Meyer] haben es ausgelassen. Im hier Folgenden [V. 16] steht zwar immer & allos μαθητής, aber dieses könnte sich auf die Erwähnung V. 15 beziehen. Doch ist das o hier gewiss ursprünglich; denn theils wurde das allos μαθητής neben einer so bedeutenden Erwähnung doch zu matt stehen. theils finden wir dasselbe & allos uad. neben & allos μαθ. δν εφίλει ό Ίησοῦς 20, 2-4. Es ist kaum zu zweifeln, dass es hier überall derselbe Jünger sei und die altkirchliche, stehende Tradition [ Euthymius: avτός ἐστιν ὁ ἄλλος μαθητής] ist festzuhalten, dass der Verfasser sich selbst, und zwar Johannes, gemeint habe. Grotius und Gurlitt dachten an einen geheimen Jünger aus dem Judenthum. Die Angabe vrwστὸς τῶ ἀργιερεῖ ist nicht zu vervollständigen, wie es bei den Vätern geschieht Αὐλή ist der innere Hof, hier wohl die Halle, in welcher das Verhör gehalten wurde.

V. 16 ff. ist nicht zu Ungunsten des Petrus beigesetzt, ganz unbefangen geschichtlich gegeben.

V. 17. Die Personen der Fragenden bei der Verleugnung sind bei allen Evangelisten verschieden. Die zuerst Fragende indessen ist bei Allen dieselbe; nur dass sie Petrum beim Eintreten fragt, scheint allein Johannes sagen zu wollen.  $IIav\delta l\sigma\kappa\eta$  heisst eine Thürsteherin auch AG. 12, 13. Die Frage  $\mu\dot{\eta}$   $\kappa a\dot{\iota}$   $\sigma\dot{\iota}$  — ist nicht zu übersetzen: nicht wahr, sondern zweiselnd: doch nicht etwa — [Winer Gramm. S. 598].

V. 18. 'Av Poakia ist ein Kohlenhaufen in einem

Becken. Das Wort steht hier und 21, 9 allein; die anderen Evangelisten nennen einfach ein Feuer. — Der andere Jünger wird nicht mit im Haufen erwähnt; wahrscheinlich soll er näher zur Halle getreten sein.

V. 19. Es werden Jesus Fragen vorgelegt über seine Jünger und seine Lehre — also ohne alle Beziehung auf seine messianischen Ansprüche. Das öffentliche Verhör ging dagegen von diesen aus. Hier geschehen blos allgemeine Fragen der Neugier und vom Standpuncte des Hohenpriesters aus, welcher Jesum ja nur als einen gewöhnlichen Volksmann ansah.  $\Pi \varepsilon \varrho t \ \mu a \vartheta \eta \tau \tilde{\omega} v$ : über Zahl und Art derselben, über diese, vielleicht ob er eine Schule für sich gestiftet habe.

V. 20 und 21 antwortet Jesus vornehmlich über seine Lehre; doch liegt darin auch eine Erklärung über seine Jünger: er treibe Volkslehre - Nichts im Verborgenen und habe keine Schule. Habonola wie 7, 4, entgegen dem ἐν κρυπτῷ (anders 16, 25, 29). Ο κόσμος 12, 19: alle Welt, das Volk. "Immer habe ich nur gelehrt in Synagoge und Tempel, wo" -. Rec. ist εν τη συν., die neuere Kritik liest richtiger έν συναγωγή [Griesbach - Hahn]. Auch in Jerusalem gab es mehrere Synagogen 1) AG. 6, 9. Weiter giebt der gewöhnliche Text πάντοθεν; auch πάντοτε findet sich [Rödiger syn., Scholz, gebilligt auch von Schulz]. Man fand das navtes [aufgenommen seit Griesbach von Hahn, Lachmann, Schott ohne Grund zu stark. "Ιδε ἐγώ ist wohl nicht dasselbe mit dem Vorigen, sondern auf den klaren Inhalt seiner Rede zu beziehen.

V. 22. Die Beleidigung in Jesu Worten lag im blossen Zurückweisen der hohenpriesterlichen Frage.

Also ist unnöthig mit Genelli (Abhandl.: Christus vor seinen Richtern, in der kathol. theol. Tübinger Quartalschr. 1840.
 H. I. Abth.) bei συναγ, an alle Orte ausser Jerusalem, wo der Herr gelehrt hatte, zu denken.

Dasselbe geschieht auch bei einem Widerspruche gegen den Hohenpriester AG. 23, 2 f. 'Ράπισμα — Ruthenstreich Matth. 5, 39; unten 19, 3 wieder erwähnt, mit grosser Bedeutung.

Dem entgegnet Jesus V. 23: es sei hier der Ort für freie Verantwortung. Also wird die Regel Matth. 5, 39 hier von ihm selbst freier behandelt. Μαοτ. περί τοῦ κακοῦ: zeige mir das Böse, das ich gethan.

Aus V. 24 folgt als gewiss, dass nach Johannes die Absendung zu Kaiphas erst jetzt geschehen sei. Die Verleugnungsscene aber V. 25–27 gehört gewiss noch der Localität Channa's an. Hv —  $\vartheta \varepsilon \varrho \mu$ . bezieht sich auf V. 18: er stand noch dort [Schweizer S. 179]. Auch ist ja nicht von einem Nachgehen des Petrus zu Kaiphas die Rede, wohl aber von der gleichen Oertlichkeit, dem Feuer im Hofe und den Menschen umher. Wieder dasselbe  $\mu \dot{\eta}$  kal  $\sigma \dot{v}$ , wie V. 18: nicht etwa auch du —.

V. 26. Συγγενής ὄν — also mit besonderer Absicht fragend; daher noch einschüchternder für Petrus. V. 27. Εὐθέως ἀλ. ἐφ. 13, 38. Die übrigen Evangelisten deuten auf die Vorherverkündigung Jesu hin und erwähnen die Reue des Petrus, Lukas auch, dass Jesus nach Petrus gesehen habe [Schweizer S. 179].

Also das Hauptverhör ist übergangen. Jesus befindet sich sofort V. 28 im πραιτώριου. Das Wort steht nur bei Johannes, hier und 19, 9, in der Bedeutung: Wohnung des Procurator. Nur den Ort der Römischen Wache bezeichnet es Matth. 27, 27. Mark. 15, 16. (Phil. 1, 13). Πρωΐα ist die alte, recipirte Lesart [von Schott als die seltnere Form beibehalten, so auch von Griesbach und Schulz], die neuere Kritik liest πρωΐ. Καὶ αὐτοί — der Sinn ist klar: jetzt auch, indem sie den Unschuldigen tödten wollten, scheuten sie die gesetzliche Verunreinigung AG. 10, 28. Aber dieses ist die zweite Stelle im Johanneischen Evangelium, in welcher sich eine andere Angabe über die

letzte Paschafeier zu finden scheint als bei den Dreien; vgl. zu 13, 1. S. 72. Denn wenn die Formel τὸ πάσχα gayeiv in der Bedeutung genommen wird (2 Chron. 30, 15; Matth. 26, 17. Mark. 14, 12. Luk. 22, 7): das Paschamahl halten, dann hätte Christus nach Johannes entweder das Paschamahl einen Tag früher als die übrigen Juden (14ten Nisan, Anf.) gehalten, oder jenes Mahl (δείπνου 13, 2) wäre gar nicht von ihm als Paschamahl geseiert worden. Im zweiten Falle, und hätte Johannes Recht, würden jene Formeln, welche als Abendmahlsstiftung genommen werden bei den Dreien, und die sich entschieden an die Paschafeier anschliessen, nicht haben gesprochen werden können. Die Differenz zwischen Johannes und den Dreien wird von den meisten Neueren (auch Lücke) anerkannt von den Meisten zu Gunsten des Johannes, von den Gegnern des Evangelium (auch de Wette) zu Gunsten der Drei. - Aber wir finden auch hier die alten Ausgleichungsversuche noch völlig statthaft. 1) Ist zu bezweifeln, dass eine verschiedene Tradition dagewesen sei in dieser der Jüngerschaft so wichtigen Sache - oder warum hätte dieser vierte Evangelist von der allgemeinen Tradition abweichen sollen? - 2) V. 39 scheint dahin zu deuten, dass der Tag der Kreuzigung, der Tag nach dem Paschamahle, Haupttag gewesen sei. 3) Eine Verunreinigung so geringer Art würde am Tage vor dem Paschamahle wohl nicht so bedeutend gewesen sein. 4) Der Ausdruck "va - πάσγα weist wohl nicht auf eine Mahlzeit erst dieses Abends, sondern jetzt sogleich zu halten hin. Kurz ndoya gareir hat hier die weitere Bedeutung von Paschafestspeise, Ungesäuertem (άζυμα) oder sonst besonderen Speisen. Wäre diese auch in der gewöhnlichen Judensprache minder gewöhnlich gewesen; aber Johannes hat hierin manches Eigenthümliches. Doch wenigstens die Opfer am ganzen Paschafeste heissen Deut. 16, 2. 2 Chron. 35, 7, und eine gewisse Paschaspeise, Chagiga, führt bei den späteren Juden

bestimmt jenen Namen. Also: um das Paschaessen, die Paschaspeise essen zu können.

V. 29. Die Verhandlungen mit Pilatus (procurator cum praesidiali potestate) sind nun besonders ausführlich bei Johannes dargestellt. Die so genannten Acta Pilati (zu Gunsten der Christen, andere nach Eusebius H. E. 9, 5 unter Maximinus 235 zum Nachtheil derselben erdichtet) und das Evangel. Nicodemi (bei Thilo cod. apocr. 1. 487 ff.) erweiterten iene noch. Münter in den "Probabilien zur Leidensgeschichte aus dem Evang. Nicodemi" (Archiv für Kirchengeschichte, 1822. Bd. V. St. 2.) hat jenen Schriften offenbar zu viel Anschen eingeräumt, sie enthalten nur apocryphische Erweiterungen. [Vgl. auch Ammon L. J. 1. Thl. S. 97 ff.] Die hierhen sonst einschlagende Literatur kann nicht ausführlich gegeben werden. S. Hase L. J. S. 198. Aber die Rechtspuncte sind zusammengestellt von Ant. Balth. v. Walther, juristisch - historische Betrachtungen über die Geschichte vom Leiden und Sterben Jesu Christi. Bresl. 1777. J. Salvador histoire des institutions de Moise et du peuple Hébreu. Par. 1828. P. 1. 1. 4. c. 3 suchte die Rechtmässigkeit der Verurtheilung zu erweisen. Gegen ihn Dupin, l'ainé, Jésus devant Caiphe et Pilate. Par. 1829; zusammen in der deutschen Uebersetzung von J. Jacobson. 2 Bände. Dresd. 1841. [B.-Crusius in den Opusco. S. 151.]

Kaτηγορία ist im bürgerlichen Sinne gebraucht, wie 8, 6 das Verbum. Das jüdische Recht stand so, dass bei bürgerlichen Vergehungen der Angeklagte vom Synedrium an den Römischen Statthalter abgegeben wurde. Eine solche aber setzt (wir wissen nicht warum, vielleicht weil das Synedrium so früh sich nicht zu versammeln pflegte) Pilatus voraus. In ihren Gesetzessachen geschah nur die Aufforderung an die Römer, das Todesurtheil zu sprechen und zu vollstrecken (eloquium).

Die Antwort der Juden V. 30 giebt aber zu erkennen, dass sie bereits über die Schuld gesprochen hätten — daher die Rede des Pilatus V. 21 ganz natürlich ist: sie sollten diese Schuld erst bestimmt aussprechen. Κακοποιός bezeichnet einen schwerer Schuld Ueberwiesenen 1 Petr. 2, 12. 14. 3, 16.

V. 31. Kolvate adtov ist eben gewiss nur Aufforderung, bestimmt, formgerecht über ihn zu urtheilen. Dass dieses nicht geschehen, wurde wahrscheinlich eben auch aus diesem schnellen Hergange geschlossen. Gewöhnlich wird κρίνειν in der Bedeutung verurtheilen, und zwar zum Tode verurtheilen, genommen: daher Einige (auch de Wette) die Worte für Ironie nehmen. Gewiss aber verstehen die Juden in ihrer Antwort das κοίνειν vom Todesurtheile, weil sie ia eben mit diesem umgingen, und antworten daher ganz angemessen: ήμιν ούκ -. Αποκτείνειν supplicio afficere, und zwar zugleich Todesurtheil sprechen und vollziehen. Dieses war allgemeine und natürliche Einrichtung in den Römischen Provinzen, dass jenes Recht dem Römischen Statthalter zufiel (Jos. Ant. 20, 9. 1. Der Talmud [Sanhedr. f. 24. c. 2. Schabb, f. 15. c. 11 sagt, es sei das jus vitae et necis vierzig Jahre vor der Zerstörung Jerusalems für die Juden verloren gegangen). Diejenigen, welche den Verlust dieses Rechtes leugneten, verstanden (Chrusostomus, Augustin, [Selden de synedriis 2, 15, 11] Kühnoel) entweder die Worte von Hinrichtungen am Paschafeste, oder vom Kreuzestode (Theophyl. Enthymius: στανοώ δηλουότι). [Vgl. Winer bibl. Realworterb. 11. S. 641.]

V. 32. Zwischenbemerkung des Evangelisten. "Es musste so kommen, ein Urtheil zum Tode, damit Jesus Recht hätte mit dem, was er von seinem Tode gesagt hatte." In dem grössten menschlichen Frevel findet der Evangelist die göttliche Schickung. Aber nicht nur  $\theta av d\tau \varphi$ , sondern  $\pi o t \varphi$   $\theta av d\tau \varphi$ — dass er durch die Römer getödtet werden würde, nämlich im Kreuzestode, auf welchen die Stellen 3, 14. 12, 32 f. als Hindeutungen bezeichnet wurden. Die Stelle ist auch antiquarisch wichtig; gewiss erhellt aus dersel-

ben. dass der Kreuzestod nur Römische Strafe gewesen ist, wie dieses von Justus Lipsius de cruce 1595 u. 1640 in Abrede gestellt worden ist. Das Wort Jesu wie V. 9.

Hier übergeht nun Johannes offenbar die eigentliche Anklage der Juden — doch seine Frage V. 33 bezieht sich darauf. Lukas allein hat jene 23, 2: λέγοντα έαυτὸν Χοιστὸν βασιλέα εἶναι. — Σὐ εἶ ὁ βασιλεὐς τῶν Ἰονδαίων wie V. 39 zu fassen: darauf angeklagt.

Aber der Sinn der Gegenrede Jesu V. 34 ist etwas dunkel. Άφ' ἐαυτοῦ: nach eigenem Denken. Ἄλλοι sind die Juden. Τοῦτο ist auch wohl zum zweiten Satze zu εἶπου zu ziehen; also: haben dir die Juden gesagt, dass ich mich ihren König nenne? Folglich ist der Sinn wohl: Legst du mir selbst den Anspruch bei, die Juden (natürlich im geistigen Sinne) zu beherrschen — oder fragst du mich nur wegen der jüdischen Anklage? Vielleicht hat im zweiten Satze nach ἤ ursprünglich ὅτι gestanden, da der Evangelist das Factum der Anklage Jesum wohl wissen liess.

Dem entgegnet V. 35 Pilatus mit Römischem Stolze, bei ihm könne von einem Judenkönig ja nicht die Rede sein. Also giebt er Antwort auf das Erste ἀφ' — λέγεις; und vermeidet nun auch den Ausdruck vom Königthum. Τὸ ἔθνος καὶ οἱ ἀρχιερεῖς entspricht dem Römischen senatus populusque. Τἱ ἐποίησας: was hat denn Anlass zur Klage gegeben?

V. 36 folgt nun die bestimmte Antwort auf die jüdische Anklage. Die Namen König und Königreich (dena eine Einräumung liegt in den Worten, V. 37 folgt eine offene Bejahung), die er sich beigelegt habe, hätten nur geistigen Sinn. Dasselbe liegt in Luk. 17, 20 f. Ἐκ τοῦ κόσμ. τούτου, wie 17, 11: sinnlich, äusserlich. Βασιλεία kann sowohl das Herrschen als das beherrschte Reich bedeuten. Οἱ ὑπηρέται οἱ ἐμοὶ — nämlich, welche ich dann haben würde, sie würden gekämpft haben, dass ich nicht u. s. w. Něv δέ, at-

qui, auf das Bestehende, Offene hindeutend: "Nun aber, wie es steht."  $Ev\tau \varepsilon \tilde{v} \vartheta \varepsilon v = \tilde{\epsilon} \kappa \tau o \tilde{v} \kappa \delta \sigma \mu$ .  $\tau o \tilde{v} \tau o v$ . Die Römisch-katholische Erklärung von  $v \tilde{v} v \delta \tilde{\epsilon} - jetzt^{-1}$ ) aber, ållå  $v \tilde{v} v \gamma \varepsilon$ , würde keine Rechtfertigung vor dem Römer gewesen sein.

V. 37. Pilatus, in richterlicher Art auf das Wort, die Form Alles setzend, fragt: ούκοῦν - σύ. Jenes οὐκοῦν ist ganz richtig zu fassen: also doch; nicht mit Kühnoel οὔκουν zu lesen: also nicht. Σὐ λέγεις ist mit ort zu verbinden [also mit Curcelläus keine Interpunction oder mit Schulz, Lachmann, nur Komma nach ley, zu setzen]: du sagst richtig, dass ich König sei. Nun führt Jesus jenes οὐκ ἔστιν ἐντεύθεν (nicht von dieser Welt) weiter aus: "Reich, in welchem die Wahrheit herrscht über die, welche ihr gehorchen wollen." Also wird auch das Unterthansein mehr als eine Sache der Freiheit dargestellt. Eigentlich bezeichnet sich Christus in diesen Worten nicht selbst als Herrscher, sondern die Wahrheit - sich nur als ihren Vertreter, Reichsverweser. Der Sinn der Herrschaft ist aber derselbe wie 17, 2. Είς τοῦτο γεγ. - κόσμον (das Zweite oben 16, 28) bezeichnet die menschliche Bestimmung und seinen Beruf. Magr. τη alng. 5, 33: profiteri veritatem. 'O - alng. ist dasselbe mit 1 Joh. 3, 19 (δ ων εκ τοῦ θεοῦ 8, 47): ihr angehörend oder ihr Kind (bei άλήθ., und da die Wahrheit hier als Herrscherin beschrieben wird, ist dieses Letztere weniger angemessen). Άκούει μου τῆς σωνής 10, 3 ff. entspricht dem μαρτυρείν: "Er folgt mir, weil er der Wahrheit untergeben ist."

V. 38. Die Frage des Pilatus τί ἐστιν ἀλήθεια und die ganze Darstellung seines Benehmens ist mit voller Wahrheit gezeichnet worden. Jene soll gewiss keine ernstliche Erkundigung sein (die Väter 2),

<sup>1)</sup> Vulg.: nunc autem regnum meum non est hine; wogegen auch Bengel im Gnom. bemerkt: partic. advers. non temporis.

<sup>2)</sup> Euthymius: Μαθείν βουλόμενος έρωτα: τί έστιν άλήθεια,

Erasmus, Grotius), sondern (so alle Neueren) sie ist skeptisch gemeint — es war die gewöhnliche Frage in den skeptischen wie in den epikureischen Schulen der Zeit und in der weltmännischen Art. Ob man sie hier nun als Spott oder als bemitleidend fassen möge, und ob der Sinn: was ist wahr? oder wie kann man zur Wahrheit gelangen? Aber τοῦτο εἰπών — überzeugt eben, dass es eben blosse Theorie sei, um die es sich handele, sucht er ihn zu befreien; ganz im Römischen, realen Sinne, welchen eben die Theorie wenig anfocht. Αἰτία = αἴτιον θανάτον Luk. 23, 22.

V. 39. Ein Ausweg zeigt sich ihm noch. Müsse er - nämlich nach ihren Gesetzen - verurtheilt werden, so könne man ihn begnadigen. Συνήθεια ύμιν so auch Lukas: ἀνάγκην είγεν (Pilatus) 23, 17. Bei Matth. 27, 15 und Mark. 15, 6 wird es mehr als Römische Sitte hingestellt. Es scheint aber jenes das Richtigere. Die Römer hatten an gewissen Göttersesten nur ein Fesselabnehmen für diese Tage (Liv. 5, 13); eine Befreiung mag mehr im orientalischen Sinne gelegen haben, und natürlich wurde der Brauch vornehmlich dahin gewendet, einen politischen Missethäter losgeben zu lassen. Tov - 'Iovdalwv ist nicht spöttisch gemeint (s. zu V. 33), wie auch nicht bei der Kreuzesinschrift 19, 19, sondern als Titel der Anklage; Matth. 27, 17: του λεγόμενου Χοιστόν, Mark. 15, 12: δυ λένετε βασιλέα τῶν Ἰουδαίων.

V. 40. Πάλιν ist oft weggelassen (von der neueren Kritik jedoch beibehalten) worden, weil kein solches κρανγάζειν vorher erwähnt ist, noch weniger ein solcher Zuruf. Aber es geht wohl auf die Erzählung V. 30 zurück. Ἡν δὲ λ. ist so bedeutend beigesetzt, wie ἦν δὲ νύξ 13, 30. Αηστής bei Mark. 15, 7 und Luk. 23, 19 deutlicher bezeichnet: im Aufruhr er-

ή μαρτυρεῖς, ην διδάσκεις; Ινοὺς δὲ, ὅτι καιροῦ δεῖται τὸ ἐρώτημα, πρὸς τὸ κατεπεῖγον ἴσταται, καὶ αὐτίκα ἐξελθών σπουδάζει τοῦτον ἐξελέσθαι τῆς τῶν Ἰουδαίων ὁρμῆς.

griffen; bei Matth. 27, 16 nur δέσμιος επίσημος genannt.

Kap. 19, V. 1. Die Geiselung vor dem Urtheilsspruche wird auch von Luk. 23, 22 erwähnt. Also ist sie nicht die dem Kreuzestod gewöhnlich beigegebene (Matth. 27, 26. Mark. 15, 15), sondern sie sollte als geringere Strafe dem Volke genugthun; daher bei Lukas: παιδεύσας αὐτὸν ἀπολύσω.

Unser Evangelist steigert dieses V. 2 durch den Bericht von dem Hohne der Römischen Söldner. Damit, meint er, hätte ja den Juden genug geschehen sollen. Auch diesen Hohn erzählen Matth. 27, 27 ff. und Mark, 15, 17 erst unmittelbar vor der Kreuzigung. Έξ ἀκανθών steht auch bei Matth. 27, 29; Markus hat, wie hier sogleich folgt V. 5, akardiros. Gewiss ist jenes herzuleiten von akarda, spina - aber dieses bedeutet nicht gerade Dornen (denn es sollte nur Hohn sein), sondern blos Reiser, starres Gewächs. Ίμάτιον πορφυσούν nennen auch Matthäus und Markus; bei Luk. 23, 11 f. wird dieser Purpurmantel erst bei Herodes gegeben. Bei Matth. 27, 31 und bei Mark. 15, 20 heisst es ausdrücklich, man hätte ihm diesen Purpurmantel ausgezogen (¿śśbvoav) - also auch die Dornenkrone abgenommen - vor der Kreuzigung.

- V. 3. Statt καὶ ἔλεγον lesen Lachmann [und Schott], was sehr beglaubigt ist: καὶ ἤοχοντο ποὸς αὐτὸν καὶ ἔλεγον. Es liegt hierin eine besondere Bitterkeit.
- V. 4. "Ich führe ihn heraus, "να γνῶτε, damit ihr wahrnehmt oder einsehet" —, wie ich ihn ja dem blossen Hohn oder nur der Strafe der Geiselung überlassen habe.
- V. 5.  $\Phi o \varrho \tilde{\omega} r$  eben um die empfangene Bestrafung zu zeigen. Wenn das berühmte ecce home! (tde  $\delta$  år $\theta \varrho$ .) nicht blos im gewöhnlichen Sinne gesagt ist: seht ihn! er war ja dem Volke V. 4 angekündigt worden —, so kann das Wort entweder Mitleid erregend sein sollen, oder wie verachtend, dass Gefahr

von diesem nicht erwartet werden könne (Augustin Tract. 116: fervet ignominia, frigescat invidia). Dieses wird auch aus V. 14 bestätigt. Die Kirche deutete es auch immer auf die eine oder die andere Weise, ob sie gleich das Wort sich aneignete, den Menschen Jesus mit dem göttlichen Zuge begabt zu bezeichnen. (Rupertus: intentionem detestamur, vocem amplectimur.)

V. 6. Οι ἀρχιερεῖς καὶ οι ὑπηρέται (s. zu 18, 12): dem Volke legt Johannes auch hier Nichts bei, er nennt nur die Mitglieder des Synedrium und die von ihnen Abhängigen. Ihnen, nicht dem Jesu günstig gesinnten Volke, werden dessen letzte Geschicke Schuld gegeben. Σταύρωσον — dieselbe Anforderung an Pilatus, wie 18, 30 f.: er soll sterben durch dich. Δάβετε καὶ στανο. würde, wenn ganz eigentlich genommen, einen gewissen Hohn gegen die Juden enthalten: thut es, wenn ihr könnt. Indess kann es auch uneigentlich gesprochen worden sein und nur den Sinn haben: richtet ihn nach eurem Gesetze (bringt es mit ihm zum Tode).

Wenigstens wenden die Juden (V. 7) darauf die ganze Anklage. Dieser Zug findet sich nur bei Johannes. Aus der politischen Klage (18, 33) wird eine gesetzliche, in welcher dem Statthalter nur die Anakrisis zustand, d. h. das Sprechen und Vollziehen des Todesurtheils. Ήμεῖς νόμον ἔγομεν ist nicht etwa im stolzen Hohne gegen die Römer als avouot (Röm. 2, 12. 14) gesagt, sondern bedrohend: wir haben ein zu beschützendes Gesetz. Und nach diesem, unserem Gesetz (ήμων nach νόμον hat Lachmann ausgelassen) muss er sterben; ὅτι — ἐποίησεν, sich dafür ausgegeben hat: 5, 18. 10, 33. Υίδς θεοῦ steht hier wohl im höheren Sinne, als in welchem sie selbst die Formel gewöhnlich gebrauchten, = loos 980 5, 18: gottartig, Gott gleich; gewiss nicht im messianischen [Kühnoel] - dann würden sie hier das Wort nicht gebraucht haben; und die messianische

Anklage würde ja wieder eine politische geworden sein.

Aber dem Römer war jener Gebrauch des Namens gerade geläufig. Aus dem Gesetze brauchten die Juden nicht einzelne Sprüche zu nennen — der ganze Geist desselben war ja gegen eine Mittheilung des göttlichen Namens. Vrgl. jedoch Levit. 24, 16 (der Name des Herrn nicht zu entweihen), Deut. 13, 1. 18, 20 (nicht im Namen Gottes zu reden); Matth. 26, 65 wird Jesus deshalb ein βλασφημεῖν Schuld gegeben.

V. 8. Μᾶλλον ἐφοβήθη — nicht das Volk (dieses hatte er ja auch noch nicht gefürchtet), sondern die Person Jesu wurde ihm zweifelhaft (vgl. V. 9). Ganz nach dem Leben ist hier der Römische Freigeist (18, 38) gezeichnet, mit der stillen Scheu vor erscheinenden Göttersöhnen. In demselben heidnischen Sinne steht der Name Gottessohn Matth. 27, 54. Mark. 15, 39.

V. 9. Daher die Frage πόθεν εἶ σύ 7, 27 f.: ob er ein himmlisches Wesen sei? Jesus aber ἀπόκο. — ἔδωκεν, ein anderes Schweigen vor Pilatus als Matth. 27, 12—14; hier weil ein heidnischer Begriff von Gottessohn in Frage stand.

V. 10 deutet den beleidigten Stolz des Römers an. Έξουσίαν ἔχω — καί — Eins wie das Andere steht mir zu. V. 11 wieder ein dunkles Wort: "Du hättest keine Macht über mich, wenn es dir nicht von Oben gegeben worden wäre; darum hat der grössere Schuld, der mich dir übergab." Dieses ist nicht Judas, sondern δ παραδίδ. — σοί, das Synedrium. Παραδ. wie 18, 35. Έξουσία ist genau mit κατ ἐμοῦ zu verbinden; von der Gewalt über Jesum allein ist die Rede. "Ανωθεν natürlich von Gott, 3, 27. 31. Jak. 1, 17. 3, 15. 17; weder vom Synedrium (Semler, Bolten) noch von Cäsar (Usteri). Derselbe Gedanke wie 10, 18 (vgl. Matth. 26, 53. Luk. 22, 53) und hier selbst 18, 11: Gottes Fügung ist, dass es geschehe. Διὰ τοῦτο ist nicht blos

Uebergangspartikel (Kühnoel), sondern: weil du durch die Umstände gezwungen wirst, "fällt mehr Schuld auf diejenigen, welche bösen Willen dabei gehabt haben." Doch wird Pilatus nicht von der Schuld freigesprochen, die Schuld der Schwäche bleibt — daher µetζova, und überhaupt wird die Freiheit des Willens festgehalten im Drange der Umstände. Das Erste also schlägt seinen Stolz nieder, das Zweite tröstet ihn eben damit.

V. 12. Έκ τούτου (6, 66) von da an und um deswillen — in stiller Anerkenntniss — ἐξήτει ἀπολύσαι (V. 10): suchte er nach einem Grunde ihn freizusprechen, versuchte er es, ein Recht dazu zu erlangen. Der Evangelist bezeichnet diese Versuche nicht; es kann hierher auch die Absendung an Herodes gehören Luk. 23, 4—14. Έκραζου nämlich auf Reden des Pilatus. Die politische Anklage wird nach 18, 33 wiederholt. Φίλος τοῦ Καίσαρος ist nicht Ehrentitel (amicus Caesaris), sondern bedeutet: treu ergeben dem Kaiser. Δυτιλ. umfasst auch die Widersetzlichkeit durch die That.

V. 13. Τοῦτον τὸν λόγον wie V. 8. Lachmann [und Schott] haben die sehr beglaubigte Lesart των λόγων τοῦτων (Röm. 10, 14) eingeführt: wie er nur davon hörte, durch die politische Drohung erschreckt. Sein schlechtes Gewissen bezeugt auch Joseph. Ant. 18, 4. 2. [Philo legat. ad Cajum S. 1033.] Das Folgende bis V. 16 soll beschreiben, wie es zu keinem richterlichen Acte habe kommen können in dem Aufruhr. "Er setzte sich auf den Richterstuhl, auf die Stelle, welche Λιθόστο, heisst, in der Landessprache (έβραϊστί) Γαββαθά. Jenes λεγόμ. bezieht sich wohl nicht auf den Originalnamen, sondern es führt die Uebersetzung ein, wie gewöhnlich. Aber die Erwähnung des Originalnamens scheint anzudeuten, dass eine bekannte Oertlichkeit zu Jerusalem gemeint sei, auf welcher das βημα (tribunal) des Statthalters gestanden habe. Acooro. ist ein vieldeutiges Wort, ob man es nun nehme opus tesellatum, musivum, Mosaik — so auch Plinius [Hist. Nat. 33, 61. 64], und desgleichen reden auch der Alexandr. [Esther. 1, 6: ἐπὶ λιθοστρώτου σμαραγδίτου λίθου] und Josephus [Bell. Jud. 5, 5. 2] wenigstens von prachtvollen Fussböden — also mit Steinen ausgelegt, und tragbar nach Suet. Caes. 46: in expeditionibus tessellata et sectilia pavimenta circumtulisse (ähnlich gebraucht Josephus Bell. Jud. 6, 1. 8 und 3. 2 λιθώστροτον von einem Fussboden im Tempel); oder auch Allan (Luther: Hochpflaster), und dieses ist dem πρί, woraus κηρί, angemessener.

V. 14. Παοασκευή τοῦ πάσγα - dieses ist die dritte Johanneische Stelle, welche in der Chronologie der Leidenswoche streitig ist. An sich würden die Worte am natürlichsten übersetzt: Vortag vor dem Pascha - und dann würden auch nach dieser Stelle wie in den beiden vorigen 13, 1. 14, 28 die Juden einen Tag später als Jesus das Pascha gefeiert oder Jesus eben gar nicht das Paschamahl gehalten haben. Aber aus V. 31 erhellt vollkommen, dass der Evangelist unter παρασκ. τοῦ πάσχα den Vorsabbat im Paschafeste verstand (nicht den Vortag zum Pascha) 1). Auch die Drei gebrauchen von demselben Tage der Leidenswoche das Wort παοασκευή: Matth. 27, 62. Luk. 23, 54, und dasselbe ist bei Mark. 15, 42 προ-סמֹββατον. Es ist das jüdische ערבתא [so auch der Syrer] von אָרֶב: heiliger Abend. Παρασκευή hiess dann in der Kirche jeder Freitag. Wäre diese nagaσκευή der Tag vor dem Paschafeste gewesen, so würde V. 31 nicht die Bedeutung des Sabbat hervorgehoben worden sein. Der Sabbat in der Paschawoche hatte besondere Bedeutung und also sein Vortag auch. Aber hier geschieht der Beisatz ην δέ - έκτη ohne

<sup>1)</sup> So auch Böhmer die christlich-kirchliche Alterthumswissenschaft. 2. Bd. S. 112. Winer Gramm. S. 216: der Ruhetag des Pascha, d. i. der zum Pascha gehörige Ruhetag.

hesondere Bedeutung, nur geschichtlich, um diesen wichtigen Moment, den des Urtheilspruches, zu bezeichnen, hervorzuheben. Die bewährte Lesart ist δρα δὲ ώσεὶ ἔκτη. Τρίτη hat man in der alten Kirche bisweilen gelesen. Das Chronicon Paschale, angeblich aus Portus Alexandrinus, beruft sich [Chron. Alex. ed. Bonn. S. 411] für die Lesart τρίτη auf das ίδιόγειρον τοῦ εὐαγγελίστου zu Ephesus [vrgl. über dessen Alter Bengel appar. crit. S. 270 und Wetstein zu uns. Stellel. Theophylact. hält εκτη für eine Verfälschung durch Verwechselung der Zahlzeichen, so dass man Stigma für Gamma gesetzt habe 1). Und bei den übrigen Evangelisten, bei Mark. 15, 25 ausdrücklich, bei Matth. 27, 45. Luk. 23, 44 (die Todesstunde ist die 6te), ist die dritte Stunde als die der Verurtheilung Jesu genannt. Viele haben daher den ganzen Satz ήν - εκτη für unächt gehalten (Kühnoel), oder auch (Olshausen) τρίτη gelesen. Εκτη (vgl. Nonnus) hätte aus der Erklärung der παρασκευή (6ter Tag) entstehen können. so dass der Text ursprünglich gelautet: ἡν δὲ παο. εκτη (dieses entweder ursprünglich oder zur Erklärung beigeschrieben), ώρα δε τρίτη. Will man das EKTH festhalten, so darf man wohl keine wirkliche Differenz bei den Evangelisten annehmen - dazu waren diese Dinge ihnen zu bedeutend - sondern entweder müsste der Evangelist hier eine andere Stundenberechnung befolgt haben (von Tagesanbruch an, und zwar die chaldäische, nicht die Römische, die von Mitternacht an zählte 2); Meyer: früh 6 Uhr), oder

<sup>1)</sup> Doch giebt er auch zu bedenken S. 744, dass Johannes geschrieben habe ώσε ε εκτη· οὐκ είτε γὰρ, ἄρα ἡν εκτη — ἀλλ ώς ἐπιδιστάζων καὶ ἀμφιγνοών· ώσεὶ εκτη· ἄστε οὐδὲν διοίσει ὑμὶν τὸ περὶ τῆς ὅρας φαίνεσθαι μὴ πάντη συντρέχοντας ἀλλήλους τοὺς Εὐαγγ., εἴτε συγχωροίημεν εἶναι διαφωνίαν.

<sup>2)</sup> Dieses auch nachgewiesen von Hug kritisch-exeget. Bemerkungen über die Geschichte des Leidens und Todes Jesu, in der Freyburger Zeitschr. Hft. 5. S. 91 ff. aus Cic. Verr. 7, 17. 37 f. ud Famil. 4, 12. 7, 30. 9, 26.

(Grotius, Wetstein, Tholuck) die sechste Stunde bedeutete die Zeit zwischen der 3ten und 6ten Stunde. Freilich befolgt der Evangelist gewöhnlich die jüdische Zählung: 1, 40. 4, 6. Aber der 6ten Stunde im gewöhnlichen Sinne widerspricht schon das πρωΐ 18, 28 — denn Mittag konnte unter diesen Begebenheiten noch nicht herangekommen sein.

Der Zuruf ίδε ὁ βασιλεύς ύμων V. 14 soll wohl, wie V. 5, zur Erwägung auffordern, dass dieser nicht habe gefährlich werden können; wie dieses auch sogleich V. 15 erweist, die falschen Versuche des Pilatus, ihn zu retten. Die ersten Worte des 15. Verses, durch die der Zuruf der Juden angekündigt wird, werden merkwürdig verschieden gelesen. 'Agor, tolle, ist der gewöhnliche Volksruf; so auch Luk. 23, 18: αίρε entgegen dem ἀπολύειν. Τον βασ. ύμων στανοώσω ist gewiss als Frage zu fassen - nur Meyer als Richterspruch - wie zu ihrer eigenen Schande ausgebracht. Es sprechen auch hier, wie immer bei Johannes, of appreseis. Sie überwinden nun sogar ihren Abschen vor der Römerherrschaft, und wollen selbst mehr als Pilatus dem Cäsar Freund sein. "Wir haben keinen König als den Cäsar."

V. 16. Παρέδωκεν — hier ein dritter Gebrauch dieses Wortes in dieser Geschichte. Hier bedeutet es überlassen, nachgeben im Urtheilspruche. Denn das παρέλαβον bezieht sich gewiss auf ein anderes Subject als die Juden, auf die Römer; auch wenn καὶ ἀπήγαγον [so die rec.] oder ήγαγον [Rödiger, Schulz mit Griesbach] daneben nicht ächt wäre (ausgelassen von Lachmann). ᾿Απάγω steht auch so Matth. 27, 31. Luk. 23, 26 [von wo es Schott hereingekommen denkt]. Aber es ist vielleicht weggelassen worden, weil man παρέλαβον auf die Juden bezog, für welche dann das Abführen nicht passte.

V. 17. Τον σταυρόν αύτοῦ ist recipirter Text, statt dessen sich auch unter And. ίαυτῷ findet oder αὐτῷ (Lachmann) — dieses Letzte nun gar nicht statt-

haft. Johannes spricht also nicht von jenem Dazwischenkommen Simons von Cyrene, dessen die Drei gedenken 1). Baot. τον στ. war die gewöhnliche Formel: sub furca ad supplicium. Aber hier besonders eilt die Erzählung des Johannes. Κοανίου τόπος ist Uebersetzung des Wortes Golgatha, הַּבְּבֹּנְתָּה, mehr dem Sinne nach. Luk. 23, 32 nennt ihn blos Koariov, aber Matth. 27, 33 und Mark. 15, 22 wie hier Koariov vóπου. Ος λέγεται steht passender neben του λενόμενου als ο λέγεται. Wahrscheinlich hatte der Ort erst in der Römeizeit den Namen erhalten, wenn er, wie am Angemessensten ist, Stäte der Schädel, unbegrabener Gebeine, bedeutete; denn solche Verunreinigungen waren unter den Juden nicht verstattet. Und vielleicht war es auch der Ort fur die Römischen Hinrichtungen - doch jüdische gab es ja nicht mehr, und sie waren im Thale Hinnom geschehen. Paulus, Lücke u. A. meinten, der Ort sei von der Schädelform genannt worden. [Hiergegen auch Winer Reallexik. I. S. 512.] Die Sagen in der alten Kirche dürfen hierbei nicht in Anschlag kommen. Έξηλθε wie Matth. 27, 32. Hebr. 13, 13; - daher das Grab daneben V. 41; vrgl. V. 20 εγγυς της πόλεως. Seit Constantin wird nun freilich ein Ort für die Leidensund Begräbniss-Stelle gehalten, welche innerhalb der heutigen Stadt liegt. Die Richtigkeit desselben wurde seit Jonas Korte (Reise nach dem gelobten Lande, 1741) bezweifelt, aber erst von dem neuesten Reisebeschreiber Robinson ausser allem Zweifel gestellt, dass Golgatha nicht an der traditionellen Stelle, sondern wahrscheinlich an einer der grossen Strassen auf der westlichen oder der nördlichen Seite der Stadt gewesen sein könne. Einige Neuere (auch Schubart) hiessen die ältere Ansicht wieder gut, weil die Ring-

<sup>1)</sup> Fritzsche zu Markus S. 681 urgirt diese Differenz: significat Joannes: Jesum suam crucem portavisse, donce ad calvariae tocum pervenisset; vermittelnd urtheilt Neander L. J. S. 631.

mauern der Stadt im J. 41 unter Herodes Agrippa I erweitert und mit um die Vorstadt Bezetha gezogen wurden: Jos. Bell. Jud. 5, 4. 2. Vrgl. Scholz de Golgalhae et sancliss. Jesu Christ. sepulcri silu. Bonn. 1825.

V. 18. In der Stellung des Kreuzes Jesu ἐντεῦθεν — μέσον δέ — lag eine Römische Verhöhnung der Königswirde (1 Reg. 22, 19 der mittlere Platz Ehrenstelle), welche nach V. 19 den öffentlichen Grund der Hinrichtung abgab. Ἄλλους δύο, Matth. 27, 38 und Mark. 15, 27 nennt sie δύο ληστάς, Luk. 23, 32 δύο κακούργους.

V. 19. Titlos steht bei Johannes allein; der eigentliche Name titulus crucis (Suet. Calig. 32: praecedente titulo qui caussam poenae indicaret). Die Inschrift ist verschieden bei allen Vieren; die bei Johannes, die ausführlichste, ist die kirchlich gangbare geworden. Gewöhnlich waren die öffentlichen Schriften der Römer nur in den beiden Sprachen, der griechischen und lateinischen. Bei den Juden (hier nach V. 20) oder am Pascha ging man von jener Sitte ab. Die drei Sprachen werden ausser hier nur noch bei Luk. 23, 38 erwähnt. Vrgl. Sam. Reyher de crucifixi Jesu titulis. Kil. 1694. [Alberti de inscriptione crucis Christi. Lips. 1725.] Ο βασιλεθς τῶν Ἰονδ. steht wie 18, 39 nicht aus Hohn (so wieder die Neuesten), sondern in Römischer Weise als Anklagetitel.

V. 20 ist des Folgenden wegen (bis V. 22) beigesetzt. Eyy $\psi\varsigma = \kappa a i \ \eta v$  darum von Vielen gelesen und Allen verständlich, darum aber auch den Juden unangenehm.

V. 21. "Ort Elas — weil er vorgegeben hat. Die Antwort V. 22 erklärt in gewöhnlicher Weise, dass er Nichts ändern könne und wolle (Genes. 43, 14), vielleicht in Verdruss über das jüdische Andringen, vielleicht auch weil es nicht Römischer Brauch bei öffentlichen Schriften war.

V. 23, Nach Römischen Gesetzen bis auf Hadrian

kamen denen, welche die Hinrichtungen vollzogen, die Kleidungsstücke des Gerichteten zu, spolia - pannicularia 1). Vier Wächter, wie hier, waren wohl gewöhnlich - AG. 12, 4. Ίμάτια, mehre Oberkleider (Lücke), oder der Plural kann auch nur Eins bedeuten. Kal του γιτωνα sc. έλαβου. Jener heisst ανοαφος εκ τῶν - ohne Nath, gewebt aus dem Ganzen von Oben. Δί δλου und εκ των άνωθεν stehen neben einander. Die Sache ist im Orient sehr gewöhnlich. Vgl. Korte in Paulus Sammlung, der merkwürdigsten Reisen in den Orient, 1792. 3. S. 182; beim Priestergewand war es nach Josephus gebräuchlich (Antiq. 3, 7. 4). Aber der Evangelist will damit nichts Besonderes erzählen (die Kirche fand ein Symbol für sich und ihre Untheilbarkeit darin), sondern er erwähnt es nur des prophetischen Citats wegen V. 24, wie dieses auf ein Loosen neben dem Theilen hingewiesen habe.

V. 24. "Nicht zerschneiden, sondern loosen wollen wir, wem es zufallen solle."  $Iva \pi \lambda \eta \varrho \omega \vartheta \tilde{\eta}$ , die Stelle Ps. 22, 19. Im Original bedeutet das Theilen und Loosen dasselbe (es ist von Plünderern die Rede; das Verloosen soll nur das Bild steigern), hier wird es auf Verschiedenes bezogen. Bei den übrigen Evangelisten wird das Loos über alle diese Kleider geworfen. Oi —  $i\pi oi\eta\sigma av$  kann, wenn es nicht blosse Uebergangsformel ist, die sich von dem Schlechten und von den Mishandlungen wegwendet, den Sinn haben, wie 12, 16: unbewusst erfüllten sie eine Weissagung.

V. 25. Von den Jüngern ist im ganzen Abschnitte gar nicht die Rede; nur von dem Einen, δν ηγάπα

<sup>1)</sup> Ulpian Digest. 48. tit. 20, qui est de bonis damnatorum 6: Pannicul. sunt ea, quae in custodia receptus secum attulit, quibus inductus est, cum quis ad supplicium ducitur. Hadrian beschränkte, der Etymologie des Wortes gemäss, diese Spolien auf Kleidung, die der Gefangene eben anhatte, kleines Geld und Ringe von geringem Werthe.

V. 26 wird wie voraussetzend gesagt, dass er dabeigestanden habe. Bei Luk. 23, 49 heisst es πάντες οί νεωστοί αὐτοῦ hätten von Ferne gestanden. Die Mutter Jesu wird von keinem Evangelisten ausser hier erwähnt. Lukas redet unbestimmt von Frauen, die von Galiläa her ihm nachgefolgt seien. Matth. 27, 56 und Mark, 15, 40 nennen die beiden anderen Marie'n und dazu Salome, die bei Mark. 16, 1 allein auch in der Auferstehungsgeschichte erwähnt wird. Der Name Khoxag steht hier allein, ein anderer, ursprünglich griechischer, ist Kheónas Luk. 24, 18. [Winer Reallex. 1. Bd. S. 783.] Aber bei Matthäus und Markus heisst diese Maria Mutter von Jakobus dem Kleinen und Joses, Jakobus aber Matth. 10, 3. Mark. 3, 17 Alphaus Sohn - also ist Klopas nur die nichtpalästinensische Form des Namens בלפי Hier allein heisst diese Maria Schwester der Mutter Jesu, daher die άδελσοί, zu denen Matth. 13, 55. Mark. 6, 3 auch Jakobus und Jose gerechnet werden, hiernach Geschwisterkinder sind. In der Auferstehungsgeschichte bei Matth. 28, 1 heisst iene Maria ή άλλη Μασία. - Είστήκ, kann ohne besondere Bedeutung stehen heissen, wie 18, 16. Aber es kann hier auch entweder den entflohenen Jüngern entgegenstehen oder ein Festgehaltensein vom Schmerz bedeuten sollen. So das berühmte stabat mater, dabei mit Bezug auf Luk. 2, 35: ipsius animam pertransibat-gladius.

V. 26 und 27 sind dem Johannes bekanntlich eigen. Das liegt wenigstens darin, wenn wir der Erzählung glauben, dass Maria (ungewiss, ob sie bisher noch einem Hauswesen vorgestanden) Jesus nach Judäa gefolgt sei und dieser Sohnespflicht an ihr geübt habe. "Ον ἡγάπα, wie 13, 23. Bemerkenswerth ist, dass dieses Prädicat nur in diesen letzten Reden erscheint. Solche Züge aber, wie V. 27, konnten doch kaum erdichtet werden, und für die Legende (Mutter und Geliebter beisammen) war die Zeit doch immer zu früh, in der das Evangelium geschrieben sein

konnte. Eis  $\tau \grave{a}$  tôla bedeutet nicht gerade: in sein Haus, sondern: er sah sie zu seiner Familie gehörig an. Tà tôla ist das Familienleben. Also konnten sie der Tradition nach in Jerusalem beisammen wohnen, ohne dass Johannes gerade dahin bürgerlich gehört hätte. Ar êk.  $\tau \tilde{\eta} s$   $\tilde{\omega} \varrho as$  hat natürlich ganz unbestimmte Bedeutung — es kann auch nur heissen sollen, dass es um dieser Scene willen geschehen sei.

V. 28. Είδώς, wofür die lateinische Kirche auch ίδών liest, steht auch 18, 4. Es meint der Evangelist immer ein höheres Wissen in solchen Worten. Τετέλεσται steht ohne Beziehung auf Weissagungen (von der Erfüllung dieser wird τελείσθαι auch nur bei Lukas (18, 31) und Apoc. 17, 17 gebraucht, sonst immer τελειοῦσθαι, das sogleich folgt): "dass zu Ende gegangen sei" - vrgl. 13, 1 - nämlich sein Erdengeschick. Bemerkenswerth ist der nicht gewöhnliche Begriff vom Ende im Tode; vrgl. auch τελείν 2 Tim. 4, 7. "Ινα τελ. ή γραφή gehört zum διψω. Βεί τετέ-LEGTAL, wohin es Bengel, Semler, Tholuck beziehen, wäre es sehr überflüssig, ja es würde den Begriff von τελείσθαι stören. Es ist merkwürdig, dass in diesen letzten Scenen auch Johannes (V. 24 und 26 f.) mehr auf Erfüllung von Weissagungen Rücksicht nimmt. Vielleicht will er hier auch andeuten, dass es kein menschliches Bedürfniss gewesen sei, in welchem Jesus jetzt gesprochen habe - und dass auch dieses nur zur Schmach für ihn gewesen sein würde. Das διψώ nach dieser, der älteren Auffassung bezieht sich also auf Ps. 69, 21: εὶς τὴν δίψαν μου ἐπότισάν με όξος. Diesen Ruf hat Johannes allein - bei den Dreien wird ein Darreichen von Getränk vor der Kreuzigung in gewohnter Art, um zu betäuben, erwähnt. Doch vrgl. auch Matth. 27, 48. Mark. 15, 36, wo einer der Juden unaufgefordert den Trank reicht. Bei Johannes geschieht es wohl von einem Wachethuenden.

V. 29. Έκειτο wie 2, 6 ήσαν in einer ähnlichen Beschreibung. "Οξος ist posca, schlechtes Getränk für

die Wachethuenden. Οί δέ - sind ohne Zweisel dieselben, wie V. 23. Die Worte sind sehr verschieden gelesen worden; ohne of dé, wie Lachmann fund Meyerl lesen: σπόγγον οὖν μεστὸν τοῦ ὄξους ύσσώπω. Die rec. ist mehr nach Matth. 27, 48 und Mark. 15, 36. "Einen Schwamm brachten sie zu seinem Munde" ύσσώπω περιθέντες. Hier entstanden nun vielerlei Meinungen, durch welche man es beseitigen wollte, dass ein Stengel von Ysop gebraucht worden sei, welcher selbst sprüchwörtlich nur als kleine Pflanze bekannt ist (1 Reg. 4, 33), und so auch unter uns wächst. Daher conjicirten Andere Anderes, Camerarius Idem Sylburg zu Nonnus beistimmte]: ύσσω (Wurfspies) ποοπεριθέντες. Allein der Ysopname konnte vielerlei Arten umfassen - wirklich treibt ein Ysop in Syrien starke Stengel (daher Matthäus κάλαμος hat) - und die Kreuze waren niedriger als man sie gewöhnlich darstellt, wenig über Manneslänge. Dass die Art des Stabes namentlich erwähnt wird, hat vielleicht keine Bedeutung; doch kann auch auf den heiligen (Reinigungs-) Gebrauch des Ysop Rücksicht genommen worden sein, Lev. 14, 4 ff. Ps. 51, 9.

V. 30. Τετέλεσται, wie oben V. 28: consummatum est. Παρέδωκεν τὸ πνεῦμα = παρατιθέναι τὸ πνεῦμα Luk. 23, 46. Vielleicht ist die Formel nicht blos als gewöhnliche Todesformel gebraucht, sondern deutet hin auf die freie Macht Jesu über sein Leben 10, 18.

V. 31-37 findet sich bei Johannes allein. Offenbar will er auch in diesem Abschnitte erfüllte Weissagungen nachweisen (s. zu V. 28). Gewiss hat er weder einen Beweis für die Wahrheit des Todes Jesu führen wollen — diese stand im Urchristenthum viel zu fest — noch dem Doketismus widersprechen, gegen den die Erzählung freilich gebraucht wurde. Zwischen Iov $\delta a \tilde{\iota} o v - \hat{\eta} \varrho \delta \tau \eta \sigma a v$  sind drei Zwischensätze eingeschoben: "damit die Leiber nicht blieben am Kreuze zur Sabbatszeit, da ja Vorsabbat war, denn dieses war ein grosser Sabbat." Das  $\hat{\epsilon} \pi \epsilon i \pi a \varrho a \sigma \kappa$ .  $\eta r$ 

gehört zu ἐν τῶ σαββ. — das ἦν — zu ἴνα μέ —. Der gewöhnliche Römische Brauch liess die Gerichteten am Kreuze bis zu dem natürlich langsamen Tode. Die Juden, ohne vielleicht an Gesetzesstellen zu denken (Deut. 21, 22 handelt blos von aufgehangenen Leichnamen, und nicht von der Zeit des Sabbats), fanden dieses wenigstens am Sabbat entweihend. Meyάλη 7, 37. Έκείνη ist die rec. [gebilligt von Scholz]; die neuere Kritik liest ἐκείνου, jenes ist griechischer und steht auch 1, 40. 20, 19. Κατάγυυσθαι τὰ σκέλη, crurifragium, ist gewöhnliche Formel für schnelle, gewaltsame Tödtung der Gekreuzigten. Σκέλη sind nicht blos crura, sondern Gebeine überhaupt. Alosσθαι ferner bedeutet nicht blos tolli, sondern hinweggeschafft werden, das Begräbniss mit eingeschlossen; vrgl. V. 38.

V. 32. Τοῦ μὲν πρώτου — τοῦ δ' ἄλλου, Beider nach einander, also grausame Verzögerung. V. 34. Statt des unbestimmten Einer der Soldaten nennt die kirchliche Sage (Evang. Nicod. c. 10) ihren Anführer Longinus — den Anführer wohl, weil dieser nach Matth. 27, 54. Mark. 15, 39 seine Verwunderung über den schnellen Tod Jesu geäussert hatte. Bei den Dreien sind freilich diese Römischen Soldaten Zeugen von dem Sterben Jesu, so dass sie keiner näheren Ueberzeugung bedurft hätten. Gewöhnlich nahm man daher an, diese seien Andere. Hier aber ist nun Alles vielgedeutet — sonst galt Alles für ein Geheimniss 1) — in der neueren Zeit für historisch wichtig, in Hinsicht auf die Wirklichkeit des Todes Jesu.

<sup>1)</sup> Namentlich in dem Heraussliessen von Wasser und Blut sahen die Kirchenväter ein Wunder. So Origenes c. Cels. II. 36: τῶν μὲν οὖν ἄλλων νεκρῶν σωμάτων τὸ αἶμα πίγνυται, καὶ τδωρ καθαρὸν οὐκ ἀποὐψεῖ· τοῦ δὲ κατὰ τὸν Ἰησοῦν νεκροῦ σώματος, τὸ παράδοξον, καὶ περὶ τὸ νεκρὸν σῶμα ἡν αἶμα καὶ τδωρ ἀπὸ τῶν πλευρῶν προχυθέν. Und nach derselben Betrachtung ruft Euthymius aus: ὑπερφυὶς τοῦτο τὸ πρῶγμα καὶ τρανῶς διδάσκον, ὅτι ὑπὲρ ἄνθρωπον ὁ νυγείς.

Viele Codd. setzen unseren 34. Vs. auch nach Matth. 27, 49, ganz gegen Sinn und Zusammenhang dieser Stelle. Aber es ist Alles unbestimmt, und, wie gesagt, nicht um einem Beweise zu Grunde zu liegen, sondern blos wegen der Erfüllung von Weissagungen. Das Durchbohren der Seite Jesu geschah zur Prüfung. ob noch Leben in ihm sei, oder zur Versicherung des Todes. Aber die Worte, in denen erzählt wird, sind wieder vieldeutig und wenigstens für die ärztliche Untersuchung sind sie alle nicht geeignet. Benutzt wurde hierfür unser Bericht von Beza, Grotius, Th. Bartholinus [dänischer Arzt, der hellere Ansichten namentlich über physische Dämonologie verbreitet hat] de latere Christi aperto 1685, Gruner de morte J. Christ. vera 1805; dagegen Paulus Comment. 3, S. 810 ff. Exeg. Handb. III. 2. S. 781 ff. Ausserdem vgl. Abh. in Klaiber's Stud. d. Würtemb, Geistl. Bd. II. 1830, H. 2. Abh. 3 Igegen die willkührliche Hypothese des Verf. der Xenodochien, Heilbronn 1826, dass der Scheintod Jesu planmässig ausgesonnen und herbeigeführt seil. Schmidtmann medicinisch-philosophischer Beweis, dass Jesus nach seiner Kreuzigung nicht von einer todähnlichen Ohnmacht befallen gewesen. Osnabr. 1830. Andere bei Hase L. J. S. 207.

Bei  $\pi\lambda\epsilon\nu\varrho\acute{a}$  ist unbestimmt, welche Seite, bei  $\nu\acute{v}\tau$ - $\tau\epsilon\iota\nu$ , ob gerade ein tiefer Stoss gemeint sei. Es kann dieser gemeint sein; bei Homer ist dieses sogar die gewöhnliche Bedeutung (Iliad. V. 45:  $\tau\grave{o}\nu$   $\mu\grave{e}\nu$  'Iδομε- $\nu\epsilon\dot{v}\varsigma$  —  $\check{\epsilon}\gamma\chi\epsilon\ddot{\nu}$   $\mu\alpha\kappa\varrho\~{\varrho}$   $\nu\acute{v}\~{\varsigma}$ ) — also nicht blos pungere, ritzen. Auch  $\lambda\acute{o}\gamma\chi\eta$  ist kein Wort ganz bestimmter Bedeutung [leichter Wurfspies — schwere Lanze]. Die lateinische Kirche hat oft  $\check{\eta}\nu\iota\iota\check{\varsigma}\varepsilon$  gelesen, die Vulg. aperuit übersetzt. Eben so vieldeutig sind die Ausdrücke:  $\epsilon\dot{v}\eth\dot{v}\dot{\varsigma}$   $\check{\epsilon}\check{\varsigma}\check{\eta}\lambda\eth\epsilon\nu$ ; ob in reichlichem Ausflusse oder nur herausdringend, und al $\mu$ a καὶ  $\check{v}\eth\epsilon\varrho$  kann Wasser (angehäuftes) und Blut bedeuten oder auch schon zersetztes Blut; abgesehen davon, wenn es — was nicht wahrscheinlich ist [dagegen auch Wi-

ner Realwörterb. I. S. 673] - als Hendiadvoin gesetzt wäre: blutiges Wasser (Lymphe) oder wässeriges Blut. Und immer würde es wenigstens (wenn auch der Tod Jesu empirisch bestätigt würde) zweifelhaft bleiben, ob der Tod durch diese Wunde erfolgt sei, oder vorher gekommen und durch diese Erscheinung bestätigt. Die gewöhnliche Meinung ist die, es sei eine Herzverwundung geschehen, Wasser habe sich im Perikardium befunden, wie bei denen, die vor Beängstigung sterben [Gruner], und jener Stich sei tödtlich gewesen. Aber gewiss hat auch überhaupt Johannes diesen Umstand in keiner besonderen Absicht erwähnt. weder um etwas Symbolisches auszudrücken (Strauss 1): 1 Joh. 5, 8), noch endlich auch etwas Wunderbares, dass aus einem Todten Blut geflossen sei (auch Theophylactus). Es lag ihm, weil er nur auf die Erfüllung der Weissagungen sah, nur am Durchbohren. Vielleicht (denn das έδωο καὶ αίμα tritt uns zu ausfährlich entgegen) war diese Formel sogar gewöhnlich von dem, was man in geöffneten Leichnamen sah. Und er meint nur, der Körper sei völlig geöffnet, durchbohrt gewesen.

V. 35. 'Ο έωρακώς — nämlich dem Folgenden (V. 36 f.) nach nicht blos das zuletzt Erzählte, sondern Alles, was sich auf das nicht Zerschlagen- sondern Durchbohrtwerden bezieht. "Derselbe, welcher es geschaut hat, hat es bezeugt." Die Worte sprechen ohne Zweifel aus, dass ein Augenzeuge, und zunächst (denn von Anderen war ja nicht die Rede gewesen) jener Jünger V. 26 dieses geschrieben habe. Es ist also die Wahl, ob diese Schrift betrügerisch

<sup>1)</sup> Aehnlich allegorisirt unsere Stelle Claudius Apollinaris (Routh rell. sacrae I. S. 150): ὁ ἐκχέας ἐκ τῆς πλευρᾶς αὐτοῦ τὰ δύο πάλιν καθάρσια, ΰδωρ καὶ αἴμα, λόγον καὶ πνεῦμα. Eine Anspielung auf das Taufwasser fand auch Tertull. de bapt. 9: perseverat testimonium baptismi usque ad passionem; quum deditur in crucem, aqua intervenit (sciunt Pilati manus); quum vulneratur, aqua de latere prorumpit (scit lancea militis).

untergeschoben worden sei, oder dem Johannes, d. i. seiner Gemeine, angehöre. Μεμαφτύφηκε, hat es hier bezeugt. Άληθινή — οίδεν, er ist glaubhaft — er hat sich vollkommen überzeugt. Ganz falsch ziehen Schulz [und Rödiger syn.] eine Parenthese von καὶ — οίδεν, so dass ὅτι ἀληθή λέγει von μεμαφτύφ. abhängig wäre. Eher würde dann mit Lücke [und Schott] die Parenthese bis λέγει fortzusetzen sein. Denn ἵνα καὶ ὑμεῖς πιστ. bezieht sich auf μεμαφτύφηκε: "sein Zeugniss mag zu eurem Glauben gereichen."

V. 36 setzt also aus einander, was ihm die Ereignisse V. 31—33 bedeuten. Erfüllt wurde Exod. 12, 46, vrgl. mit Num. 9, 12, die vom Paschalamme handeln. Diesem wurde im Urchristenthum eine typische Beziehung auf Jesum gegeben I Kor. 5, 7. Wurde der Tod Jesu als ein Opfertod genommen, so war es natürlich, ihn vornehmlich als ein Rettungsopfer zu fassen, wie es das Paschalamm gewesen sein sollte. Also ist nicht nöthig die Worte auf Ps. 34, 20 [Hahn] zu beziehen: dem Gerechten ἐν δστοῦν οὐ συν-

τριβήσεται.

V. 38 – 42 die Begräbnissgeschichte, die bei den Uebrigen (Matth. 27, 57 ff. Mark. 15, 42 ff. Luk. 23, 54 ff.) fast ganz gleich ist; nur wird hier Nicodemus

neben Joseph erwähnt. Bei Allen, und ganz in der Ordnung, wird die Bitte bei Pilatus angebracht. 'Agiµaaaia ist die arämaisch-griechische Form von ארטחא Luk. 23, 51 nennt sie πόλις του Ἰουδαίων, daher wohl das Rama bei Jerusalem Matth. 2, 18. Dieser Mann wird bei Allen hier erwähnt - das av - Ingov deutet wohl auch auf frühere Anwesenheiten Jesu in Jerusalem hin, wie sie Johannes erzählt. Und zwar keκουμμένος: sich als Schüler Jesu insgeheim haltend. Der φόβος τῶν Ἰουδαίων war schon 7, 13 erwähnt. Aigew wie V. 31. Die Drei sagen schlechthin: er bat um den Leib Jesu. Das Begraben galt als ein Dienst der Jünger Mark. 6, 29. Bei Mark. 15, 46 und Luk. 23, 53 heisst es ausdrücklich καθελών αὐτό - er selbst nahm ihn vom Kreuze ab; hier von Pilatus: er liess es zu; denn eigentlich kam es Denen zu, die ihn gekreuzigt hatten. Bei Johannes aber, welcher die Geschichte von V. 31 an allein hat, war dieses Abnehmen gewiss schon geschehen. Es war übrigens dieses Ueberlassen des Leichnams eine Ausnahme vom Römischen Brauch, nach welchem nur Familienglieder diese Erlaubniss erhielten.

V. 39. 'Ο — νυκτός hier mit dem bedeutsamen Beisatze τὸ πρῶτον: jetzt nicht mehr furchtsam, als unmittelbare Gefahr da zu sein und Alles verloren schien. ', Er brachte an 100 Pfund." Λίτρα wie 12, 3. Das Maass ist auch hier wohl das gewöhnliche 1). Es wurde bei ansehnlichen Bestattungen Weihrauch sowohl eingebunden (V. 40) als verbrannt und in die Gruft gestreut 2 Chron. 16, 14. [Joseph. Ant. 17, 8. 3.] Μίγμα σμύρτης καὶ ἀλόης, Myrrhenharz Matth. 2, 11 und Aloe, Holz des Baumes ξυλαλόη. — 'Εν δθον. μετά — sie schlugen den Leichnam ein in Binden

<sup>1)</sup> Michaelis in der Begräbniss- und Auferstehungsgeschichte S. 68 ff. bemüht sich, ein kleineres Gewicht unterzuschieben; Olshausen meint, dass das Uebermaass natürlicher Ausdruck der Verehrung jener Männer für Jesum gewesen.

(δθόνια Luk. 24. 12) zusammen mit dem Weihrauch. Καθώς (11, 44) nennt die jüdische Sitte im Gegensatz zu dem ägyptischen Einbalsamiren. Bei den Dreien geschieht die Bestattung nur in Leinwand und Binden. Erst die Frauen kommen später mit Weihrauch zur Gruft; bei Matthäus ist von Weihrauch anch bei diesen nicht die Rede: Matth. 27, 59. Mark. 15, 46. Luk. 23, 53. 24, 12. Mark. 16, 1. Luk. 24, 1. Es ist nur die erste Huldigung der Männer übergangen worden.

V. 41. Ἐν τῷ τόπῳ, wenn gleich V. 42 ἐγγνός steht, deutet gewiss nicht auf unmittelbare Nähe hin; dagegen wäre die jüdische Scheu vor der Richtstäte gewesen. Die kirchliche Legende lässt Calvaria und Grab ganz beisammen gewesen sein. Μν. καιν. ἐν ψ — auch dieses gehört zu den Ehrenbezeugungen des Joseph; etwas Aehnliches Mark. 11, 2. Auch Johannes meint aber wohl, was Matth. 27, 60 ausdrücklich sagt, dass die Gruft Familiengruft des Joseph gewesen sei, wiewohl dieses durch die Bemerkung V. 42 geschwächt wird.

V. 42. Διὰ τὴν πας.: weil der Sabbat nahe war. Also liegt in den Worten kein blos allgemeiner Sinn: weil Par. war, sondern weil sie es so war, eine solche Par.; weil also die Stelle nahe war und die Zeit drängte, begruben sie ihn in der Nähe.

In der Auferstehungsgeschichte Kap. 20, 1 ff. werden auch von Johannes Einzelnheiten verschieden von dem Berichte der Drei erzählt, wie diese unter sich wieder nicht übereinstimmen, nämlich was die Engelerscheinungen anlangt und die Personen, welche zuerst zum Grabe gekommen und Jesum gesehen. Vormals legte die Bestreitung 1) der ganzen Begebenheit

An die Zahl der Engel in der ganzen Auferstehungsgeschichte stiess sich schon Celsus; daher ihn Origenes c. Cels.
 V, 56 darauf verwies, dass die Evangelisten verschiedene Engel meinen: Matthäus und Markus den, der den Stein abgewälzt

viel Gewicht auf diese Differenzen. Vrgl. Griesbach de fontibus, unde Evangelistae suas de resurrectione domini narrationes hauserint, wieder in den Opusco. 2. 241 ff. A. H. Niemeyer de evangg, in narrando J. Christ, in vitam reditu dissensione etc. Hal. 1824. Im Gegentheil aber erhellt aus jenen Differenzen, dass die Tradition und die Evangelisten selbst einen Unterschied gemacht haben zwischen der Hauptsache, dem eigentlichen Factum, in welchem sie vollkommen übereinstimmen, und welches als wirkliches, äusserliches Ereigniss (nicht blos aus Vision) theils nach seinen Zeugnissen, theils nach seinen Erfolgen völlig sicher steht - und dem Ausserwesentlichen und der Form. Zu dieser gehören die Engelerscheinungen, welche auch unser Evangelium, da sie hier ein stehendes Bild waren, beibehält. Durch das Engelbild wird im israelitisch-jüdischen Stile 1) ein menschliches Ereigniss gehoben, geweiht, und 2) insbesondere die blos menschliche Ursache und Wirksamkeit von Etwas abgewiesen.

V. 1. Bei den Dreien sind mehre Frauen ausser Maria Magdalena (Luk. 24, 1 nennt keine), welche zugleich zum Grabe kommen. Doch liegt Etwas davon auch hier in οἴδαμεν V. 2 [Michaelis]. Η μία τῶν σαββ. steht bei Johannes und bei Lukas; bei Matth. δψὲ σαββάτων, aber dann auch εἰς μίαν σαββάτων, bei Mark. διαγενομένον τοῦ σαββ. Unsere Formel findet sich auch AG. 20, 7, ähnlich 1 Kor. 16, 2. Entweder bedeutet in solchen Stellen σάββατα die Woche (Luk. 18, 12), oder der Genit.: nach dem Sabbat. Gewiss aber ist ἡ μία = ἡ πρώτη. Πρωτ — οὔσης ist von ganz gleicher Bedeutung mit den Formeln der Uebrigen: Matth. τῷ ἐπιφωσκούση εἰς μίαν — Mark. 16, 2 λίαν πρωτ, Luk. δρθρον βαθέος. Εἰς τὸ μεημεῖον 11, 31: nach der Gruft hin. Λίθον ἡομ., dass der an der

habe, Lukas und Johannes diejenigen, welche als Berichterstatter für die Frauen aufgestellt waren.

Höhle vorgesetzte Stein hinweggenommen sei – als Zeichen bei allen Evangelisten, dass das Grab leer sei.

V. 2 ff. Das Staunen Aller, ohne eine Ahnung von dem Geschehenen zu haben; daneben aber die Freundschaft und Verbindung der Jünger zu bemerken, da ihrer Meinung nach ja doch diese Sache ein Ende genommen hatte. Zunächst geht jene Maria zu Simon Petrus, der auch Luk. 24, 12 erwähnt wird; dort geht er allein zur Gruft; hier mit ihm der Andere. Hoav, wahrscheinlich geht dieses auf die Juden, dass sie den Leichnam hinweggenommen und unehrenhaft bestattet hätten, wie diese Matth. 27, 64 etwas Aehnliches von den Jüngern gemeint hatten.

V. 3. Ήρχοντο scheint dem ηλθε πρώτος V. 4 zu widersprechen; aber jenes Imperf. schon 4, 30: sie gingen hin. In diese Erzählung von Johannes und Petrus hat wohl nicht blos geschichtliche Genauigkeit gelegt werden sollen, sondern es soll in dem Einen mehr die Gunst des Zufalls, in dem Anderen, in Petrus, der grössere Eifer hervorgehoben werden. "Beide beeilten sich, der Eine kam zuvor an die Gruft, der Andere aber ging hinein."

V. 5. Τὰ δθόνια, bei Lukas steht noch μόνα dabei, welches auch hier bisweilen beigesetzt worden ist. Οὐ μέντοι εἰσῆλθε, Wetstein und Grotius mit Verweisung auf Num. 19, 16: ne pollueretur; vielleicht besser: vor Staunen.

V. 6 steht  $\theta \epsilon \omega \varrho \epsilon \tilde{\iota}$  dem  $\beta \lambda \dot{\epsilon} \pi \epsilon \iota$  V. 5 deutlich entgegen. V. 7.  $\Sigma o \nu \delta \dot{a} \varrho \iota o \nu$  wie 11, 44. °O —  $a \dot{\nu} \tau o \tilde{\nu}$ , welches sein Haupt bedeckt, eingehüllt hatte. "An einer Stelle für sich ( $\epsilon \dot{\iota}_{\delta} \epsilon \nu a \tau \delta \pi o \nu$ ) zusammengebunden"; nämlich an der Stelle des Hauptes, nicht: wie mit Absicht, Ordnung hergelegt, sondern: Alles, wie abgefallen vom Leibe.

V. 8 u. 9 wird Alles umständlich berichtet, weites den Jüngern so bedeutend war. Έπίστ., er glaubte an die Auferstehung [Lücke] nicht blos: glaubte der Erzählung V. 2, dass der Leib nicht da sei; oder

(Erasmus, Grotius, Bengel): glaubte der Rede des Weibes: ηραν — μνημεῖον. Denn dafür hat πιστεύειν zu viele Bedeutung bei unserem Schriststeller. Vielmehr steht εἰδέναι dem πιστεύειν entgegen, in gewohnter Johanneischer Art: "Er glaubte, weil sie noch nicht wussten", und dazu ganz passend δεῖ. Ή γρ. bedeutet auch hier dem Sinne nach so viel als göttliche Bestimmung. Also ist nicht an einzelne Stellen zu denken. Vrgl. Luk. 24, 26 f. 45 f. 1 Kor. 15, 4. Von den Weissagungen Jesu über seine Auferstehung ist auch hier nicht die Rede, wiewohl auch Johannes, wenigstens ein Mal 16, 19 ff. solche erwähnt. Es ist wohl die Meinung aller Evangelisten, die Luk. 9, 45. 18, 34 offen ausspricht, dass jene nicht verstanden worden sind.

V. 10. Ποὸς έαυτούς, gerade so Luk. 24, 12 ἀπηλθε προς έαυτόν (AG. 28, 16 καθ έαυτόν); auch Joseph. Ant. 8, 4. 6 schreibt: πρός αύτους εκαστος απήεσαν. V. 11. Maria aber είστήκει, blieb im Schmerze stehen. Die Erscheinung des Auferstandenen wird auch Mark. 16, 9 aus unserer Stelle jener zuerst beigelegt; Matth. 28, 9 mehren dieser Frauen. Die Engelerscheinung ist bei Johannes fast wie bei Lukas: Zwei Engel und zwar im Grabe. Aber bei Lukas treten sie plötzlich unter diejenigen, welche das Grab besuchen (ἐπέστησαν αὐταῖς V. 4). Matthäus und Markus haben nur einen Engel, der bei jenem über, bei diesem in dem Grabe sich befindet. Alles dieses und auch die Art der Erscheinung - ohne Schreck und Staunen, wie bei einer gewöhnlichen Erscheinung zeigt, dass es nur zur Form der Darstellung gehört habe. Hier redet unser Evangelist ganz die gewöhnliche Sprache. V. 12. Ev λευκοῖς - stehendes Bild bei Himmelserscheinungen Matth. 28, 3. Mark. 16, 5. Apoc. 3, 4, Lukas hier in gleichem Sinne: ἐν ἐσθήσεσιν ἀστραπτούσαις. "Οπου έκειτο ist deutlich beigesetzt, wie um die Stelle zu weihen oder Gottes Wirksamkeit zu bezeichnen.

V. 13 wie V. 2, nur του κύριου μου. V. 14. Έστράωη είς τὰ ὀπίσω - auf ein vernommenes Geräusch 1). Θεφοείν ist immer ein Wort höherer Bedeutung; hier aber: vor sich sehen, ohne zu erkennen. Dieses Nichterkennen kommt wieder vor 21, 4 ff.; auch Luk. 24, 16. Die alte Kirche fand eine wesentliche Veränderung, schon Verklärung vom Leibe Christi darin, sogleich nach der Auferstehung: nicht im Sinne dieser Erzählungen. Die neuere Zeit erklärte es aus der Veränderung im Aeusserlichen Jesu durch das letzte Geschick. Aber die Evangelisten selbst sprechen wohl überall nur von einem halben Sehen (εστράφη bezeichnet ein halbes Umwenden, dem erst V. 16 στοαφείσα folgt, und nun erst das Erkennen Jesu); hier vielleicht soll auch noch das Versinken des Weibes in ihren Schmerz beschrieben werden. Die evangelischen Berichte sprechen gern davon, um das spätere Sehen und Erkennen desto bestimmter und sicherer darzustellen. Denn wie sie den Tod Jesu als etwas Entschiedenes, als ein anerkanntes Factum ansehen (weil er vor aller Welt erfolgt war): so ergreifen sie jede Gelegenheit, von seiner wahrhaften Auferstehung zu sprechen.

V. 15. Die Meinung, dass er der Gärtner sei, soll keine besondere Bedeutung haben. Sie lag ja hier, da die Scene im Garten war, am Nächsten. Die Vermuthung der Maria weicht gutmüthig von der vorigen V. 2 ab: Vielleicht haben nicht die Feinde, sondern Leute ohne bösen Willen den Leichnam entfernt. Bastäser zu 12. 6; hier allerdings: tragend hinwegnehmen. '100 nicht; wieder hierher, sondern: ich

<sup>1)</sup> Sehr künstlich Theophylact. S. 361: Έσικεν οὖν, ἐν ὅσος αὕτη τοῖς ἀγγέλοις ὡμίλει, ὁ Ἰησοῦς ἐπιστὰς ὅπισθεν αὐτῆς ἐκπλῆξαι αὐτοῦς, κὰκείτους θεασαμένους δεσπότην καὶ τῷ σχήματι καὶ τῷ κινήματι καὶ τῷ βλέμματι ἐμφήναι εὐθέως, ὅτι τὸν κύριον εἶδον καὶ τοῦτο τὴν γυναὶκα ἰδοῦσαν ἐπιστραφῆναι εἰς τὰ ὀπίσω. Τοὶς μὲν ἀγγέλοις τυχὸν ἐν ἐκπλήττοντι σχήματι ἐφάνη, τῆ δὲ Μαρία οὐκέτι, ἀλλ' ἐν εὐτελεῖ καὶ κοινῷ.

will ihn sonst bestatten. Vor 'Paßovri V. 16 1) ist von Griesbach [und Schulz] aufgenommen śśgaïστί, von Lachmann wieder eingeklammert [von Scholt für Glossem erklärt] worden. Jene Wortform (auch Mark. 10, 51) im Volksdialekt gewöhnlich von 1522. Die Erzählung meint, sie habe ihn am Ton der Stimme erkannt.

V. 17. Μή μου απτου, ούπω - sind vielgedentete Worte 2). Aber sie sollen gewiss kein Verbot geben in materieller Art, entweder dass sie sich nicht verunreinigen solle (Wetstein) durch Berührung eines Begrabenen oder andeutend, dass sein wiedergeschenktes Leben, seine Leibesnatur noch zu schwach sei (in verschiedener Weise erklärten so Paulus, Schleiermacher [Festpredd. V. 303] und Olshausen). Auch die Erklärung des ἄπτεσθαι: huldigend nahen, so dass eine Adoration Jesus von sich abwende (Tholuck, Meyer, [Kühnoel,] Lücke) passt wohl nicht zu den Worten, wiewohl επιλαβέσθαι των ποδων so gebraucht ist 2 Reg. 4, 27. Die Deutung der griechischen Väter 3): znrückstossend, weil er kein Sterblicher sei. ist dem Folgenden ovao váo - nicht angemessen. Augustin und Grotius haben gewiss das Richtige: aareodat ist prüfend betasten (Luk. 24, 39 ψηλαφαν), vrgl. 20, 27.

Rodatz exeget. Versuch über Joh. 20, 16 f. in Gnerike's und Rudelbach's Zeitschr. für die gesammte luther. Theol. u. K. 1843. 4. H. S. 121.

<sup>2)</sup> Kinkel historisch-kritische Untersuchungen über die Himmelfahrt, in den Stud. und Kritik. 1841. 3. H. S. 597 ff.: Christus verbiete ihn zu berühren, weil er noch nicht aufgefahren sei, Luk. 24, 39 erlaube er es. Also zwischen beiden Momenten, zwischen Morgen und Nachmittag sei die erste der vielen Himmelfahrten geschehen innerhalb der 40 Tage. Gegen ihn Körner de uscensione Christi iterata, in den Stud. von Geistlichen des Königreichs Sachsen. 1842. Abh. 10. S. 161-173.

<sup>3)</sup> Euthymius: Τοῦτο είπε δι' οὐδεν ετερον, ὡς ὁ Χρυσόστομός φησιν (Τοm. 8. S. 415. A.), ἢ μόνον, ενα γνῶ, ετι ὑψηλότερος
εστι και αιδεσιμώτερος. Ὁ γὰρ μετὰ τοῦ σώματος σπεύδων ἀναβαίνειν πρὸς τὸν πατέρα και θεὸν, πρόδηλον, ετι τὸ τοῦ σώματος ἐπίκηρον ἀπεβάλετο.

"Noch bin ich kein Himmlischer," noch bleibe ich bei euch. Aehnlich erklärt Köster (Immanuel S. 245) mit Vergleichung von Matth. 28, 9 ἄπτεσθαι: ängstlich festhalten. Jene Uebersetzung befolgten auch Schulthess [neueste theol. Nachricht. 1826. S. 9 ff. S. 275 ff.] und Andere, aber so, dass sie die Schreibung änderten in σύ μου απτου oder Aehnliches. Ποὸς τοὺς άδελφούς - derselbe Name im Munde Jesu aus dieser Zeit Matth. 28, 10; gilous nennt er sie oben 15, 14 f. Vater und Gott (das Zweite: mein Gott auch Apoc. 3, 12) unterscheiden sich nicht im Verhältniss, so dass etwa ein näheres und entfernteres bezeichnet werden sollte, sondern in der Beziehung auf Person und auf Sache. Die Worte Jesu sollen eine Ausforderung an die Jünger sein, sich um ihn zu versammeln. Dahin geht auch V. 18 καὶ ταῦτα - dieser Auftrag für die Jünger.

Nun folgen zwei Erscheinungen des Auferstandenen zu Jerusalem V. 19—29 (Mark. 16, 14). Peide wohl meint Paulus 1 Kor. 15, 5. 7; eine von ihnen berichtet Luk. 24, 36—43. Ausserdem werden aus Jerusalem erzählt eine Erscheinung vor zwei Jüngern Luk. 24, 13—35. Mark. 16, 12. Dorthin gehört auch die vor Petrus Luk. 24, 34. 1 Kor. 15, 5 und vor Jakobus 1 Kor. 15, 7, deren auch das Evangelium der Hebräer gedenkt [Hieron. de viris illustr. c. 2]. Matthäus 26, 32. 28, 10. 16 spricht nur von Erscheinungen in Galiläa. Dorthin gehört nun Joh. 21 und wahrscheinlich 1 Kor. 15, 6 die vor 500 Brüdern, also die bedeutendsten Erscheinungen. Ohne Berechtigung setzen Olshausen und Andere die zweite hier V. 24 ff. nach Galiläa.

Also V. 19 noch an demselben Tage. Καὶ τῶν — Ἰονδαίων Zwischensätze, dasselbe bezeichnet durch ἔσω V. 26. Blos die Zeit, da das Folgende geschehen, soll die Formel gewiss nicht bezeichnen (Tittmann, Lücke), sondern etwas Ungewöhnliches, Geisterhaftes wird in ihr ausgedrückt. So die meisten Neueren.

Vgl. daneben ἔστη εἰς τὸ μέσου V. 19 coll. Luk. 24, 36 und ähnliche Bezeichnungen himmlicher Erscheinungen Luk. 1, 11. 2, 9; das Gegentheil davon ἄφαντος ἐγένετο Luk. 24, 31. Wiewohl so viel als διὰ τῶν θυρῶν ist es nicht 1) — das Ausserordentliche ist eher als ein Sichöffnen der Thüren vor ihm aufzufassen. Τοπου — συνηγμένοι: an dem Orte, wo — das letzte Wort ist von Lachmann ausgelassen worden [was von Schott aus V. 24 erklärt wird]. Διὰ τὸν φόβον gehört zu θυρῶν κεκλ. (19, 38). Ob ihnen nun schon jetzt nachgestellt worden sei oder sie nur furchtsamer geworden, eben durch die Sage von seiner Auferstehung Luk. 24, 22 ff., muss dahin gestellt sein. V. 24 werden diese Geistersagen wie ein Gegenstand der Furcht beschrieben.

V. 20. "Begrüssend zeigte er ihnen" -, sie müssen also in ihrem Staunen Zweifel verrathen haben. So wird es auch Mark. l. c. gedeutet: er warf ihnen ihren Unglauben vor. Hier nun und V. 25 u. 27 ist nur von Händen und Seite die Rede, und die Stellen können also in der antiquarischen, aber auch theologisch gewendeten Frage gebraucht werden, ob auch die Füsse bei der Kreuzigung durchbohrt worden seien. Zuletzt geschah dieses von Paulus im exeget. Handb. 3. S. 669 ff. - gegen welchen Bähr auftrat in Tholuck's literar. Anzeiger, 1835. No. 1-6, die übrige Literatur s. bei Ilase im L. J. S. 204. Kreuzigungsarten waren sehr verschieden. Geschichtlich steht fest: 1) dass gewöhnlich das Durchbohren der Füsse nicht Statt hatte; der Leib ruhte auf dem cubile, cornu crucis, πηγμα [Iren. adv. haer. 2, 42. Justin. dial. c. Truph. S. 3181. 2) Das Bild der durch-

<sup>1)</sup> Darauf machte auch Calvin aufmerksam, und bezeichnet die Meinung, als sei Jesus per medium ferrum et asseres hindurchgedrungen, als pueriles argutiae: der Text sage ja nicht per januas clausas, sondern nur quum clausae essent januae, sed quae domino veniente subito patuerunt ad nutum divinae majestatis ejus.

bohrten Füsse kam in die kirchliche Vorstellung vornehmlich aus Ps. 22, 16, wo der Alex. übersetzt ἄρυ-ξαν χεῖράς μου καὶ πόδας. [Justin. dial. c. Tryph. S. 324. Tert. adv. Marc. 3, 19.] Auch bei der so genannten Kreuzauffindung (Socrat. H. E. 1, 17. Sozom. 2, 1) werden nur zwei Nügel erwähnt. Eusebius hat nichts Bestimmtes 1).

V. 20 wie geflissentlich, einfach. Ίδόντες του κύotor: da sie nun wussten, dass sie den Herrn gesehen. O kiotos s. zu 4, 1 [Bd. I. S. 144]. Es folgt nun V. 21 - 23 die Aussendung der Jünger, wobei ihnen die Verheissung vom Paraklet symbolisch wiederholt wird. Mark. 16, 15-18 führt die Stelle aus. Matthäus erwähnt nur die Sendung; doch bedeutet das bei ihnen sein (28, 20) dasselbe mit der Verleihung der Geistesgaben. Lukas (24, 29, AG. 1, 4) lässt diese Verleihung erst nach dem Scheiden Christi erfolgen. Der Idee nach war sie jetzt mit der Sendung da, in der That, der Kraft nach erst später. Hier also ist ha-Sete V. 22 ganz eigentlich zu nehmen, nicht (Chrysostomus, [Theodor von Mopsuheste, Tholuck.] Lücke gleichbedeutend mit dem λήψεσθε des Lukas. Ελοήνη vuir ist wohl Abschiedsgruss, nicht (Meyer) wiederholter Eintrittsgruss. Καθώς - κάγό wie 17, 18: in gleichem Berufe, mit gleicher Ausrüstung.

Das ¿µqvoāv V. 22, dieses Anhauchen, ist Symbol von Mittheilung des eigenen Geistes. Diese ist die Bedingung jenes Sendens, die innerliche Eigenthümlichkeit dabei, die innere Befähigung. "Dafür nun empfangt," glaubt meinen Geist in euch zu haben, fühlt ihn in euch.

V. 23 der Erfolg jener Sendung: Sündenvergebung, Nichtvergebung. Κρατεῖν = μὴ ἀφιέναι. Αφίενται (Lachmann: ἀφέωνται, wie sonst gewöhnlich geschrieben ist im N. Test.) — κεκράτηνται: es gilt als

<sup>1)</sup> Theodoret H. E. 1, 17 nennt keine Zahl; desto ausdrücklicher redet nur von den Nägeln der Hände Histor, tripart. Basel, 1539. S. 319: de elavis quidem, quibus manets Christi fuerant perforatae.

solches, also hat Kraft, Bedeutung. Sündenvergebung ist keine im gewöhnlichen Sinne der Worte und innerhalb der Gemeine - angenommen, dass diese Menschensache sein könnte, würde man doch nicht begreifen, warum sie gerade erwähnt worden wäre; am Wenigsten hat hier ein Ritus oder Amt (sacramentum poenitentiae, potestas clavium, so dass ein Ankündigen der Sündenvergebung [ältere protestant. Theologen, neuerlich Tittmann] gemeint sei) gestiftet werden sollen. Aber es ist auch nicht blos auf etwas Aeusserliches zu beziehen, etwa Krankheiten und Tod schicken und heilen (Michaelis, [Morus,] Lange), mit Berufung auf AG. 5, 5, 1 Kor. 5, 5, 2 Tim. 1, 10. Vielmehr ist Sündenvergebung ja überall in der Schrift die Bedingung, unter welcher Gott neue Anstalten macht oder Einzelne zu ihnen gelangen lässt. Also bedeutet sie hier Aufnahme in die Gemeine - Nichtaufnahme oder Ausschliessung. Dasselbe ist binden, lösen Matth. 16, 19, 18, 18 - dort dem Petrus allein, hier allen Aposteln beigelegt: in der ersten Stelle werden jenem auch Schlüssel des Himmelreichs übergeben. Der Sinn hier also ist: sie sollen gesendet sein, eine heilige Gemeine auf Erden zu stiften.

V. 24. Thomas wieder in dem Charakter, welchen Johannes ihm beilegt: 11, 16. 14, 5. [Neander L. J. S. 598]. Er hatte sich im menschlichen Sinne als Freund an Jesus angeschlossen, ohne sich auf die höhere Bestimmung Jesu zu ihm hinzuwenden. Wahrscheinlich hielt er sich nach seinem Tode von dem Jüngerkreise getrennt, welcher ihm keine Bedeutung mehr hatte. Daher war er wohl nicht bei den Jüngern gewesen, wie V. 24 erzählt.

V. 25. Τύπος (auch τόπον findet sich) ist entweder Wunde oder Mahl, Spur. Statt des zweiten τύπον ist oft (auch im Cod. A.) τόπον gelesen und von Lachmann nach Beza und Grotius aufgenommen worden. Aber gewiss ist dasselbe Wort zwei Mal zu lesen. Also nicht blos sehen, sondern selbst antasten,

auf das Sinnlichste wahrnehmen will er ihn. Freilich sind es nur übertreibende Reden; denn wäre es ein tänschendes Bild gewesen, ein Spuk, so hätte er ja auch diesen äusserlichen Schein, wie jeden anderen annehmen können.  $\Psi \eta \lambda a q \tilde{a}v$  steht auch 1 Joh. 1, 1 von der sinnlichen Wahrnehmung der ganzen measchlichen Persönlichkeit Jesu.

V. 26.  $E\sigma\omega = \kappa \varepsilon \kappa \lambda$ .  $9v\varrho\tilde{\omega}v$  V. 19.  $E\sigma\tau\eta$   $\varepsilon i$ ;  $\tau\delta$   $\mu\varepsilon\sigma\sigma v$  wie dort. Die Aufforderung an Thomas V. 27 geschieht nun mit dessen eigenen Worten, V. 25. Kal  $\mu\eta$   $\gamma ivov - \pi i\sigma\tau o\varsigma$  (=  $\pi i\sigma\tau\varepsilon\dot{v}\sigma v$  Gal. 3, 9 coll. V. 6), der Satz ist wohl im allgemeinen Sinne zu nehmen: er soll fortan  $(\gamma iv\sigma v)$  überhaupt gläubig sein. Glauben bedeutet hier die Ueberzeugung um einer höheren und göttlichen Zusicherung willen.

V. 28. Thomas sagte ihm: mein Herr und mein Gott. Die Kirche bezog diese Worte immer mit vollem Rechte auf Christum (είπεν αυτο ist völlig beglaubigte Lesart). Nur Theodor von Mopsuheste | Concill. coll. IV. c. 151 und Nestorius haben sie erklärt: ύμνήσας του θεου εγείσαντα. Aehnlich fanden die Socinianer 1) und Paulus einen Ausruf des Erstaunens, dergleichen aber bei flebräern und Juden nicht vorkommt. Jud. 6, 22 gehört nicht hierher; dort wird ein Engel wie Gott angeredet ILXX .: κύρις μου κύρις, ότι είδου τον άγγελον κυρίου πρόσωπου πρός πρόσωπου]. Der Zweisel geht bei Thomas in eine um so lebendigere und kräftig ausgesprochene Ueberzeugung über. Und zwar wohl um Beides willen, der Wiedererscheinung Christi und seines Alleswissens (I. 50). Uebrigens begreifen jetzt auch die Kirchlichen, dass: 1) es eine

<sup>1)</sup> So z. B. Franciscus Davidis, der auch an der Aechtheit des Pronom. avrø gezweiselt hatte. Seine theologischen und kritischen Bedenken widerlegte aber Socin. epist. Racov. 1628. S. 186 st. vornehmlich mit Berufung auf Erasmus. Is ingenue fatetur, Christum hoc loco aperte vocari deum, quameis alicubi dicat, tergiversationi locum esse posse. Daher ist auch jene Ansicht pieht kirchlich anerkannt im Catech. Racov. 9, 159 f.

historische Stelle sei, ein vom Evangelisten wiedergegebenes Wort des Thomas; 2) nicht in unserem dogmatischen Sinne zu nehmen. Er achtet Christum für eine solche Gotteserscheinung, wie sie im A. Testament abwechselnd mit Engeln eingeführt wird, für eine Theophanie.

V. 29. Πεπίστευκας ist, wie 1, 51, Frage oder Anrede. Μακάριοι wie Luk. 1, 45, μακάρια ή πιστεύσασα: mit denen steht es (innerlich und äusserlich) wohl. Aber diese πιστεύσαντες sind nicht blos die übrigen Jünger; der Satz ist vielmehr ganz allgemein aufzufassen: die über die unmittelbare, sinnenfällige Wahrnehmung hinaus sich überzeugt haben, nämlich um des göttlichen Zeugnisses willen. Aus dem Ganzen des Geistes, der Person, wie sie Christus darstellt, müsse auf die Möglichkeit überirdischer Dinge geschlossen werden, also habe man sich eben an die Idee, an den Geist zu halten.

V. 30 u. 31. Gewiss der Schluss, nicht blos von diesen letzten Erzählungen (die Väter), sondern vom ganzen Buche. Denn in jenen war ja gerade nicht von Zeichen die Rede gewesen. Und in der Bedeutung τεκμήρια AG. 1, 3, wie mit den Vätern 1) auch Lücke, Olshausen, Tholuck meinen, steht σημεῖα nie. Ένώπ. τῶν μαθητῶν (12, 37 ἔμπροσθεν τῶν Ἰονδαίων): völlig gewiss für seine Jünger.

V. 31 giebt Johannes den Zweck seines Evangelium an. "Damit ihr glaubt, dass Jesus der Christus sei, der Gottessohn." Diese letzte Formel steht zwar

<sup>1)</sup> Theophylact. S. 766: Περὶ ποίων σημείων ἐνταῦθα λέγει ὁ Εὐαγγελιστής; ἄρα τῶν πρὸ τοῦ σταύρου; οὐχὶ, ἀλλὰ τῶν μετὰ τὴν ἀνάστασιν ἐπάγει γὰρ ἐποίησεν — αὐτοῦ. Τὰ δὲ πρὸ τοῦ σταυροῦ οὐκ ἐνώπιον τῶν μαθητῶν, ἀλλὰ πάντων ἐποίει, ώστε ταῦτα περὶ ἀν νῦν λέγει ὁ Εὐαγγ. τὰ μετὰ τὴν ἀνάστασίν εἰσι. In jenen vierzig Tageu habe er σημεῖα τῆς ἀναστάσεως vollbracht, δεικνύς ἑαυτὸν υἰὸν ἀνθρώπου, τοῦτ' ἔστιν, σῶμα φοροῦντα εἰ καὶ ἄφθαρτον καὶ θεοειδέστερον καὶ μηκέτι σαρκικοῖς νύμοις ὑποκείμενον.

in der nächsten, jüdischen Bedeutung (1, 50. 9, 35), doch erhält sie durch das Folgende ihre höhere Idee. "Und damit ihr glaubend das ewige Leben habt"; glaubend das Leben, wie 3, 16. 5, 24. 6, 40. 47. Έν τῷ ὀνόματι αὐτοῦ gehört zum ζωὴν ἔχειν: indem ihr ihn nennt oder von ihm genannt werdet = durch ihn. Der Zweck geht also über das blos Messianische hinaus — ein höherer Gottessohn — und beseligende Ueberzeugung durch denselben.

An der Aechtheit des 21. Kapitels zweifelte die alte Kirche nie, der Inhalt desselben hatte das grösste Interesse für sie - viele Legenden sind aus ihm hervorgegangen, namentlich auch in den nordischen (isländischen) Sagen (der weisse Christ). Nur V. 25 hat hie und da gefehlt, und Scholien bezeichneten ihn als προσθήκη. Grolius war der Erste, der mit der Behauptung hervortrat, das ganze Kapitel sei nicht vom Verfasser des Evangelium, sondern ein Nachtrag der Ephesinischen Gemeine, weil 20, 30 f. der Schluss des Evangelium sei. Dazu kamen noch als Gründe hinzu: 1) solche die man aus dem angeblich zu kleinlichen Inhalte des Kap. entnahm, um dessenwillen in der Kirche, selbst von Augustin 1) und Olshausen Vieles für Allegorie gehalten wurde, oder doch aus dem Inhalte des Schlusses V. 25. Insbesondere 2) scheine V. 23 den Tod des Johannes vorauszusetzen. 3) Machte man auf Sprachverschiedenheiten aufmerksam, welche aber nur in Kleinigkeiten bestehen. (Credner Einl. S. 232. Scholt Isagoge S. 162.) Vermuthungsweise wurde auch hier die Person des Presbyter Johannes

<sup>1)</sup> Tract. 122: Hoe capitulum (cap. 20, 30 f.) velut hujus libri indicat finem; sed narratur hic deinde, quemadmodum se manifestaverit dominus ad mare Tiberiadis, et in captura piscium commendaverit ecclesiae sucramentum (heiliges Bild), qualis futura est ultima resurrectione mortuorum. Ad hoc itaque commendandum valere arbitror, quod tamquam finis interpositus est libri, quod esset etiam secuturae narrationis quasi prooemium, quod ei quodammodo faceret eminentiorem locum.

als Verfassers genannt. Dem treten im Allgemeinen bei Paulus, [Lücke, Tholuck, auch de Wette lin der Erklärung und in der Einleitung ins N. Test. S. 112. Reuss die Gesch. d. heil. Schrift. d. N. Test. S. 120.1, Wieseler indagatur num loci Marc. XVI. 9 8. et Joann. XXI. genuini sint nec ne. Gotting. 1839. Im Allgemeinen vertheidigten das Kapitel als ursprünglich zum Evangelium gehörend Eichhorn, Kühnoel, Guerike (Beiträge S. 67), Olshausen, Handschke de authentia c. XXI. evang. Joann. ex. sola orat. indole judicanda. Lips. 1818. Weber anthentia cop. ult. evang. Joann. vindicata. Hal. 1823. Erdmann einige Bemerkk, über Kap. 21 des Evang. Johannis. Rostock 1819, und einige der neuestem Gegner des Johann. Evangelium 1), wie Bruno Baner fauch in der Kritik der evangelischen Geschichte d. Synoptiker, 3. Bd. 1842. S. 336; endlich auch Ammon L. J. S. 80 f.]. Blos gegen die Aechtheit von V. 24 f. erklärten sich Viele, unter den Neuesten auch Meyer 2). Zwischenmeinungen sind diese aufgestellt worden: 1) das Kapitel sei ein späterer Zusatz des Evangelisten Johannes, nachdem er das Evangelium selbst schon vollendet gehabt habe. (So schon Wegscheider Einleit, in das Evang. Joh. S. 186.) 2) Was eigentlich auch Grotius meinte, es sei nach der persönlichen Erzählung des Johannes von einem Anderen beigefugt worden. So Schott Isagoge S. 164, Lücke, Credner, Tholuck (Glaubwürdigkeit der Evang. S. 270 ff.), der hier das älteste Zengniss für das Evan-

<sup>1)</sup> Von ihnen hat nur Lützelberger (die kirchliche Tradition über den Apostel Joh. S. 207) dieses Kapitel für einen späteren, wenn auch sehr frühen Zusatz erklärt von der Hand eines fremden den Ländern näher stehenden, in welchen Petrus, Jakobus und Johannes die Herrschaft führten, aber ziemlich ungeschickten Beförderers und Liebhabers des Evangelium, der es wirklich gern zu einem apostolischen machen möchte oder es dafür hielt.

Mit diesem Resultate stimmt auch der neueste katholische Exeget Maier überein: Commentar über das Evang. Johannes.
 Bd. 1843. Einf.

gelium findet. Die Kritik dieses Kapitels ist bis jetzt keineswegs entschieden. Es hat noch ganz den Charakter des Evangelium, selbst in dem Ma'erial der Sprache. Auffallend nur ist der Gebrauch der Formel οί τοῦ Ζεβεδαίου [V. 2]. Es konnte des Schlusses ungeachtet beigefügt werden auch in der ersten Absassung des Evangelium, weil dieser Beisatz einen eigenen Zweck hat - ein persönlicher Anhang zu sein, etwas Besonderes über Johannes den Apostel zu berichten, nachdem das Allgemeine so besprochen worden war, dass der Schriftsteller seine Persönlichkeit hatte zurücktreten lassen. Gewöhnlich hält man für den Zweck des Kap., das Gerücht zu bestreiten, dass Johannes nicht sterben werde. Aber V. 24 f. sind bestimmt von einem anderen Verfasser [Bd. I. S. XXIX]. deren Weglassung freilich das Kap. ohne eigentlichen Schluss lässt. In oldauer unterscheidet der Schreiber dieser Verse sich selbst vom Evangelisten. Und hier mögen wir uns denken, dass die Ephesinische Gemeine diese Verse beigesetzt habe. Gewiss aber hatte die alte Kirche Recht, wenn sie meinte, es liege ein eigenthümlicher Reiz auf der Darstellung dieses Kapitels.

Gurlitt explicatur cap. 21 evang. Joannis et simul de ejus auctoritate exponitur in den lectt. in N. T.

spec. III. 1805.

V. 1. Έφανέρωσιν έαυτόν — Johannes liebt dieses Wort in der activen Form, und immer hat es auch bei ihm, wie überhaupt im N. Test. (1 Tim. 3, 16), eine höhere Bedeutung: Erscheinung eines höheren Wesens (2, 11. 17, 6 — weniger gehört hierher 7, 4). Doch (de Wette) geisterhaftes Erscheinen bedeutet das Wort nicht. Auch Mark. 16, 12. 14 hat εφανερώθη von diesen Erscheinungen. Also auffallend ist der Gebrauch dieses Wortes keineswegs. Έπὶ τῆς — gehört gewiss nicht zu μαθηταῖς, also bedeutet ἐπί hier gewiss an, nicht auf (s. zu 6, 19. I. Bd. S. 234). Matthäus erzählt [28, 16] — aber nicht diese Scene — von

einer Erscheinung auf einem Berge Galiläa's (wie er sonst auch Anderes auf einen solchen versetzt), Johannes am See, wohin ihn seine Erinnerungen wohl am Meisten zogen. Očzo; unter solchen Umständen. Die folgende Erzählung hat einige Aehnlichkeit mit Luk. 5, 1 ff., mit der Berufung der vier Fischerjünglinge. Keiner hat aus dem Anderen genommen; es blieb ein stehendes Bild das von der Fülle bei ihm auf dem See von Tiberias.

V. 2. Thomas erscheint in diesem Gewerbe 1) hier allein; über Nathanael 1, 46. "Αλλοι, auch diese; in der Kirche aber wurden ihre Namen verschieden genannt. Immer beweisen solche Stellen einen weiteren Jüngerkreis Jesu — wie ja auch Luk. 10, 16 f. von

70 Jüngern spricht.

V. 3. Es ist in unseren Bericht nichts Kleinliches hineinzulegen — es wird das freundschaftliche Beisammenleben der Jünger bis ins Einzelne dargestellt, wie es Johannes liebt bei Dingen, die ihn heftiger berühren: ἐοχόμεθα καί — und dann das εὐθός, wiewohl dieses oft gefehlt hat und auch von Lachmann [Meyer, Schott] ausgelassen [was von D. Schulz gutgeheissen] worden ist. Aber ἐνέβησαν ist gewiss zu lesen [Griesbach — Hahn] statt der rec. ἀνέβησαν. Dieselbe Variante Matth. 15, 32. Dieselbe Notiz: die ganze Nacht fingen sie Nichts, auch Luk. 5, 5.

V. 4.  $H_{\varrho\varrho}\hat{\iota}as$  (18, 28) ysr.: in der Morgendämmerung.  $E\sigma\tau\eta$  wie 20, 19. 26. Statt  $\epsilon is$  liest Lackmann  $\epsilon \pi i$  [von Schott, de Wette und Kühnoel für Erklärung gehalten].  $O\tilde{v} = \tilde{\eta}\delta$ . dasselbe auch 20, 14.

V. 5. Παιδία — hier allein im Evangelium (1 Br. 2, 18), wie 13, 33 τεκνία, Mark. 10, 24 τέκνα, trauliche Anrede. Προσφάγιον = δψάριον im Folgenden V. 9. 13. 6, 9 ff. Zukost — hier eben von Fischen.

<sup>1)</sup> Euthymius macht dabei die fromme Bemerkung: οὐδ'ν ἔχοντες πράττειν, λοιπον ήλιευον, την προτέραν μετερχόμενοι τέχνην, εί και μη φιλοκερδώς ώς το πρίν.

- V. 6. Die rechte Seite wird natürlich ohne Bedeutung genannt - die Kirche fand freilich eine solche darin 1). V. 7. Der Charakter der beiden Junger erscheint ganz so wieder, wie 20, 2 ff. Schon Chrisostomus erkannte die Richtigkeit der Zeichnung. Johannes ahndet zuerst, dass es Jesus sei. Petrus beeilt sich zu ihm zu kommen. Uebrigens wurde seine Erscheinung in Galiläa erwartet - deswegen waren sie ja dort. Έπετδύτης (opp. ύποδύτης) ist ein schlechtes, übergeworfenes Gewand, Fischerhemd. Dieses διεζώσατο, gürtete er zum Schwimmen. Γυμνός, eben nur mit diesem bekleidet. Eine andere Erklärung nimmt γυμνός als Gegensatz zu επενδύτης (Theophyl., Meuer): er bekleidete sich damit. Aber dieses ist nicht Stasorrivai, vrgl. 13, 4 f. EBaker - Saharo. Aehnliches Matth. 14, 28 ff.
- V. 8. Οὐ γάο deswegen eilten sie nicht wie Petrus. Sie waren vom Lande nur ungefähr 200 Ellen entfernt (ὡς ἀπό 11, 18). Σύροντες Fülle und Last. Das Verbum ist stärker als ἐλκύειν: trahere, mühsata nach sich ziehen.
- V. 9. Auch dieses wird wohl als etwas Ungewöhnliches erzählt wenn auch nicht bestimmt als Wunder (hiergegen auch Meyer). Ganz charakteristisch wird jetzt Alles, was an Jesus erschien, den Jüngern ungewöhnlich, ausserordentlich. Αποβαίνειν vom Schiffe steigen, auch in der ähnlichen Erzählung Luk. 5, 2. Ανθοακ. 18, 18. Gewiss soll in dieser Beschreibung nichts Wunderbares, wie die Kirchenväter 2) annahmen, berichtet werden; dieses würde auch viel zu kleinlich sein.

Euthymius mit dieser Mahnung: Χρή τοίνυν ταῖς ἐντολαῖς αὐτοῦ πειθομένους πονεῖν καὶ βάλλειν εἰς τὰ δεξιὰ· τοῦτο γὰο τὸ μέρος ἐπαινετόν.

<sup>2)</sup> Euthymius S. 653: το μέν δψάριον τῆ ἀνθρακιᾶ ἐπικείμενον, τὸν δὲ ἄρτον ἰδία παρακείμενον, ἐξ οὐκ ὅντων πάντα πάντως παρηγμέτα, ΐνα κὰντεῦθεν δείξη τὴν δύναμιν αὐτοῦ, καὶ πεπονηκότας αὐτοὺς ἀνακτήσηται φιλοστόργως διὰ τροφής.

- V. 11. Arign, stieg höher vom Ufer hinn. Die auffallende Erwähnung der Zahl ist weder mystisch noch sonst bedeutsam aber in der That liegt eine Bürgschaft für das Authentische der Erzählung darin. In einem so einfachen Bericht würde eine solche Zahlendichtung wohl nicht geschehen sein. Bei diesem Ereignisse hatte sich Alles tief eingeprägt gezählt aber wurde ursprünglich gewiss, da ja der Ertrag getheilt werden musste. "Es riss nicht"; diess dünkt den Johannes wunderbar, während umgekehrt Luk. 5, 6 von einem Wunderzuge es heisst, das Netz sei zerrissen.
- V. 12. 'Αφιστᾶν ist das eigentliche Wort für die früheste Mahlzeit. Έξετάζειν steht bier allein [daher Schott's Anstoss], bei Matthäus zwei Mal [2, 8, 10, 11]. Aber auch in dem gewöhnlichen Sprachgebrauch bedeutet es nicht: bestimmt fragen, ausfragen, sondern erforschen, also durch allgemeine Fragen, wie die ist: σὰ τίς εἶ; eine Frage, die nicht zu fassen ist: bist du der Herr? Οὐδείς ἐτόλμα deutet gewiss nicht an, dass sie noch Zweifel gehabt, aber sie nur nicht geäussert sondern: es vermochte oder es wagte Niemand bei sich (τολμᾶν bedeutet Beides) Niemand also hätte noch gezweifelt.
- V. 13. Έρχεται wie προσελθών Matth. 28, 18: näher heran trat er. Ohne Danksagung übrigens (6, 11) giebt er ihnen von der Speise doch hat gewiss dieses hier keine besondere Bedeutung. Vrgl. Luk. 24, 30 f., wo die Jünger ihn am Brotbrechen erkennen. Τὸ ὀψάριον steht collectiv; Meyer: das Fischwerk.
- V. 14. Τρίτον ganz nach der vorigen Erzählung 20, 19 (f. Έγερθείς εκ νεκο. steht hier allein bei Johannes (20, 9 εκ^νεκρου αναστηναι), aber die Formel war gleich gewöhnlich und natürlich.

Aber der folgenden Erzählung wegen ist wahrscheinlich alles Vorige erzählt worden. Mit Recht hat sich Lücke gegen Augustin und Olshausen erklärt, welche meinten, die vorige Erzählung sei symbolisch zu erklären von der Wirksamkeit der Apostel und ihrem Segen. Durch jenes kleine idyllische Bild soll vielmehr das Folgende nur eingeleitet werden. Die Frage an Petrus, und zwar dreimalige, steht in deutlicher Beziehung auf seine Verleugnung nach den früheren Zusicherungen seiner Treue 13, 37. Die Rede soll zugleich versöhnend und aufmunternd sein. Jetzt war sie auch durch den vordrängenden Eifer des Petrus V. 7 und 11 veranlasst. Ganz in gleichem Sinne sind die Reden Jesu aus früherer Zeit Lukas 22, 31 (versucht soll er dennoch die Brüder stärken), und auch ohne Rücksicht auf seinen Fall bei Matth. 16, 18.

Die Fragen V. 15-17 sind übrigens gewiss nicht unmittelbar nach einander geschehen, sondern unter und nach dem Mahle, nach und nach. In den Worten avanav und geheir findet sich kein Unterschied, so dass gileir das stärkere wäre, und eine Gradation in: αγαπαν πλείου τούτου, αγαπαν, φιλείν. Sonst würde nicht V. 17 stehen: τὸ τρίτον: φιλεῖς με; - auch bedeutet sonst bei Johannes ayanav immer so viel als φιλείν 3, 35. 5, 20. 11, 3. 5. Eben so wenig sind in den Antworten Jesu die Verba Βόσκειν, ποιμαίνειν und die Substantive αονία und πρόβατα zu unterscheiden. Es ist blosse Abwechselung in den Ausdrücken der Frage, oder es soll in dieser Veränderung die Vorstellung der Liebe bestimmter, vollständiger gegeben werden. Aber die Antworten des Petrus sind wenigstens zuletzt gesteigert. Iwva ist vielleicht absichtlich gebraucht, nicht der an die Stelle dieses Namens gegebene (1, 43. Matth. 16, 17). Denn der Name Petrus war eine Bezeichnung der Kraft. Hier aber schwankt die Schreibung jenes Namens noch mehr als 1, 43 [I. Bd. S. 70]. Iwra ist rec., hier und dort; Loavov wird auch hier von Lachmann gelesen, von Erasmus (Luther) 'Iwavra, wie ein solcher Name Luk. 3, 27 vorkommt. Eigentlich sind dieses verschiedene

Namen, der Name des Johannes aber konnte leicht in den Text kommen. Πλείου τούτων als diese Männer Alle, und namentlich quam isti. Einige Lateiner lesen auch plus quam istos. Ueber Alle hatte sich Petrus in vermessener Rede, die von Johannes nicht erzählt wird, erhoben Matth. 26, 33. Oft wurde das πλείον τούτων weggelassen, namentlich von den Lateinern. In Petri Antwort fehlt die Berücksichtigung der Worte, weil er es nicht entschieden zu beiahen wagt; daher sind sie wohl weggefallen. Nach vai Kious ist Kolon zu setzen [so schon bei Curcelläus], val bejaht die Frage, und verstärkend ist beigesetzt σύ οίδας - vrgl. 2, 25. Βόσκε τὰ ἀρνία μου ist ganz gleich mit Matth. 16, 18; aber hier wie dort keine besondere Begünstigung oder Beauftragung des Petrus (zweite Hauptstelle der Römischen Kirche 1), sondern Aufforderung sein Amt redlich zu führen - oder auch (so die Väter) eine Einsetzung in dasselbe. Es braucht das Bild nicht auf die Allegorie Kap. 10 zurückzugehen — es war ja gegebenes, stehendes Bild. Der ånүндойину 1 Petr. 5, 4. (Hebr. 13, 20) mag aber immerhin für Petrus ein liebes Bild geworden sein. Vrgl. AG. 20, 28.

V. 16. Ηάλιν δεύτερον 4, 54. Endlich auf die dritte Frage entgegnet Petrus V. 17 σὐ πάντα οἶδας — vielleicht nicht blos nebenbei oder bekräftigend hinzugesetzt, sondern mit Rücksicht auf seine Verleugnung: du siehst in's Verborgene; giebt also den besten Grund von dem Zweideutigen (vgl. 1 Joh. 3, 20: γινώσκει πάντα).

Hier nun nach der erneuten Versicherung seiner Treue und Einsetzung in sein apostolisches Amt erfolgen, wie zum Lohne, Ankündigungen dessen, was er erfahren solle. So werden auch Mark. 10, 13 Lei-

So namentlich auch von Leo M. benutzt (s. Perthel Papst Leo's I Leben und Lehren, 1843. S. 226-229) und als Beweis ausgeführt Cat. Roman. I. 3. 2. §. 156.

den unter Belohnungen angekündigt. V. 18. "Ote nis ιεώτερος - die jetzige Zeit kann mit eingeschlossen sein: "So lange du jünger gewesen bist." - Sich selbst gürten (wie es Petrus eben gethan hatte V. 7) und gehen, wohin man will, bedeutet: thun wollen und thun, was man will. Ἐκτείνεις τὰς γεῖράς σου, nicht bittend, sondern hingebend, gezwungen. Es gehört nur als Ausführung zum Folgenden άλλος σε Sooel. Dieses ist nun gewiss nicht von blosser Altersschwäche zu verstehen. Aber gegürtet werden könnte [Meyer] nur von Gefangenschaft (Banden) verstanden werden (AG. 21, 11); doch wenigstens unser Schriftsteller findet Tod und zwar Kreuzestod darin. Und diesen entweder nur im Gürten (die Gekrenzigten wurden es), oder auch (Theophylact. 1) im Handausstrecken. Φέρειν ist stärker als άγειν.

V. 19. Gewiss war Petrus schon gestorben, als dieses geschrieben wurde, und die Stelle ist daher ein historischer Beleg für den Ausgang jenes Apostels, wie ihn die Kirche darstellt. Daher auch wohl das bestimmtere dosaost, nicht susade dosasstr. Holo Darάτφ 2, 21. 11, 51. 12, 33. In der Stelle 2 Petr. 1, 14 καθώς - εδήλωσε μοι bleibt es immer zweifelhaft (wenn gleich jener Brief keine authentische Schrift ist), ob sie sich auf eine solche Verkündigung und auf diese beziehe oder mehr auf einen natürlichen Tod. Josáver Osor wurde aus dieser Stelle kirchliche Formel far den Märtyrertod; vrgl. Suicer [thes. eccl. s. v. do-Edseir]. Aber es bedeutet hier wohl weniger dieses, als die Sache Gottes stärken, fordern. Vrgl. 17, 1 und μεγαλύνειν Χοιστόν, auch durch den Tod, Phil. 1, 20.

V. 19. 'Ακολουθεῖr ist hier nicht zu nehmen, wie 13, 36 von der Nachfolge im Leiden — Andere: im Amt. Vielmehr (vrgl. V. 20) wie der Sprechende sich

S. 770: Τὸ γὰρ ἐκτενεῖς — ζώσει οὐδὲν ἔτερον ἢ τὴν ἐπὶ σταυροῦ ἔκτασιν καὶ τὰ δεσμὰ δηλοῖ.

anschickt, wegzugehen, fordert er ihn auf, ihm wie ein neuer Jünger zu folgen.

V. 20 und 21 ist wieder ganz im Charakter des Mannes gehalten: neuer Moth, aber auch neue Schwächen. Hier Eifersucht auf den anderen Jünger, aber wir wissen nicht, ob auf das Verschontbleiben desselben oder nicht vielmehr – was wahrscheinlicher ist – darauf, dass dessen Märtyrerthum noch glänzender sein würde. °Os και ἀνέπεσεν – παραδιδούς σε; ist hier nicht müssig beigesetzt (Lücke hält es, wenn das Kapitel Johanneisch ist, für Glossem), sondern, vgl. 13, 25, um anzudeuten, dass Petrus, welcher dort diesen Jünger aufgefordert hatte, seinen Vorzug wohl gekannt habe.

V. 21. Oùtos de ti; heisst nicht blos: warum folgt auch er? V. 20, sondern: was wird er sein, haben, erfahren? V. 22. Ti noo; oa; was geht es dich an? Winer Gramm. S. 177 und 657.1 Es liegt wohl die Bedeutung der Stelle nicht darin, dass seinem Spruche doch Niemand werde widersprechen können (auch steht nicht eyé bei 9 élo), sondern: dieses sei Bestimmung. .. Ein Jeder soll das Seine thun, seine Bestimmung erfüllen; das Geschick sei Gottes Sache:" Matth. 20, 15. El steht nicht blos hypothetisch; 9820 aber ist hier wohl mehr als 17, 29. Mireur, superstitem esse. 1 Kor. 15, 6. Phil. 1, 24. "Bis ich komme", der unbestimmte, vieldeutige Ausdruck - Matth. 16, 28. In jedem Sinne lag in dem Ausdrucke die Ankundigung eines längeren Lebens, vielleicht auch eines natürlichen Todes, und dass Johannes den Sieg der Sache sehen sollte Dem energischen Manne wird der Märtyrertod angekündigt, dem contemplativen die Einsicht in die Entwickelung der Sache. So stellte auch die kirchliche Sage das Geschick der Beiden dar.

V. 23. "Ein Gerücht ging aus unter die Brüder, dass dieser Jünger nicht sterben werde." Man verstand das Kommen Jesu von seiner Erscheinung zum

Weltuntergang, folglich zum Aufhören des Todes hielt jenen also für einen περιλειπόμενος 1 Thess. 4, 17. Kai steht verbessernd = καίπερ 16, 32. Es liegt in der Verbesserung, dass es auch ein anderes Kommen Jesu gebe, als das, bei welchem der Tod aufhören werde. An welches Kommen der Schriftsteller dabei gedacht habe, eines von denen Kapp. 14-16, oder, wie sonst in den Reden Jesu, an die Entscheidung seiner Sache auf Erden, wissen wir nicht. Die Stelle ist meist unerklärt geblieben, auch bei de Wette heisst sie völlig unklar. Einige (Cyrill., Lücke, Meyer) glauben εάν θέλω, hypothetisch gemeint, sei kategorisch genommen worden. Aber aus der oberflächlichsten Ansicht der Stelle entstand die Sage durch das ganze Mittelalter, dass Johannes nicht gestorben sei, ob er gleich in seinem Grabe ruhe (Augustin. Tract. 124: Non enim possunt deesse, qui credant - und weiter beruft er sich auf glaubwürdige Zeugen: re vera non a levibus hominibus id accepimus. Phot. Bibl. 229. Credner Einl. S. 220 f.). Doch später [Theodoret. H. E. 5, 24. Gregor. Nyss. Vit. Greg. Thaum. Opp. Paris. edit. II. S. 9771 wurde er mehr als herumwandernder Geist vorgestellt (wie dieses Lavater [nach Gurlitt's Bericht] geglaubt haben soll), und das Gegenstück seit dem 13ten Jahrh, wurde die Sage von dem ungläubigen, wandernden (ewigen) Juden. Die übrigen Geschicke Jesu hat auch unser Evangelium, wie die gesammte evangelische Geschichte, übergangen. Sie liess den Geist an die Stelle der Person Christi treten, welche sie verklärt bei Gott dachte.

V. 24 und 25 sind nun, wie gesagt, gewiss nicht vom Verfasser des Evangelium. Aber wir haben in ihnen allerdings wohl das älteste Zeugniss von der Johanneischen Authentie des Evangelium. Τούτων und ται τα geht wohl Beides auf alle Geschichten dieser Schrift. Οἴδαμεν ὅτι — steht besonders oft im ersten Briefe Johannes (3, 2, 14 u. a.), wo es Entschiedenes, Gewisses bedeutet — constat; anders 19, 35 κά-

κεῖνος οἶδεν ὅτι —. Aber wie nach dieser Lesart οἶδε, was Beza conjecturirte, oder οἶδα, οἶδα μέν erklären Chrysostomus und Theophylactus.

V. 25 ist ein steigender Schluss des Endes von Kap. 20: "Es könnte gar nicht Alles geschrieben werden." Bis zur Hyperbel steigert sich hier Alles: άλλα πολλά hier, nicht blos σημεῖα. Καθ έν (wie καθ' εν εκαστον AG. 21, 19): Alles zusammen. "Dann würde, meine ich, selbst die Welt nicht fassen die geschriebenen Bücher." Diese Hyperbel ist in allen Sprachweisen gangbar: ähnlich ist die Formel: bis zum Himmel reichen: Gen. 11, 4 [ξως τοῦ οὐρανοῦ, Deut. 1, 28. 9, 1], Dan. 4, 17. Doch hat sie etwas Auffallendes, Nichtapostolisches - oben (5, 20) war wenigstens von dem geistigen Umfange seines Werkes die Rede. Die Erklärung (schon bei Augustin): auch so würde sie die Welt nicht fassen, aufnehmen (γωρείν 8, 37) passt nicht zum οὐδὲ αὐτόν, das Augustin auch mit κόσμον verbindet 1). Weber [l. c. S. 60] streicht τὰ γοαφόμενα βιβλία und bezieht αὐτόν auf Jesum. Es müsste dann immer heissen οὐδὲ οὕτως.

<sup>1)</sup> Tract. 124: nec ipsum arbitror mundum capere cos, qui scribendi sunt, libros. Non spatio locorum credendum est mundum capere non posse, quae in eo scribi quomodo possent, si scripta non ferret? Sed capacitate legentium comprehendi fortasse non possent, quamvis salva rerum fide plerumque verba excedere videantur fidem. Auch bei dieser Fassung erkennt er eine Hyperbel an, wie Ps. 67, 22. 79, 9. Die richtige Deutung hat schon Origenes bei Euseb. H. E. 6, 25: τί δεῖ περὶ τοῦ ἀναπεσόντος λέγειν ἐπὶ τὸ σῆθος τοῦ Ἰησοῦ, Ἰσάννου, δς εὐαγγέλιον ἕν καταλέλοιπεν, ὁμολογῶν, δύνασθαι τοσαῦτα ποιήσειν, ἃ οὐδὲ ὁ κόσμος χωρῆσαι ἐδύνατο;

# Der erste Brief.

Die Lectüre des ersten Johanneischen Briefes — denn von diesem unter den drei Briefen dieses Namens ist für sich zu handeln — gereicht nun sehr zur Bestätigung des Evangelium, als einer apostolischen Schrift. Ueber ihn sind die Meinungen wenigstens jetzt, aber auch wohl bei den alten Gegnern des Evangelium, den Alogern, nicht so getheilt gewesen, wie über das Evangelium.

J. E. C. Schmidt Versuch einer Einleitung in den ersten Brief Johannis in Schmidt's Bibl. für Kritik u. Exegese des N. Test. 1. Bd. 1. H. 1796.

#### Seine Aechtheit.

Selbst die oberslächlichste Ansicht lehrt, dass Geist und Gedanke, wie Form und Sprache des Briefes und des Evangelium ganz dieselben seien. Schon Dionys. Alex. bei Euseb. H. E. 7, 25 sagt von Johannes, er gehe im Evangelium und diesem Briefe Alles durch διὰ τῶν αὐτῶν κεφαλαίων (Perioden) καὶ ὀνομάτων. Die Ausführung hiervon ist durch Schulze geschehen: der schriftstellerische Charakter und Werth des Johannes, 1803. S. 236 ff.; Schott Isag. S. 440; Credner Einl. S. 227 ff. [Eichhorn Einl. Bd. 2. S. 281 ff.; de Wette Einl. S. 330 ff.]

Wenige nur haben diese Erscheinung aus einer Nachahmung des Evangelium erklären wollen. So Lange die Schriften des Johannes übersetzt und erklärt, 1797. Bd. 3. S. 4 ff.; gegen den Fritzsche schrieb:

1. Brief. 187

Bemerkungen über die Briefe Johannis in Henke's Museum für Religionswissenschaft. 3. 1. S. 104 ff.

Aber abgesehen davon, dass der Brief einen zu bedeutenden, kräftigen Geist in sich hat, wie er nicht in Nachahmungen zu sein pflegt, so sind die Ideen des Evangelium in demselben nicht wiederholt worden, sondern entwickelt, angewendet; Einiges ist auch neu aufgefasst. Die bedeutendsten daher von den Gegnern des Johanneischen Evangelium hielten diesen Brief für ächt, und das Evangelium sollte eine Nachbildung des Briefes sein. So haben Strauss, Weisse d. evang. Gesch. I. S. 96 ff., auch de Wette die Zweifel gegen das Evangelium statthafter gefunden als gegen diesen Brief.

Und wenigstens (doch dieses liegt in der verschiedenen Natur dieser beiden Schriften) kann man eher beim Evangelium als bei diesem Briefe annehmen. dass ein apostolischer Verfasser nur mittelbar Theil an ihm habe, entweder jene Schrift überarbeitet worden sei oder nur nach mündlichen Erzählungen des Johannes niedergeschrieben. Hier im Briefe hat Alles den Charakter unmittelbarer, eigener Niederschrift. Das Natürlichste wird dann also immer sein, die beiden Schriften demselben Verfasser beizulegen. Und bei beiden nennt die Kirche den Apostel Johannes. Allerdings beschreibt sich der Verfasser als Augenzeugen 1, 1-3, 4, 14; und man nimmt in diesem Briefe Nichts wahr, was eine absichtliche Täuschung verriethe. Würdig wenigstens jedes apostolischen Mannes ist der Brief, und, wie die gemeinsame Tradition der ältesten Kirche den persönlichen Charakter des Apostels Johannes darstellt, stimmt Charakter und Ton unseres Briefes vollkommen dazu - sei es immer, dass jene Darstellung des Johanneischen Charakters zum Theil, wenigstens in der späteren Kirche, erst aus seinen Schriften gemacht worden sei. Eusebius II. E. 3, 25 rechnet daher unseren Brief zu den ὁμολογουμένοις. Papias, der das Evangelium

nicht erwähnt hatte, gebrauchte nach Eusebius H. E. 3, 39 1) Zeugnisse aus demselben. Im Briefe des Polycarp. ad Philippens. c. 7 wird Kap. 4, 3 wiederholt, wiewohl sehr frei. Aber seit dem Ende des 2ten Jahrhundert (Irenäus [adv. haer. 3, 18], Clemens Alex. 2) geht die Bezeugung fort für diesen Brief als anerkannte Urkunde des Apostels Johannes. Marcion überging in seinem Kanon alle Johanneische Schriften. Die Aloger hatten keinen kritischen Gedanken bei ihrer Verwerfung der Johanneischen Schriften; aber es ist auch ungewiss, ob sie die Briefe verworfen haben. Vielleicht sind unter den Worten des Epiphanius haer. 51, 33 10 arvoov \$13000 nur das Evangelium und die Apokalypse zu verstehen.

Erst gegen das Ende des 18ten Jahrh., in welcher Zeit sich die Kritik leicht, aber nicht in der ernsten Weise wie jetzt, überspannte, wurden die Johanneischen Briefe, auch der erste, theils von Solchen bestritten (s. oben), welche sie für Nachahmung des Evangelium hielten, theils von den Bestreitern der Johanneischen Schriften überhaupt. Zu diesen gehörte Bretschneider probab. de evang. et cpistolarum Joann. ap. indole et origine, 1820. S. 166 ff., gegen welchen Hemsen die Authentie der Schriften des Evangelist. Joh. 1823. S. 356 ff., Braun probabilia hand probabilia oder Widerlegung der von Bretschneider gegen die Aechtheit und Glaubwürdigkeit des Evang.

Κέχρηται δ' ὁ αὐτὸς μαρτυρίαις ἀπὸ τῆς Ἰωάννου προτέρας ἐπιστολῆς καὶ τῆς Πέτρου ὁμοίως.

<sup>2)</sup> Strom. II. S. 389: φαίνεται δὲ καὶ Ἰωάννης ἐν τῷ μείζονι ἐπιστολῷ (5, 16) τὰς διαφουὰς τῶν ἀμαρτιῶν ἐκδιδάσκων ἐν τούτοις: ἐἀν — und lib. III. S. 439 citirt er 1 Joh. 1, 6. 7.

<sup>3)</sup> Adv. Haer. II. Tom. 1. c. 3. Opp. ed. Petav. 1. S. 423. Der Briefe geschicht wenigstens durchaus keine Erwähnung: οὐτε τὸ τοῦ Ἰωάννον εὐαγγέλιον δέχονται οὕτε τὴν αὐτοῦ ἀποπάλυψιν. Epiphan. meint daher, dass gegen sie Johannes im ersten Briefe (2, 18) polemisirt habe, um dem Gedanken entgegenzutreten, dass Cerinth der Verfasser des Evangelium und der Apokalypse sei.

und der Briefe des Johann. erhobenen Zweifel. 1824, M. Weber authentia epist. Joann. primae argumentorum internorum usu vidicata. Hal. 1823.

Oben schon wurde bemerkt, dass gegenwärtig die entschiedenen Gegner des Johanneischen Evangelium die Authentie wenigstens des ersten Briefes anerkennen. Was aber gegen diesen für sich gesagt worden ist, dass er matt, geistlos sei und wie sonst (de Wetle), auch von Solchen, welche, wie Eichhorn, seine Aechtheit einräumten, dieses muss durch die Auslegung selbst gehoben werden.

Indessen wurden im Kanon die Johanneischen Schriften getrennt; seit man εὐαγγίλιον und ἀπόστολος schied, wurden die drei Briefe unter die so genannten katholischen Briefe gesetzt, d. i. (wie man auch das Wort deutete: die Lateiner [Cassiodor. instit. divin. c. 8] nennen sie unrichtig kanonische) nicht-paulinische, die oft vorzugsweise τὸ ἀποστολικόν hiessen. Doch wahrscheinlich um der Würde des Johannes willen wurden diese katholischen Briefe in den wichtigsten Handschriften (und so auch bei Lachmann und Scholz) vor die Paulinischen gestellt, sogleich nach der Apostelgeschichte.

## Charakter des Briefes.

Es ist ein Wortstreit, ob man diese Schrift mit der gewöhnlichen Meinung Brief oder Abhandlung zu nennen habe. Eben so zweiselhaft verhält es sich bei'm Briefe an die Hebräer. Michaelis (Einl. Bd. 2. S. 1230), Storr (über den Zweck der evang. Geschichte und der Briefe Johannis, 1786. S. 383 ff.), Berger (moral. Einl. ins N. Test. 2. Bd. S. 118), Bretschneider (probab. S. 176 ff.) leugneten den Charakter eines Briefes; dagegen Ziegler: der erste Brief des Johannes, ein Sendschreiben an eine bestimmte Gemeine und keine allgemeine Abhandlung oder Buch, in Henke's Magazin für Religionsphilos. VI. 2. S. 254.

Die Schrift ist allerdings abhandelnd, aber als

Sendschreiben; sie setzt einen bestimmten, dem Verfasser bekannten Lesekreis voraus, redet denselben wiederholt an und zwar als Liebe und Vertraute, âγαπητοί, τεκνία, παιδία, nimmt auf die Verschiedenheit in demselben, wie die des Alters Rücksicht 2, 12—14, auf seine Verhältnisse (5, 21) und auf früher ertheilte Belehrungen 1, 3 f. (ἀπαγγέλλομεν neben γράφομεν), 2, 13 u. 14 (γράφω neben ἔγραψα). Also wenigstens eine ins Allgemeine hin geschriebene Abhandlung ist die Schrift nicht.

Aber jene früher ertheilte Belehrung scheint nun in der That (nach 1, 1—3) eine evangelische Darstellung zu sein, und nach 2, 14 ist sie eine in gleichem Geist und Charakter gewesen, wie dieser Brief; daher kaum zu begreifen ist, wie man diesen Brief an nehmen und das Evangelium Johannes, wenigstens in der Grundlage, nicht anerkennen möge. Es wird dann auch 5, 13 diesem Briefe ganz derselbe Zweck beigelegt wie dem Evangelium: durch Glauben an den Gottessohn zum ewigen Leben zu führen.

Daher ist denn auch nicht mit Unrecht (Storr) dieser Brief der zweite, praktische Theil des Evangelium, oder (Augusti die kath. Briefe neu übersetzt u. erklärt, 1808. 2. S. 182 ff., Hug Einl. 2. S. 225) die Beilage, Widmung, Zuschrift zu demselben genannt worden; wenn auch darin nicht liegen soll: 1) dass beide zu derselben Zeit genau geschrieben worden, und 2) das Evangelium nur für die Leser dieses Briefes bestimmt gewesen sei.

#### Ueber Zeit und Ort.

Ueber die äusseren Umstände lässt sich nur wenig mit Sicherheit aufstellen. Aus dem Verhältnisse zum Evangelium geht, wie gesagt, über die Zeit seiner Abfassung Nichts hervor, als (das Vorige zugegeben) dass er nach diesem verfasst sei – womit dann aber, bei der Unbekanntschaft mit der Abfassungszeit dieses, chronologisch wenig gewonnen ist. Nur das

mag ausserdem in jenem Verhältnisse liegen, dass auch der Brief für einen hellenistischen Leserkreis, also etwa auch nach Kleinasien bestimmt sei. Und diese Ansicht, Combination, hat nun auch wirklich die alte Kirche gemacht. Wenigstens ist es bleibende Meinung in derselben gewesen, dass dieser Brief in das späteste Lebensalter des Johannes gehöre und für Kleinasien geschrieben worden sei (Ephesus — Patmos — Lücke: auf einer Missionsreise in Kleinasien).

Im Briefe selbst giebt es keine bestimmten Spuren oder Anhaltpuncte für die genauere Bezeichnung von Ort und Zeit der Abfassung. Stellen, wie 2, 18 ξογάτη δοα ζοτί, gehen nicht auf gewisse Veränderungen, Katastrophen jener Zeit; sie geben vielmehr allgemeine messianische, urchristliche Formeln. Nur der Charakter des Briefes stellt, wenn auch nicht (Eichhorn) eine alters-schwache Natur [dieses sollte eben aus seiner angeblichen Weitschweifigkeit und Unbündigkeit folgen], doch ein erfahrungsvelles, ehrfurchtgebietendes Lebensalter 1) (nach Anderen die Manneskraft und wieder nach Anderen das Jünglingsalter des Verf.) dar - und er ist durchaus nicht palästinensisch, daher auch wohl weder dort noch dorthin geschrieben. Für dasselbe hat man auch geltend gemacht (auch Lücke), dass der Brief ohne alttestamentliche Citate sei, aber dieses kann eben sowohl im Charakter des Verfassers als in den Verhältnissen. für welche er schrieb, gelegen haben - auch dass die Leser des Briefes von Götzendienst umgeben gewesen scheinen 2) 5, 21. Für Klein-Asien noch insbesondere, dass dieselben Häretiker hier bezeichnet

<sup>1)</sup> So auch Hug Einleit. Thl. 2. S. 215.

<sup>2)</sup> Daraus schloss Hänlein Lehrbuch der Einl. in die Schriften des N. Test. 1802. S. 226, dass unser Brief in der durch den Dianentempel berühmten Stadt Ephesus verfasst sein müsse; wogegen Lücke.

würden, wie in den Briefen des Ignatius, welche meist dorthin gerichtet waren — gnostisch - doketistische; aber dieses ist bei unserem Briefe sehr zweifelhaft.

Eine eigenthümliche Bezeichnung dieses Briefes gehört der lateinischen Kirche an: epistola ad Parthos. So Augustin zuerst quaestion. evangeliorum lib. II. c. 39, und in der Ueberschrift seiner 10 Tractatus in epistolam Joannis, desgleichen Cassiodorus [instit. divin. litt. c. 14] und fortwährend durch das Mittelalter.

Gewiss ist dieses nicht blos aus einem Schreiboder Leseschler entstanden. So erklärten sich diese Ueberschrift Michaelis und Wetstein: Parthos sei aus spartos entstanden und dieses so viel als sparsos; sparsi aber οί εν διασπορά, an welche ja auch der Brief des Jakobus und der erste des Petrus gerichtet sein wolle. Und wirklich hat sich im lateinischen Mittelalter auch dieses spartos gefunden, wahrscheinlich aus Verbesserung. Hug und Credner vermutheten. Parthos sei durch falsches Lesen des Haodovs entstanden, das [als Abbreviatur] für aaodévovs gesetzt worden sei, d. h. Enthaltsame, Asketen Apoc. 14, 4. Und der zweite Brief wird wirklich so überschrieben von Clemens Alex. 1) und im Mittelalter. Vielmehr ist jene Aufschrift wohl aus einer uralten Meinung oder Tradition entstanden entweder über diesen Brief oder über die Wirksamkeit des Johannes überhaupt. Das parthische Reich umfasste im ersten christlichen Jahrhundert vormals persische Länder. Die Aufschrift sollte also die Bestimmung des Briefes für Vorderund Mittelasien bedeuten. Grotius, Herder [sämmtl. Werke zur Religion und Theolog. VIII. S. 181 und Paulus fanden in dieser Aufschrift eine Hindeutung auf den Inhalt des Briefes, und zwar eine richtige;

<sup>1)</sup> So in adumbratt. in aliquot epistolas canon. cd. Patter. Opp. Clem. S. 1014 ff.: secunda Joannis epistola, quae ad virgines scripta est, simplicissima est.

auf persisch-orientalische Meinungen, wie sie im Briefe bestritten würden. Jedoch eine förmliche Bestreitung wenigstens finden wir nicht; und der Parthername hatte immer mehr eine politische, äusserliche, als innere, geistige Bedeutung.

## Anlage des Briefes.

Der Inhalt des Briefes ist, wie im Vorigen gesagt worden ist, die Johanneische Lehre mehr in praktischer Hinsicht durchgeführt: dass nämlich die Gemeinschaft mit Gott, zu welcher Christus führe, sich im Leben als reine Tugend darstelle; in unsere Sprache übersetzt: der wesentliche Zusammenhang zwischen Religion und Sittlichkeit. Die Gedankenfolge ist zwar nicht methodisch streng gehalten - es werden vielmehr die einzelnen Gründe so aufgeführt, wie sie dem Schriftsteller beifallen - nur die Unterbrechungen stören, welche gegen die Irrlehrer gerichtet sind. Und wenngleich die Gedanken einfach sind: so liegt ihnen doch immer etwas Tiefes, Bedeutendes unter. Kap. 1, V. 1-4 Endzweck der Verkündigung von Christus, Gemeinschaft mit Gott. Aber diese kann nicht sein ohne Tugend: 1) weil Gott lichtrein ist und ohne Reinheit also keine Gemeinschaft mit ihm V. 5 bis Kap. 2, 2, wobei eine längere Zwischenrede Kap. 1, 8 ff.; 2) weil die Gebote Gottes uns um so mehr angehen, je näher wir mit ihm verbunden sind Kap. 2, V. 3-17. Hierauf eine Einschaltung gegen Irrlehrer V. 18-28. V. 29 bis Kap. 3, 1-10 dritter Grund für die enge Verbindung der Gemeinschaft mit Gott (des christlichen Endzwecks) und der Sittlichkeit: der Begriff von Gotteskindern schliesst die reine Tugend in sich, jene stehen den Satanskindern entgegen. Ein vierter Grund V. 11-24 und Kap. 4, 7 bis Kap. 5, 5 (Kap. 4, 1-6 steht eine neue Einschaltung gegen Irrlehrer): wahre Tugend ist Liebe der Menschen zu einander, und Gemeinschaft mit Gott beruht auf Liebe zu ihm. Beide sind im Grunde Eins. Kap. 5, 6 bis

II. Th.

zu Ende wird der Eingangsgedanke 1, 1-4 wiederholt, mit besonderem Hervorheben der Person Christi und der αλώνιος δωή als Folge jener Gemeinschaft.

Es hat es also der Brief vielfach mit Gegnern seiner Lehre und seiner Lebensidee zu thun. Es drängt den Schriftsteller, immer von Neuem gegen sie zu sprechen, überall flicht er Warnungen vor ihnen ein; sie müssen also bedeutend, gefährlich gewesen sein für diese Gemeine. Aber wenn dieses auch bei diesem Briefe eher Statt haben könnte als bei'm Evangelium, man darf ihm deshalb doch keinen polemischen Zweck zuschreiben. Sein Zweck ist 5, 13 deutlich ausgesprochen. Es ist ein allgemeiner, der Lehre und der Ermahnung.

Man darf aber auch diesen Gegnern keine zu speciellen Irrlehren beilegen, und sie nicht gerade in den bekannten häretischen Parteien der Kirche suchen. Wieder, wie bei'm Evangelium, hat man sie in der Partei des Cerinth, oder unter den Gnostikern und insbesondere den Doketen finden wollen. Die neuesten Ausleger (Lücke, de Wette) denken vornehmlich an doketische Irrichrer. So schon Tertullian de carne Christi c. 24. Die älteste Meinung dieser Art ging auf Cerinthus (Iren. 3, 19). Vrgl. Chr. Flatt dissert. qua variae de antichristis et pseudoprophetis in prima Joann. epist. notatis sententiae modesto examini subjiciuntur. Tub. 1809. Eigenthümlich ist Löffler's Ansicht, der Brief sei gegen wirkliche Juden gerichtet, als Leugner der Messianität Christi: diss. histor. exeg. Joannis epist. prima gnosticos impugnari negans. 1784, wieder in commentt, theoll, ed. Velthusen, Bd. 1.

Jene Vorstellung, dass Doketen in diesem Briefe bestritten werden, könnte das Meiste für sich zu haben scheinen. Allerdings legen einige Stellen ein Gewicht darauf gegen diese Irrlehrer, dass Jesus in wahrhafter Leiblichkeit erschienen sei 1, 1. 4, 2. (2 Joh. 7). Dazu kam die Rücksicht auf Ignatius, dessen Briefe, 1. Brief. 195

wie gesagt, angeblich in denselben Gegenden geschrieben und viel später als der Brief des Johannes, den Doketismus entschieden bestreiten. Doch haben wir auch an jene kaum zu denken. Es sind vielmehr praktische Irrlehrer, freilich aber aus dem Heidenthum hervorgegangen, welche der Brief bestreitet, solche, durch deren Lehren die Person Christi wie seine Sache ihre Bedeutung verlieren müssten. Dahin gehen jene Stellen 2, 19. 2 Joh. 7. Aber es waren untreue Gemeineglieder nach 2, 19, wenngleich vielleicht noch äusserlich zur Gemeine haltend.

#### Literatur.

Die Auslegung hat eine nicht reiche Geschichte. Ueber Geist und Inhalt unseres Briefes handelt Knapp commentat. in loc. 1 Joh. 5, 6-11, in qua simul argumentum ac series sententiarum per universam hanc epist. declaratur. 1792; auch in den scriptis var. argumenti, S. 169 ff. Böhme Tiefen des ersten Briefes Johannes, in d. Annal. d. ges. Theol. 2. Jahrg. 1. Bd. 3. H. Von Chrysostomus Homilie'n, die nach zuverlässigen Spuren auch die katholischen Briefe umfassten, ist Nichts mehr übrig. Ueber Didymus von Alexandrien um 370, dessen Auslegung der kathol. Briefe sich meist nur in einer lateinischen Uebersetzung von Cassiodorus erhalten hat [Gallandi Bibl. Patr. Tom. VI], vrgl. Lücke quaestiones et vindiciae Didymianae. Gotting. 1829. Das griechische Original ist zum Theil in Scholien bei Matthäi vorhanden. Ocumenius [comment. in Act. App., epp. Paul. et epistolas catholl. 1630. Vol. II] und Theophylact. [Opp. ed. Finetti. Venet. 1754-1763. Vol. IIII, beide aus dem 11ten Jahrhund., sind unter den späteren griechischen Commentatoren von grösster Bedeutung. Unter den Lateinern Augustin, dessen 10 tractatus [ed. Bened. Tom. 3. P. 2] schon genannt sind; sie behandeln nicht vollständig unseren Brief. Zu den katholischen (kanonischen) Briefen schrieb Beda einen Commentar: expositio in septem

canonicas epist. Opp. ed. Col. Tom. V. 1688. Andere allgemeine Schriften zur Auslegung des neuen Test., alte und neue, sind hier zu übergehen. Der späteren Auslegung steht Luther voran: 1) scholia ex praelectionibus D. M. Lutheri anno 1531, ed. Bruns. 1797; 2) Auslegung in Predigten bei Walch Th. IX. 906 ff. 1082 ff. Calvin comment. epist. canon. vom J. 1551. Genev. 1617. [Opp. Tom. V. P. 3]. F. Socinus comment. in epist. Joann. I. Opp. Irenop. 1556. S. 15 ff. Episcopius lectt. sacrae in I. epist. cath. apost. Joann. Opp. theol. P. II. Roterod. 1665. J. B. Carpzov epist. catholl. septenarius. Hal. 1790, ist blos lexikalisch. Lange die Schriften des Johannes, 3. Bd. 1797. Oertel die Briefe Johannis hebraismenfrei übersetzt und philosophisch erklärt. Leipzig 1795. Semler paraphrasis in primam Joannis epistolam cum prolegomenis et animadversionibus, herausgegeben von Noesselt. Riga 1792. Ballenstedt Philo und Johannes. Braunschw. 1802 [enthält unseren Brief mit Bemerkungen]. Morus praelectt. exeget, in tres Joann. epp. 1796. 2te Ausg. 1810. Der bedentendste Erklärer in neuester Zeit ist Lücke Commentar über die Schriften des Joh. 3. Thl. 1825. 2te Aufl. 1836. Paulus die drei Lehrbriefe des Johannes. wortgetreu mit erläuternden Zwischensätzen übersetzt, und nach philologisch-notiolog. Methode erklärt, mit exegetisch-kirchenhistor. Nachweis über eine sittenverderbliche magisch-persische Gnosis, gegen welche diese Briefe warnen. 1829. De Wette kurze Erklärung des Evangelium und der Briefe Johannis, 3. Aufl. 1829. [Jachmann Commentar über die kathol. Briefe. 1838.]

Als praktische Auslegungen sind zu bemerken: Spener des Johannes erste Epistel. 1699. Rickli Joh. erster Brief erklärt und angewendet in Predd., mit historischem Vorbericht und exeget. Anhange. Luzern 1828. Johannsen Predigten über den ersten Brief des Johannes in seinem inneren Zusammenhange. Altona 1838.

Zu Kap. 1, V. 1-4 vrgl. O. Fr. Fritzsche de epist. Joann. locis difficilioribus. Turici. 1837 (in Fritzschiorum opusculis S. 276 ff.), der diese Verse richtig erklärt hat. Also, wie gesagt, V. 1-4 behandelt den Gedanken: Gemeinschaft mit Gott durch Christum sei der Endzweck des Evangelium und seiner Verkündiger. Die Hauptfrage bei den Versen geht den Begriff von loyos V. 1 an: ob das Wort wieder die Bedeutung aus dem Prolog habe, den Mittlergeist vom Anbeginn bedeute, oder Wort, Lehre, wie V. 10. 2, 7 und sonst λόγος oder δήματα ζοής Joh. 6, 68. AG. 5, 20. Phil. 2, 16. Gewiss aber ist mit Lücke jenes anzunehmen (dagegen zuerst die Socinianer 1) und Arminianer und neuerdings de Wette). Denn 1) giebt die ganze Stelle offenbar einen Nachklang jenes Prologs (no da doχῆς und V. 2 ή ζωή). 2) Ζωή V. 2 bedeutet dasselbe mit dem Logos, denn es erhält dieselben Prädicate mit ihm: έφοάκαιεν - τον πατέρα. 3) Die Prädicate, welche der Logos erhält (sehen, betasten), können sich nur auf die Person Christi beziehen. Dagegen 4) nv ἀπ' ἀργῆς durchaus nicht auf die Lehre gehen kann. Hv àa' doyng ist für sich zu nehmen; das Folgende von δ ακηκόαμεν an Alles gehört zum περί τοῦ λόγου τῆς ζωῆς. Dieses erhellt sowohl aus dem Bau der Rede (es hängt so Alles genau zusammen), als aus dem Sinn der Stelle. Ο ην απ' αρχης bezeichnet das himmlische, & aκηκόαμεν - das irdische Dasein Christi. 'Aa' doyng also wie ev doyn im Prolog; und im Briefe an agyns in dieser Bedeutung: vom Anbeginn der Dinge, 2, 13. 3. 8. Die, welche Logos von der Lehre verstanden, nahmen an' agyns entweder vom Anfang des Evangelium (2, 7. 24. Evang. 15, 27. 16, 4),

<sup>1)</sup> Catech. Racov. q. 104: Principii vox in script. sacr. fere semper ad subjectam refertur materiam, ut videre est Dan. 8, 1. Joann. 15, 27. 16, 4. Act. 11, 15. Quum igitur hic subjecta sit materia, evangelium, cujus descriptionem hic suscepit Joannes, sine dubio per vocem hane principii principium evangelii Joannis intellexit.

oder (Grotius) von Ewigkeit der Bestimmung 1). Das Neutrum 8 (2. 13 του ἀπ' ἀογῆς) ist wohl nur (Fritzsche) der Gleichförmigkeit wegen mit dem folgenden mehrmaligen 8 gesetzt worden - wenn es nicht das Uebersinnliche, Ueberbegriffliche, menschlich Bestimmungslose des Logos bedeuten soll. Die folgenden vier Sätze, welche die sichtbare Erscheinung des Logos darstellen, stehen in Gradation: entfernte Wahrnehmung bis zur nächsten - ob nun dieselben oder verschiedene Zeugen zu verstehen seien. Also: δ πεοί τοῦ: was wir in Beziehung auf ihn. Sprachlich richtig steht περί τοῦ nur bei ἀκηκόαμεν -. Bei den übrigen Verbis hätte richtiger περί τόν - gestanden. Όραν und θεωρείν stehen auch hier einander gegenüber. Das letztere ist bedeutender als jenes: anschauen. Vgl. zu Evang. 1, 14. [I. Bd. S. 27.] \Wy-Lagar ist das stärkste: genaues, nächstes Erkennen; etwas anders AG. 17, 27: sinnlich, erfahrungsmässig erkennen. Das Wort soll hier gewiss weder dem Doketismus entgegenstehen (denn die vollständige, sinnliche Erscheinung leugnete ja auch dieser nicht), noch auf die betastende Ueberzeugung von der Auferstehung hindeuten, bei welcher unhagav steht Luk. 24, 39; vgl. Joh. 20, 27. Die Beisätze τοις δφθαλμοις ήμων 2) und ai yaipes - verstärken die Bedeutung der Verba.

V. 2 ist Parenthese, wie ihn die neueren Ausgaben, auch Lachmann [schon Curcelläus], gewöhnlich schreiben; daher V. 3 den Gesammtsinn von V. 1 in den Worten wieder aufnimmt (ἐπανάληψις): δ ἐωράκαμεν —. Die Parenthese will den Begriff von δ λόγος  $\tau \tilde{\eta}_S$  ζω $\tilde{\eta}_S$  ausführen: so heisse er in seiner Erschei-

<sup>1)</sup> Arbitror idem tempus notari, quod in primis verbis evangelii Joannis et in Geneseos, ut sensus sit: eas res, quas apostoli sensibus suis percepere, fuisse a Deo destinatas ab ipso mundi primordio et ab co tempore multis umbris praefiguratas, multis vaticiniis praedictas, contra cos, qui evangelii doctrinam novitatis accusabant.

<sup>2)</sup> Winer Grammat. S. 693.

nung, Leben verleihend: 1) denn er selbst sei ja das Leben, er habe die göttliche Kraft des Lebens in sich, und 2) in seiner Erscheinung sei er dieses gewesen, habe er sich als solches bewährt. Ganz unrichtig sind Carpzov's und Paulus Meinung, jenes, dass der Nachsatz zu V. 1 im καὶ μαρτυρούμεν V. 2 liege (wobei doch immer eine Parenthese angenommen wird, in καὶ ἡ ζωἡ — ἐωράκαμεν), dieses, dass im ersten Verse selbst der Nachsatz liege in καὶ αί γείρες ήμων έψ. - welche Nachsätze würden dieses sein! Ζωή hat hier mehr innerliche, geistige Bedeutung als Ev. 1, 4. 11, 25: Princip, Quell der alovios ζωή. Φανερωθηναι (1 Tim. 3, 16) steht unten 2, 28 von der zweiten Erscheinung. Die Formel unterscheidet sich nicht im Sinne von σάρκα γενέσθαι Ev. 1, 14, und εν σαρκί έρχεσθαι unten 4, 2. Καὶ εωράκαμεν vor uns ist er erschienen. Zum εgav. gehört μαοτυρούμεν; zum έωράκαμεν απαγγέλλομεν. Jenes Beides hat mehr objective, dieses mehr subjective Bedeutung. Die Präsentia μαρτυρ., ἀπαγγ. beziehen sich auf die fortwährende, apostolische Wirksamkeit. Την ζωήν ist als Prädicat aufzufassen: als solches -. Alwvios ζωή: höheres, unendliches Leben verleihend, wieder 5, 11. 20. "Ητις - mit göttlicher Kraft. Πρός του πατέρα ganz wie Ev. 1, 1: πρός του θεόν. Έφανερώ-91, also eben mit dieser Eigenschaft, Macht.

V. 3 bringt also den Nachsatz zu V. 1:  $\partial \pi \alpha \gamma \gamma \dot{\epsilon} \lambda \delta \rho \nu \dot{\epsilon} \nu$ .  $^{\circ}O - \partial \kappa \eta \kappa$ . fasst die sich steigernden Formeln zusammen. "Dieses verkündigen wir euch, damit ihr Gemeinschaft mit uns habt; und wir haben Gemeinschaft mit dem Vater und mit seinem Sohne Jesu Christo." Dem  $\gamma \rho \dot{\alpha} \phi \rho \rho \dot{\epsilon} \nu$  nach zu urtheilen geht auch wohl  $\partial \pi \alpha \gamma \gamma$ . nur auf ihn, den Verfasser. Auch vor  $\delta \mu \tilde{\epsilon} \nu$  liest Lachmann  $\kappa at$  [gebilligt, aber nicht aufgenommen in der Schottischen Ausgabe], wie vor  $\delta \mu \dot{\epsilon} \tilde{\epsilon} s$  es steht; dieses hebt den Satz. Das  $\kappa ai$  bezieht sich auf Gewisse unter den Gläubigen überhaupt: auch ihr neben den anderen christlichen Menschen. Kovvovia

ແຮອ ກຸ່ມຂຶ້ນ, innige Gemeinschaft im Glauben und Leben. Kal ή - bricht die Rede ab, εστί, nicht ή (auch Luther) ist zu suppliren. Aehnliches oft bei Johannes, wie Ev. 6, 51. "Wir aber stehen in Gemeinschaft u. s. w.": also durch uns gelangt ihr zur göttlichen Gemeinschaft. Die korroria mit Gott und Christus ist bei Johannes mehr als bei Paulus, der es ganz äusserlich fasst (1 Kor. 1, 9 εκλήθημεν είς κοινωνίαν Ίησοῦ Χοιστοῦ): Hier (V. 6. 2, 3) wechselt provat damit ab. Im Evangelium ist das: er in mir, ich in ihm sonst auch das Sein und Bleiben in ihm - dasselbe. Das άπαγγ. neben γοάφομεν bezieht sich auf die Verkündigung der evangelischen Geschichte, entweder der mündlichen überhaupt oder in einer Schrift, welche den Lesern bekannt war oder es mit diesem Briefe wurde.

V. 4. Kal ταῦτα — gewiss eben in diesem Briefe 2, 12. Statt ὑμῖν liest Lachmann ἡμεῖς. Πεπληφωμ. χαρά, Johanneische Formel: Ev. 15, 11 (S. 104). Χαρά bezeichnet den Erfolg der κοινωνία: das Geborgensein, Friede, Heiterkeit des Gemüths. Statt ὑμῶν wird auch ἡμῶν gelesen (2 Joh. 12); aber diese seine Freude konnte doch nicht der Zweck dieses Schreibens heissen.

V. 5 bis 2, 2. "Die Gemeinschaft mit Gott fordert Lebenstugend; denn wir müssen, wie er, lichtrein sein." Also: in der Idee des göttlichen Wesens liege die Verpflichtung, gut zu sein; wenn wir anders Gemeinschaft mit ihm haben wollen. Αδτη εστί ist wieder eine Johanneische Formel: 3, 11. Ev. 1, 19. 17, 3. "Darauf geht die Verkündigung," die Lehre von Gott. Es wird nicht als eine einzelne, als die Hauptlehre seiner Unterweisung dargestellt, sondern als der Geist seiner Lehre. Άγγελία wie 3. 11. So nämlich liest die neuere Kritik seit Griesbach [— Hahn] statt der rec. επαγγελία, wie es 2, 25 heisst. Άγγ. steht nicht nur äusserlich voran, sondern auch im Sinne. Denn επαγγ. kann nicht Verkündigung bedeuten (so

Lange, Augusti, Paulus, de Wette); auch 2, 25 bedeutet es Verheissung, was hierher nicht passt. 'An' αὐτοῦ — nicht παο' αὐτοῦ — also wohl: von Gott her. Αὐτός und ἐκεῖνος stehen in bekannter, ehrender Art zu sprechen, wie in diesem Briefe öfter jenes auf Gott (sogleich V. 6), dieses auf Christus sich bezieht. "Dass Gott Licht sei und kein Dunkel in ihm." Dog gori, wie 4, 8 ἀγάπη ἐστί. Allerdings hat der Gebrauch dieser Abstracta besondere Bedeutung. Das Folgende καί σκοτία - kann daher den Gedanken nicht mehr steigern, es erklärt denselben nur: "durch und durch lichtrein." Das Bild des Lichtes ist so natürlich für die Gottheit im Gegensatze gegen alles Weltliche, dass wir hier für diesen Gebrauch keine fremde Quelle anzunehmen brauchen. Klar - rein - hell, dieses sind die Vorstellungen des Bildes, von denen die eine vorherrschend war vor der anderen, je nachdem das innere Wesen oder die Kraft, Wirkung nach Aussen ausgesprochen werden soll. Im Ev. 1, 4 ff. 8, 12 ff. bezog es sich mehr (aber hier allein wird es auf Gott angewendet) auf die Erkenntniss, hier auf den Willen. Anders steht es Jak. 1, 17: wohlthuend, Gott als Licht, 1 Tim. 6, 16: unnahbar, unerkennbar. Am Nächsten kommt dem Sinn unserer Stelle 2 Kor. 6, 14 (kourovia ποὸς σκότος) und wo Paulus das Licht auf Menschenreinheit anwendet Rom. 13, 12. Eph. 5, 8 ff. 1 Thess. 5, 4 f. Hier giebt es den vollsten Ausdruck für das Attribut der Heiligkeit.

V. 6 und 7 die Folgerung aus jener Grundlehre, wenn Gemeinschaft mit Gott gesucht wird. "Man muss sich zu gleicher Lichtreinheit läutern wollen, ein Bild Gottes sein": Eph. 4, 24. Kol. 3, 10, oder wie es 1 Petr. 1, 15 heisst: heilig sein, wie er. Natürlich ist auch dieser Gedanke moralisch, nicht metaphysisch gefasst. "Wenn wir sagen, dass wir Gemeinschaft mit ihm haben, und leben doch in der Finsterniss: so lügen wir und handeln nicht in Wahrheit; sind wir (V. 7) aber lichtrein, wie er u. s. w." Elaziv wie bei

Paulus καυχᾶσθαι. Καὶ περιπατομεν — und dennoch. Έν σκότει — ἐν φωτί: umgeben oder eingenommen von Finsterniss, Licht. Wahrscheinlich ist das ἐν φωτί von φῶς εἶναι unterschieden — Paulus gebraucht abwechselnd Eph. 5, 8 φῶς und τέκνα φωτός. Mehr äusserlich ist ἐν φωτί — σκότει περιπατεῖν Εν. 8, 12. 11, 10. Ψεύθεσθαι bedeutet nicht blos: unrichtig dafür halten, sagen, sondern absichtlich Unwahrheit reden. Eine Selbsttäuschung (ἐαυτοὺς πλανᾶν V. 8) hält Johannes hierbei für unmöglich; der Widerspruch ist ihm zu grell: Verdorbenheit des Gemüths und Gemeinschaft mit Gott. Μὴ ποιεῖν ἀλ. (anders steht die Formel Ev. 3, 21) bedeutet noch mehr: keine Wahrhaftigkeit im Leben haben. Wer sich hierin täusche, der thue es durch sein ganzes Leben.

V. 7 der Nachsatz zum Eav - Eoriv ev ro pori wäre dem vorigen Vers gemäss eigentlich der gewesen: so können wir Gemeinschaft mit ihm haben, dürfen wir sagen ότι κοιν. έγομεν -. Diesen eigentlichen Nachsatz lässt er hinweg und führt nur zwei Folgen iener Gemeinschaft mit Gott auf: auch mit den Menschen sind wir dann vereinigt, und: alle unsere Sünden werden uns vergeben, wir bleiben in Gottes Gunst. Dem Ersten liegt der Gedanke zu Grunde, dass nur im Reiche des Guten innige Gemeinschaft sei. Aber diese korravia ist nicht blos Liebe überhaupt, sondern wie bei Paulus oft ἀγάπη, die Grundlage einer heiligen Gemeine. Έν το φωτί περιπατείν steht hier dem είναι εν τω φωτί (von Gott gebraucht) entgegen, wie menschliches Streben dem göttlichen Sein und Wesen. Μετ' αλλήλων wird am Natürlichsten genommen, wie hier geschehen: Menschen unter einander. Didymus, Oekumenius und viele Lateiner 1) lesen μετ' αὐτοῦ, was

<sup>1)</sup> Augustin. tract. 1. hat in seinem Texte: societatem habemus cum invicem; erklärt dann aber: in lumine ambulemus, sieut ct ipse est in lumine, ut possimus societatem habere cum illo. So auch Calvin und Beza.

zu wenig beglaubigt ist und nicht so leicht verändert worden wäre. In keinem Falle kann ἀλλήλων auf Gott und uns (de Wette) bezogen werden; dafür wäre αλλήλων nicht würdig genug gewesen. "Und das Blut Jesu Christi, seines Sohnes, reinigt uns von allen Sünden." Gewiss sind diese Worte: 1) von Sündenvergebung zu verstehen, nicht von sittlicher Reinigung (Fichte Anweisung zum seligen Leben, S. 185 - Paulus. Jener erklärt: das in uns gedrungene Blut und Leben; dieser: die Betrachtung seines Todes). Ganz matt deutet es Semler: der Tod Jesu durch die Juden spricht uns, die Heiden, von der Sündhaftigkeit frei. Johannsen: der Tod Jesu stehe für sein Werk, weil er die Vollendung desselben sei; 2) von fortwährender Sündenvergebung, d. i. Nichtzurechnung der sittlichen Schwächen des Lebens; 3) von Sündenvergebung um des Todes Jesu willen als eines Opfertodes - aber dieses nicht im Dogma der Kirche, sondern sofern die Gesinnung Jesu in diesem Tode stellvertretend, versöhnend für die Menschen gewesen sei Kap. 2, 1. 2. Der Gedanke ausser Ev. 1, 29, wo er dem Täufer in den Mund gelegt wird, besonders Apoc. 1, 5. 5, 9. 7, 14. Aber der Satz wird, wie das sogleich Folgende, beigesetzt, um das Selbstgefühl nicht zu sehr zu heben, welches durch die Idee jener κοινωνία μετά θεοῦ angeregt worden war. Alua (wie gewöhnlich Rom. 3, 25. Hebr. 9, 14, ohne das Blutbild festzuhalten) bedeutet die Kraft des Todes Jesu. Kadagiseir, sogleich wieder V. 9. Hebr. 9, 14, ist so viel als bei Paulus δικαιούr. Das Präsens bezeichnet das Fortwährende oder Nothwendige. Wenige nur lasen Radaoiset. Seines Sohnes - dieses ist hier nicht blos als Ehrenname beigesetzt, sondern um den innigen Zusammenhang anzudeuten zwischen Gottes und Christi Sache. Aμαρτία ist hier (anders sogleich V. 8) Sündenschuld. Es bedeutet ausser der Handlung, dem Acte, den Zustand des Sünders, also auch den noch nicht versöhnten.

V. 8 bis 2, 2 Einschaltung in der oben bezeichneten Absicht. "Denn mangelhaft, sündigend bleibt der Mensch immer, auch der, welcher Gemeinschaft mit Gott zu haben glauben darf. Nur dass (wie oben V. 7 gesagt und 2, 1. 2 wiederholt ist) um der Gesinnung, des Ganzen willen jene Mängel durch Christum versöhnt werden." Grotius 1) und Löffler verstanden die Stelle von den Sünden vor der Bekehrung, da doch deutlich vom gegenwärtigen Zustande gesprochen wird. 'Εάν εἴπ. wie V. 6 u. 10. 'Αμαρτίαν οὐκ ἔχειν: keine Sünde begehen, oder nicht im Zustande der Sünde sein. Έαυτούς - ήμῖν mildere Formeln als V. 6. Bei dieser Meinung der Menschen lässt Johannes eine Selbsttäuschung zu. Doch das Zweite kalήμιν ist nicht milder als V. 6: οὐ ποιείν τὴν ἀλήθειαν. Kap. 2, 4 steht es neben ψεύστης εστίν. "Wir täuschen uns selbst und die Wahrheit steht uns nicht zur Seite." Nämlich über seinen sittlichen Zustand könne sich Einer täuschen - nicht aber über solche Grundgedanken, wie sie dort erwähnt waren. 'Αλήθεια braucht nicht in subjectiver Bedeutung genommen zu werden (sensus, oder mit Grotius studium veri). Das Subjective liegt im οὐκ ἔστιν ἐν ἡμῖν.

V. 9. Erkenntniss der Schuld, Bedingung der Sündenvergebung — nämlich nicht die eigentliche, nächste (diese ist nach V. 7 der edlere Geist des Lebens), sondern die äusserlichste. Ohne jene sucht der Mensch gar nicht eine Reinigung seines Lebens. Όμο-λογεῖν ist nicht gerade bekennen, sondern (Ps. 32, 5) erkennen, einsehen, sich bewusst werden, entgegen dem εἰπεῖν μὴ ἔχειν άμαοτίαν V. 8. Der Sinn des Nachsatzes ist: so vergiebt er uns die Sünde in Treue

<sup>1)</sup> Si putamus nobis Christo et ejus cognitione non opus fuisse, ut a peccatis purgaremur. Nam alioqui post evangelii notitium potucre quidam esse sine peccato, ita ut peccati vox hie sumitur non ut meras ignorantias aut subitos motus significet, sed ut cos actus malos, qui tractum habent et deliberationem non antevertunt.

und Gerechtigkeit; er, nämlich Gott; obgleich καθαρίζειν mehr auf den sterbenden Christus bezogen wurde. Aber Gott allein heisst ja Sünden vergebend Ps. 103, 3 u. a. (Matth. 8, 3 u. a.) Πιστός, Zusage haltend, die allgemeine von seiner Huld, oder die prophetische (Jerem. 31, 31), oder (so am Besten) die auf Christus und sein Verdienst. Δίκαιος könnte, wenn auch nicht gerade gütig, doch überhaupt gut, vollkommen bedeuten (Lücke); doch es steht hier wohl in eigentlicher Bedeutung gerecht (Ev. 17, 25), indem er nämlich dem frommen Sinne vergiebt. "Iva — dafür oder in der Weise dass —. Μφῆ τὰς ἁμαρτίας wird gesteigert durch καθαρίση ἀπὸ πάσης ἀδικίας. Καθαρίζειν nämlich und ἀδικία ist stärker als die vorausgehenden Formeln.

V. 10 ist Verstärkung von V. 8. Seine Sündhaftigkeit nicht einsehen ist Unrecht gegen Gott, dessen Versöhnungsanstalt nicht nöthig sein würde, wenn keine Sünde da wäre. Οὐχ ἡμαρτήκαμεν = V. 8 άμαρτίαν οὐκ ἔχομεν: nie gesündigt haben. Ψ. ποιούμεν αὐτόν vrgl. πιστός V. 9: den erklären wir für unwahrhaft, welcher Sündenvergebung zugesagt hat (de Wette: der alle Menschen für Sünder erklärt hat, Ps. 14. Jes. 59, 2-15). 'Ο λόγος - ήμῖν vrgl. V. 8 ή ἀλήθεια -. Aber dieselbe Formel ὁ λόγος αὐτοῦ μένει, ὁ λόγος οὐ χωρεί Evang. 5, 38. 8, 37. Es wird das Vorangehende durch dieses verstärkt und verallgemeint. Das Wort Gottes ist wohl kein einzelnes, sondern (Lücke) das ganze Evangelium, dessen Grundlage doch das Rettungs-, Erlösungsbedürfniss ist. Es ist nicht in uns - wir haben es aufgegeben, oder auch: wir sind nicht geschickt, fähig für dasselbe.

Kap. 2, V. 1 und 2 vereint die Gedanken von V. 8-10 und V. 6 u. 7 mit einander. "So meine er es, gefordert werde vom christlichen Menschen Sünden-Reinheit, aber bei der steten Unvollkommenheit desselben solle er sich der Sünden-Vergebung getrösten." Terria V. 12. 28. 3, 7. Gal. 2, 17. Ev. 13, 33.

Aber, wie παιδία, ist es oft in diesen Briefen trauliche Anrede, vornehmlich des Lehrers, Ausdruck der Innigkeit, nicht Bezeichnung eines Lebensalters. Tavτα γράφω ist wohl nicht vom ganzen Briefe zu verstehen, sondern vom Nächstvorhergehenden (de Wette: von der Ermahnung zur Selbstkenntniss und Reue). So meine ich es, das will ich von euch. Nicht sundigen bedeutet so viel als έν φωτί περιπατείν V. 7. Kai steht beschränkend, wie 21, 23: dennoch. Das άμαοτάνειν an der zweiten Stelle ist offenbar ein anderes als das vorige: unvorsätzlich, in Schwäche fehlen (entgegengesetzt dem έκουσίως άμαρτάνειν Hebr. 10, 26). "So haben wir einen Sachwalter bei dem Vater, Jesum Chrisum den Gerechten, und er ist Sühnopfer" -. Nach V. 7 und selbst hier nach dem Zusammenhange der beiden Sätze ist keine unbedingte Versöhnung gemeint, sondern eine, welche durch den guten Geist des Lebens verdient werde. Ueber augaκλητος s. Ev. 14, 16 ff. Dieselbe passive Wortbedeutung findet auch hier Statt: advocatus, Sachwalter, Beistand, qui caussam nostram agit. Christus heisst hier so ausdrücklich, doch lag dasselbe dort im Evangelium in der Bezeichnung des heiligen Geistes durch αλλος παράκλητος. Ganz dasselbe drückt aus ôς êrτυγγάνει ύπεο ήμου Rom. 8, 34. Hebr. 7, 26. 9, 24. Gewiss dachten die Apostel an keine eigentliche mündliche Intercession, sondern durch die That, in seinem Werke. Gerecht heisst weder gütig, noch ist es so viel als δικαιῶν. Diese Bedeutung kann das Adjectiyum nicht haben, und δικαιούν ist Paulinischer Ausdruck. Aber δίκαιος heisst auch nicht gerecht, sondern gut, vollkommen. Es könnte der Apostel nun wohl ein Verdienst, die Versöhnung durch das Leben Christi gemeint haben (die spätere obedientia Christi activa); diese Vorstellung lag der apostolischen Anschauung von Christus als menschlichem Ideal, Repräsentanten sehr nahe. Doch angemessener ist es, die Worte als Grundlage des folgenden Verses aufzufassen (Eph. 5, 2. 1 Petr. 3, 18). Denn das ist der Versöhnungstod bei den Aposteln: die Vollkommenheit Christi auch im Tode, ein reines Sühnopfer., Und er (καὶ αὐτός, eben als δίκαιος) ist die Versöhnung für unsere Sünden, doch nicht blos für unsere, sondern auch für die ganze Welt." Πλασμός wieder 4, 10. Entweder ist es so viel als ἱλαστήριον Röm. 3, 25, Sühnopfer (Ezech. 44, 27 ἱλασμός), Gabe zur Versöhnung oder das Abstractum für das Concretum τίλασκόμενος; wie Christus ἀπολύτρωσις heisst 1 Kor. 1, 30. Ηερὶ τῶν ἁμαρτιῶν ist altalexandrinischer Ausdruck, wie περὶ ἁμαρτίας Πebr. 10, 6. "Ολον τοῦ κόσμον steht dem Sinne nach für τῶν ἁμαρτιῶν ὅλον τοῦ κόσμον.

Ο κόσμος ist die Menschenwelt 4, 14. Semler denkt nur an die heidnische Welt. Es ist wohl nicht die ganze Menschheit neben einander (extensive), wie Lücke will, gegen einen christlichen Particularismus, sondern nach einander (protensive) zu verstehen: ein Versöhner mit bleibendem Verdienst für die ganze menschliche Zeit (Ev. 17, 20 ff.). Eben so Hebr. 9, 26—28.

V. 3 führt zum Hauptthema des Briefes zurück, dessen Behandlung 1, 7 abgebrochen wurde. "Die Gemeinschaft mit Gott kann nicht sein ohne Lebenstugend." Nun das Zweite bis V. 17: weil uns die Gebote Gottes um so nüher gebracht werden, je näher wir Gott kommen. Das vorige Argument war vom göttlichen Wesen hergenommen, dieses von seinem Verhältnisse zu uns. Γινώσκομεν - εγνώκαμεν stehen ohne Wortanklang neben einander: darin zeigt sich (Ev. 13, 35), inde elucet, dass wir ihn kennen. Ivoral αὐτόν ist dasselbe mit κοινωνίαν έγειν μετ' αὐτοῦ 1, 3. 6 und hier V. 5 und 6 είναι und μένειν εν αὐτῷ. Es ist erkennen als die Verbundenen, Gemeinschaft mit ihm haben. Tv@vai hat immer in den apostolischen Schriften mehr praktische Bedeutung, bei Johannes geht diese tiefer. Αὐτός bedeutet gewiss in dieser ganzen Stelle Gott, wiewohl Christus das nächste Subject war. Ausführlich sucht Johannsen zu beweisen, dass Christus gemeint sei. Der Beweis, dass im αὐτός Gott liege, ist ἐκεῖνος V. 6, welches Christum bezeichnet, im Unterschiede von αὐτός — auch ἐντολαί würden wohl nicht für Christus passen, eher ἐντολή. Vrgl. ἐντολαί θεοῦ 5, 2. 3. Es wechselt mit diesem ἐντολαί V. 5 sogleich λόγος ab: "was er von uns will."

V. 4 wie 1, 6. Auch hier hält er keine Selbsttäuschung für möglich; eben weil der Widerspruch zu grell ist: mit Gott Gemeinschaft haben wollen und doch seinem Willen entgegen leben. Also findet hier absichtliche Unwahrheit Statt. Kal — lotir wie 1, 8.

V. 5 giebt den Beweis für V. 3. Gemeinschaft mit Gott setzt Liebe Gottes voraus, und mit dieser ist Halten seiner Gebote wesentlich verbunden. "Wer seine Gebote hält, in dem ist in der That die Liebe Gottes vollkommen. Daran erkennen wir, dass wir Gemeinschaft mit ihm haben." Abyos 9εοῦ ist also = ευτολαί: ἀνάπη τοῦ θεοῦ gewiss Liebe zu Gott. Fast im ganzen Briefe (ausgenommen 4, 9) bedeutet der Ausdruck dieses: V. 15. 3. 17. 4, 19 f. 5, 3. Die Alten fassten es umgekehrt; und τετελ. dann häufig in subjectiver Bedeutung: plane intelligitur (Beza). Dann enthielte der Vers nur einen Nebengedanken. Τετελείωται auch neben αγάπη 4, 17; oben 1, 4 πεπληρωμέτη. Jenes steht angemessener von Gefühlen oder Zuständen als von der Handlungsweise. Angog hebt beim Johannes die Sätze (Ev. 8, 31). Έν τούτω wiederholt entweder das, womit V. 3 begonnen hatte (so gewöhnlich): "hieran also, am Gebotehalten, erkennen wir, dass wir mit ihm vereinigt sind." Eivat εν αὐτῷ = γνῶναι αὐτόν, κοινωνίαν ἔχειν μετ' αὐτοῦ. Johannsen verbindet im gleichen Sinne die Worte mit V. 6. Oder εν τούτφ kann auf αγάπη θεού dem Sinne nach bezogen werden. Dann vervollständigt der Satz

den Gedanken mit dem: Gemeinschaft Gottes setzt Liebe zu ihm voraus.

V. 6-17 ist ein Beisatz: Ausführung dessen, was ἐντολή τοῦ θεοῦ sei; in der Weise ungefähr: wollt ihr wissen, was Gottes Gebote seien — es sind die, welche Christus geübt (V. 6) und gelehrt (V. 7 und 8) hat; nämlich Liebe V. 9-11 und Heiligkeit (Gesinnung über die Welt hinaus) V. 12-17. Dieses ist gewiss der Zusammenhang der Stelle. Es gilt hier, wie überall in diesem Briefe, dass fast kein Ausleger mit dem anderen in der Fassung des Zusammenhangs übereinstimmt. Ο λέγων dasselbe mit ἐὰν εἴπωμεν 1, 6: wer Gemeinschaft mit Gott vorgiebt. Ἐκεῖνος ist Christus 3, 3 (wie bei den Griechen Herren und Lehrer genannt wurden, ille bei den Römern). Περιπατεῖν wie 1, 6, von beharrlicher Lebensweise.

V. 7 und 8. Schott commentat, in locum 1 Joann. 2, 7-14, wieder in seinen Opuscull. 2, 12, und Fritzsche's angeführte Abhandlung. Gebote Gottes sind die, welche Christus gelehrt hat, wiewohl, setzt er hinzu, sie vom Anbeginn bei den Menschen anerkannt worden sind; sie seien also ursprünglich menschlich und dann erst christlich. Der Apostel denkt aber hier (worauf auch der Singular ἐντολή hindeutet) vornehmlich an das Gebot der Liebe, wovon das Nächstfolgende handelt V. 9 ff. 3, 11. 2 Joh. 5. Ev. 13, 34 f. Von Christi Lehre überhaupt verstehen εντολή hier Augustin 1), Schott, Paulus, Lücke, Rickli. Weder bedeutet ἐντολή dieses, noch würde der Gedanke herpassen, so hereingeschoben in specielie, sittliche Reden. Jenes Gebot heisst zugleich ein altes und ein neues. Die Form der Rede ist sententiös, räthselhaft

<sup>1)</sup> Tract. 1: Alt heise sie, quia jam audistis, nicht quia ad veterem hominem pertinet; neu, quia tenebrae transierunt, et lux vera jam lucet. Der Apostel Paulus aber fordere neue Gesinnung, neuen Wandel Kol. 3, 9. Eph. 5, 8. Dieses Grundgebot des Christenthums verstand also Augustin unter evroly.

und der Sinn doch leicht zu begreifen im Ganzen. Alt, nicht blos, weil sie, die Christen, es vom Anfang an gehabt hätten (3, 11 ηκούσατε απ' ἀοχης von demselben Gebote - so die meisten Neueren, auch Lücke. de Wette, Fritzsche: es wird dann gewöhnlich in den Worten ein Widerspruch gegen die Neuerer angenommen); denn insofern heisst es ja gerade neu V. 8. Auch nicht als das Gebot des alten Testaments (Levit. 19, 18), wie es die altkirchlichen Ausleger [Flacius, Beza] fassten 1), wozu schon das elyere nicht passt; denn der Hauptstamm dieser Leser bestand gewiss aus Heidenchristen. Sondern (so auch Augustin, weniger an unserer Stelle als anderwärts, und Oecumenius) es heisst so das Gebot von Anbeginn der Menschheit, das der allgemeinen Menschenvernunft. Also wird hier eben so zuletzt die christliche Sittenlehre als ewiger Vernunftgegenstand dargestellt, wie im Prolog das Evangelium die christliche Religion [I. Bd. S. 2]. Dasselbe dem Sinne nach ist 5, 3: αί εντολαί αὐτοῦ βαοείαι οὐκ εἰσίν; und 1 Thess. 4, 9 im Bezug auf das Gesetz der Liebe: ὑμεῖς Θεοδίδακτοί ἐστε, ihr seid durch den heiligen Geist belehrt. 'Avanntol steht seit Griesbach im Texte, vorher άδελφοί. Beide Anreden wechseln im Briefe ab. Γράφω ἐντολήν bedeutet nicht blos: ich schreibe von ihm, sondern schreibe es euch vor. Παλαίαν wird durch ήν είγετε απ' αρχής erklärt. Εἴγετε, ihr als Menschen, ἀπ' ἀοχῆς, vom Anbeginn (V. 1) der Welt, hier der Menschengeschichte. Der folgende Satz ή ἐντολή - ist wie eine Verbesserung des voaco zu fassen: nicht von ihm werde es zuerst gegeben, es sei das urchristliche, der λόγος δυ ήκούσατε, nämlich von Christus. Ἡκούσατε, wie 1, 3, 4 απαγγέλλομεν und γράφομεν sich entgegenstand. Im gewöhnlichen Text stand nach ηκούσατε wieder απ' αογής, das von Griesbach bezweifelt, von Lachmann lund in der Schottischen Ausgabel ausgelassen, von

<sup>1)</sup> Dagegen erklärt sich auch Winer Grammat. S. 275.

V. 8. Haliv, auf der anderen Seite, in einem anderen Sinne, vicissim. Es gehört also zu καινήν. nicht zu yoaco (Lücke), und es ist von demselben Gebote damit die Rede. Die Worte o - vuiv lassen viele Deutungen zu und haben sie erhalten. Die natürlichste, mit Luther's Uebersetzung: "das da wahrhaftig ist bei ihm und bei euch" am Meisten zusammenstimmend, ist die, sie als Ausführung des πάλιν καινήν zu nehmen: "von einer anderen Seite schreibe ich als ein neues das, welches oder insofern dieses Gebot bei ihm und bei euch wahr ist," als es also eben so von Christus gegeben worden ist, als es in der Vernunst besteht. 'Eoriv aln9is: hat Wahrheit, gilt. wird ausgesprochen als Wahrheit. Έν αὐτῶ - ἐν ύμῖν (oder ἡμῖν): bei ihm - hier ist Christus αὐτός - und in euch; ev wie Matth. 6, 23. Luk. 11, 35. Das ev αὐτο hat den Ton, weil es das Neuhinzukommende ist, das bezeichnend, wodurch das Gebot neu sei. Wenn &v (mit den Meisten: Semler, Rickli) genommen wird: mit Rücksicht auf, so ist der Sinn derselbe, aber der eigentliche Gebrauch dieser Partikel ist dieses nicht. Neu ist das Gebot, ὅτι ἡ σκοτία - denn es ist jetzt die Zeit des Lichtes eingetreten, also die Aufforderung zum Guten allseitiger, bedeutender als ie. Viele (Knapp und Lücke) beziehen umgekehrt den Satz mit ότι auf das εν ύμιν (wir auf εν αὐτο): in euch wahr, weil u. s. w. Dann wird εν ύμιν von dem verstanden, was sie als Christen wüssten; aber

so unterscheiden sich ja nicht von einander εν αὐτῶ und er vuir. Licht und Erleuchtung ist hier, gemäss dem Obigen 1, 5, sittliche Läuterung der Welt. So in den oben erwähnten Paulinischen Stellen Zeit des Lichtes Rom. 13, 12 u. a. Hapayeodai, wie V. 17 vorübergehen: 1 Kor. 7, 31 steht aanayew, wie bei dem Alex. Ps. 144, 4. [H. Slephanus wollte aggivet hier und V. 17 lesen.] "Ηδη φαίνει: ist bereits hereingetreten. Also ist der Gesammtsinn von V. 7 und 8: Das Gebot, welches ich euch hier schreibe, ist das uralte der Menschheit, so wie es auch das ist, welches ihr bereits im Evangelium vernommen babt. Aber man kann es ein neues nennen, weil es durch Christus gegeben ist, indem er eine neue, lichtreine Zeit eingeführt hat." Unter den vielen, abweichenden Erklärungen sind diejenigen noch besonders zu bemerken, ausser den schon erwähnten, welche in einem von den beiden Sätzen des 8ten Verses: β εστιν άλ. vuiv (dann - so Lange und Schott - wird entweder im εν αὐτῶ oder im εν ὑμῖν 1) der Nachsatz gefunden), oder im ὅτι ή - (Rickli, Paulus) den Inhalt des neuen Gebots oder vielmehr die neue Lehre finden wollen. Aber V. 9 ff. wird ja ausdrücklich das Gebot der Liebe als das neue aufgeführt.

Denn V. 9—11 wird dargestellt, dass vornehmlich Liebe der Geist der neuen Zeit sei. Es ist dieses der allgemeine apostolische Gedanke: Röm. 13, 10. 1 Kor. 13. Gal. 5, 14. Kol. 3, 14. "Wer sagt (ὁ λέγων wie V. 4), dass er im Lichte sei und hasst doch seinen Bruder, der ist noch im Dunkel." Έν φωτί — σκοτία entweder wie I, 7, oder gemäss dem 8. Verse: in der Zeit, Art vom Lichte, Dunkel. Μισεῖν ist: nicht lieben, Matth. 6, 24. Luk. 14, 26. Es ist dieses nicht nur starker, orientalischer Ausdruck, sondern der sittlich-ernste Geist nimmt keine Mittelstufen an

<sup>1)</sup> Was in Jesus das Wahre ist, ist es auch in euch, d. i. jeder wahre Christ ist auch mit euch verbunden.

zwischen Liebe und Hass (de Wette, Lücke). "Eως ἄρτι Ev. 5, 17.

V. 10 und 11. Beweis des Gesagten: den Bruder nicht lieben zerstört das gesammte Leben. Das ganze Leben wird lichtlos, unsicher, unselig, sich selbst zerstörend, nämlich durch Selbstsucht, welche dann in ihm herrscht. Ganz in gleichen Formeln, wenngleich in anderem Sinne, wird das Bild vom Lichte angewendet Ev. 11, 9: οὐ προσκόπτει, 12, 35: οὐκ οἰδεν, ποῦ ὑπάγει. "Wer seinen Bruder liebt, bleibt im Lichte," ist durchaus in demselben. Σκάνδαλον ἐν αὐτῷ οὐκ ἔστιν (= οὐ προσκόπτει im Evang.): für ihn oder bei ihm giebt es keinen Anstoss (Ps. 119, 165: αὐτῷ οὐκ ἔστι σκανδαλον), wie bei denen, die im Lichte wandeln. Der Sinn also ist: er ist geborgen mit seiner Gesinnung. Johannsen: er giebt kein Aergerniss.

V. 11. Ἐστὶ καὶ περιπατεῖ (V. 10 μένει) — er ist gesinnt und handelnd. Οὐκ οἶδε — ὅτι — "er weiss nicht wohin er gehe, denn das Dunkel hat seine Augen befangen." Sein ganzes Leben wird unsicher, gefährdet, innerlich und äusserlich, indem es sich selbst zerstört und in sich unselig ist. Diese Stelle ist von Johannes sehr wohl ausgeführt.

Der Darstellung des zweiten Elementes der christlichen Tugend, der Heiligkeit (Erhabenheit über die Welt), stellt er V. 12-14 einen anregenden Zwischensatz voran, wie es auch bei der Liebe geschehen war (V. 6-8). "Ihnen könne alles Gute zugetraut werden; sie beständen schon darin." Das viermalige yodges geht auch hier, wie 1, 4. 2, 1, auf diesen Brief. Erst bezeichnet er seine Leser allgemein (V. 12), dann führt er die drei Lebensalter unter ihnen auf, indem er sie alle belobt. Sinnvoll aber (Lücke, Paulus, Johannsen) passt er die belobenden Formeln diesen Lebensaltern an. Ott hat, wie V. 21, die Bedentung weil, indem, als solche, welche u. s. w., nicht dass (so Viele, neuerlich Paulus und Johannsen). Luther

wechselt V. 12-14 (V. 12 ist ganz unpassend übersetzt) mit dass und denn ab. Dennoch ist auch bei ihm die Bedeutung der Stelle leicht einzusehen. Ich schreibe euch, nämlich ohne euch zu tadeln oder zu schrecken - blos anredend, oder auch nur: kurz schreibe ich euch, als solchen, denen die Sünden vergeben worden sind um seines Namens willen. Hier ist avτός Christus; διά - wegen des Verhältnisses zu ihm, weil ihr ihn nennt oder von ihm genannt seid. 'Agéorται, dorische Form des Präteritum, wie Matth. 9, 2. 5. Mark. 2, 5. Luk. 5, 20 [Winer Grammat. S. 91]. Die Sündenvergebung ist nach V. 1 und 2 als allgemeine Bezeichnung eines christlichen Zustandes aufzufassen. Entweder wird sie als Belohaung der Würdigkeit verstanden oder als würdige Gesinnung selbst. "Ihr habt sie erhalten" - ihr habt sie so gut wie gewiss.

Nun die drei Lebensalter, wie bemerkt, mit der angemessenen Belobung. Die Alten in der Gemeine werden als Solche aufgeführt, welche das Wesen Christi und seiner Sache erkannt hätten, die Männer als wackere Streiter für das Gute, die Jüngeren als liebende Verehrer des himmlischen Vaters. Also Weisheit, sittliche Kraft, Liebe werden als Tugenden dieser drei Lebensalter dargestellt. Tenvia aber begreift hier besonders deutlich alle diese Alter in sich, auch das höchste 1). Dieses wird V. 13 durch narioes bezeichnet =  $\pi \rho \varepsilon \sigma \beta i \tau \varepsilon \rho \sigma \iota$ . 'O àn' doy  $\tilde{\eta} \varepsilon$ , wie 1, 1, der von Anbeginn, Christus nämlich. Wenn àπ' ἀοχῆς bedeuten sollte: von Anbeginn der christlichen Sache, müsste wenigstens mit Beza gelesen werden avror an' άρχης. Γινώσκειν του απ' άρχης, ihn als solchen erkennen. Dieses also, die Erkenntniss des höheren Wesens von Christus, gilt dem Verfasser des Briefes (ganz im Charakter des Evangelisten Johannes) als das Höchste der Erkenntniss, Vrgl. Ev. 6, 63: der Ge-

<sup>1)</sup> Semler: novi Christiani, qui nuper admodum ad nos accessistis, ut Gal. 4, 19.

gensatz hiervon γινώσκειν κατά σάρκα Χριστόν. Νεάνιonor sind solche, welche im rüstigen Lebensalter stehen, Männer (Mark. 14, 51). 'Ο πονηρός ist auch hier Satan, wie Matth. 13, 19. 38. Andere Stellen sind zweifelhaft, s. zu Ev. 17, 15. Nur Semler wollte diese Bezeichnung auf einen Irrlehrer deuten 1). Satan besiegen, den Männern beigelegt, steht hier allein, aber es ist die Formel eines Sinnes mit Welt besiegen -Satan ist der personisicirte Geist derselben - und jenes ist (5, 4) ein allgemein christliches Prädicat bei Johannes. Im Evangelium (14, 30, 16, 11) fanden wir nur Christus als Besieger des Satan (ἄργων τοῦ κόσμου). Παιδία steht hier anders, als sogleich V. 18 und von τεκτία V. 12 unterschieden. Es sind die von früherem Lebensalter, Jüngere, nicht gerade Kinder 2). "Als Solche, die ihr den Vater erkannt habt." Vater heisst hier Gott gewiss nicht in Beziehung auf Christus (Lücke), sondern es ist der Menschenvater. Aber das πατέρα ist zu nehmen wie τὸν ἀπ' ἀρχῆς vorher: ihn als Vater, also die ihr ihn nach seiner Liebe erkannt habt, und (denkt er hinzu) den ihr wieder liebt. Der Schriftsteller will sagen, dass das Gefühl der Liebe Gottes das eigenste und natürlichste Verhältniss des jugendlichen Gemüthes zu Gott sei. Also Gesammtsinn: Ihr habt schon die gute Gesinnung in euch, wie sie sich auf den verschiedenen Lebensstusen darstellt, als christliche Weisheit, sittliche Kraft, liebendes Herz.

V. 14 folgt ein zweimaliges ἔγραψα nach dem vier-

<sup>1)</sup> Est usitata Judaeorum descriptio, quae gravium peccatorum et flagitiorum magistrum diabolum designat, quam descriptionem non opus est ut Christiani retineant, quum non sint ex Judaeis. Gal. 5, 10. 2 Thess. 2, 3.

<sup>2)</sup> Semler: Minus commode Beza refert ad verbum παππάζειν (eine Anspielung an die eigene Bedeutung fand auch wieder de Wette), ad infantulos adhue lactantes; hoc enim έγνώκατε non est comparandum cum isto statu infantum, qui landem patrem balbutiendo distinguunt.

fachen γυάφω. Blos auf das Nächstvorhergehende, was mit you'go aufgeführt wurde, kann Eyoawa nicht gehen (so V. 21. 26. 5, 13, und hier die meisten Neueren: Lücke, de Wette, Rickli, Johannsen) - es würde dann dieses Alles doch müssige Wiederholung sein. Calvin hielt daher unseren Vers [Schulthess zugleich mit dem vorigen | für unächt. Es könnte hier auf einen früheren Brief bezogen werden, wie Michaelis eine Hindeutung auf den zweiten Brief des Johannes findet, oder mit Lange und Paulus allgemein genommen werden; so habe ich euch ja immer geschrieben. Aber es steht auch Nichts entgegen, mit den alten Auslegern (Storr) das Evangelium Johannis zu verstehen und eine Zurückweisung auf 1, 3 f. [I. Bd. S. XXVIII]. Aber man hat sich immer daran gestossen, dass bei diesem Eyoawa nur zwei Classen von denen wieder erwähnt werden, welche V. 13 aufgeführt worden waren; daher denn in der alten Kirche (auch Cod. Alex.) in dem letzten Satze V. 13 statt yodgw Eyoawa gelesen und V. 12 als erstes Glied zu V. 13, der letzte Satz ven V. 13 als erstes Glied zu V. 14 genommen, παιδία aber und τεκνία für gleichbedeutend gehalten wurde 1). Das Eroava V. 13 haben Lachmann [und Hahn] aufgenommen, gebilligt Lücke, Paulus, de Wette. Dennoch ist es nur eine unnöthige Verbesserung - und schon die Stellung unwahrscheinlich, in welcher die Alter aufgeführt würden: Kinder, Alte, Jünglinge. Der Grund vielmehr, aus welchem beim Eroawa das jüngste Lebensalter übergangen wird, liegt wohl darin, dass angenommen werden konnte, es sei an dieses vom Verf. Nichts geschrieben worden. Sehr passend würde dieses für das Evangelium sein - denn an Vorlesungen solcher Schriften nahm doch wohl nur ein reiferes Alter Theil. Also V. 14: auch früher habe ich euch geschrieben als solchen u.s. w. Wie vorher wird auch hier nur den Männern das Lob gespendet: vevi-

<sup>1)</sup> So auch Rinck lucubrat. crit. S. 106,

κήκατε τον πονηφόν; diesem aber wird Zweierlei beigesetzt als Grund, Quelle von jenem, Kraftgebendes dazu. Ίσχυφός, geist und gemüthskräftig, entgegen dem ἀσθενής 1 Kor. 4, 10. Λόγος θεοῦ, wie 1, 10; auch hier das Evangelium überhaupt. Also: mit eigener, sittlicher Kraft und mit der Kraft des Evangelium.

Nach der Vorbereitung nun V. 12-14 wird V. 15-17 vom zweiten Element der christlichen Tugend gesprochen neben der Liebe (V. 6-11): heiliger Sinn, über die Welt hinausgehend. Die Welt hat hier einen aus den beiden Grundbegriffen gemischten Begriff: sinnliches Leben oder Sinnenwelt, sofern sie mit unheiligem Sinne begehrt und gebraucht wird, d. h. sofern der Mensch in ihnen seine Bestimmung findet. "Liebt nicht die Welt und was in ihr ist." Τὰ ἐν τῷ κόσμφ ist nicht dasselbe mit (V. 16) πᾶν τὸ έν τῶ κόσμω; vielmehr bedeutet es die einzelnen Dinge der Welt. Also: nicht im Allgemeinen, nicht mit besonderer Neigung auf Einzelnes, Gewisses in ihr gerichtet. Die Beweise für die Pflicht, über dem Weltleben zu sein, werden bis V. 17 gerade wie für die Pflicht der Liebe gegeben. Der gesunde Sinn lehre es (bis V. 16 Ende) - die Lebensersahrung spreche dafür; jenes: denn Weltliches und Göttliches widerspreche sich im Begriffe, dieses: weil Weltliebe das innere Leben zerstöre. "Liebt Jemand die Welt, so kann er den Vater nicht lieben." Dasselbe Jak. 4, 4. Dieses soll V. 16 noch anschaulicher gemacht werden, indem diese ἀγάπη τοῦ κόσμου in ihren Aeusserungen, Erscheinungen aufgeführt wird. En. σαοκός, επιθυμία δωθαλμών, άλαζονεία του βίου sind drei Arten des verwerslichen Weltsinnes. Die gewöhnliche Unterscheidung der Drei, auch in der Kirche 1), ist ganz

<sup>1)</sup> Augustin. tract. 2: omnes dilectores mundi — mundus vocantur. Ipsi non habent nisi ista tria, desiderium carnis, desiderium oculorum et ambitionem seculi. — Tria sunt ista et nihil

richtig. Zwar ist es nicht eine wissenschaftliche Eintheilung der Untugend, aber doch auch nicht blos beispielsweise neben einander gestellt. Enid. σαοκός steht allgemein Gal. 5, 16, hier specieller: lasterhafte Sinnlichkeit: ἐπιθ. δφθαλμῶν, lasterhaftes Begehren; vrgl. βλίπειν Matth. 5, 28. Hier bezieht es sich ohne Zweifel auf Habsucht. Aehnlich von unersättlichen Augen, die nicht blos Neid (πονηρούν όμμα) bedeuten, sind Prov. 27, 20. δφθαλμοί ἄπληστοι, Cohel. 4, 8. Alagoreia (Rom. 1, 30, 2 Tim. 3, 2) του βίου (ήδουα) τοῦ βίου Luk. 8, 14): Uebermuth im Leben, das Leben beherrschend. Dieses zusammen heisst Eardvular κοσμικαί Tit. 2, 12. Die Kirche nahm hieraus die dreifache Tugendübung (Askesis): Entsagung (castitas), Armuth, Gehorsam - in der höchsten Anspannung die Mönchsgelübde. Οὐκ ἔστιν ἐκ - 4, 1. 5. Ev. 17, 16 (ἐκ τοῦ θεοῦ — ἐκ τοῦ κόσμου), zu Etwas gehörig, ihm verwandt; attinere ad aliquid. Έκ τοῦ θεοῦ 4, 7 bedeutet aber wohl: von ihm geboren (ἐκ γεννηθήναι V. 29. 5, 4). Der Vater-Name wird wohl mit Bedeutung gebraucht (natürlich bezeichnet er nicht den Weltschöpfer); er deutet auf die Pflicht hin, ihm verwandt zu werden.

V. 17. Die Erfahrung dafür, dass die Welt nicht zu lieben sei: die Unseligkeit des Menschen, welcher sie liebt. Der Vers hat immer eine classische Bedeutung gehabt, ob man ihn gleich sehr verschieden ausgelegt hat. Sehr ähnlich ist 1 Kor. 7, 31, auch in Formeln: τῷ κόσμφ τούτφ καταχρώμενοι — παράγει τὸ σχῆμα τοῦ κόσμου τούτου. "Die weltlichen Dinge vergehen und die Weltlust auch." Κόσμος hat hier die allgemeinste Bedeutung, nur mit dem Begriff des Eiteln. Ἐπιθυμία muss auch hier die Lust bedeuten, nicht den Gegenstand derselben, so viel als τὰ ἐν τῷ

invenis, unde tentetur cupiditas humana, nisi aut desiderio carnis aut desiderio oculorum aut' ambitione seculi. Per ista tria tentatus est dominus a diabolo: Matth. 4, 3, 7, 9.

κόσμφ V. 15. Auch steht ihm ja entgegen ὁ ποιῶν τὸ θέλημα του θεου. Das Vergehen der Weltlust bedeutet dem Gegensatze nach wohl nicht blos das Unsichere, Unbefriedigende (wie die Gegenstände wechseln), sondern geistiger Tod, geistige Vernichtung. Der vollständige Gegensatz wäre nun gewesen: .. Gott aber ist ewig, und ewig bleibt (μένει είς τον αίωτα). wer seinen Willen thut." Den ersten Satz aber lässt er weg, als einen bekannten und nothwendigen. In der lateinischen Kirche, auch bei Cuprian und Augustin, wurde der fehlende Satz oft beigesetzt: quomodo (für quemadmodum, Augustin: sicut) et Deus manet in aeternum. Ewig bleiben bedeutet Dauer, Befestigung in seiner höheren, unendlichen Existenz. Gottes Willen thun ist also der Gegensatz zur Lust der Welt: Gottgemässheit der Gesinnung.

Hierauf folgt nun V. 18 ff. die erste polemische Einschaltung in die Hauptreden des Briefes: Warnung vor Irrlehren und Verirrungen in der Gemeine. Sie war hier veranlasst durch die Erwähnung des Kampfes mit der Welt. Denn diese Irrlehren waren ja, wie gesagt, meist von praktischer Art. "Ωρα, bestimmte Zeit, Epoche: Ev. 4, 21. 23. 5, 25 u. A. Ἐσγάτη könnte zwar auch bedeuten, die äusserste an Schlechtigkeit und Elend (Semler, Carpzor, Schöttgen 1), gewiss aber nicht (Paulus) die späte, nächtliche. Es ist vielmehr die gewöhnliche messianische Formel, von der Zeit zu verstehen, welche vor der beglückten, messianischen hergehen würde. In dieser wurde von den Juden Noth und grosse Verwirrung, besonders auch durch Irrlehrer erwartet: Matth. 24, 5 f. 11. 23-26, indem das Böse vor seinem Ende noch einmal mit voller Kraft wirkend gedacht wurde. Von derselben Epoche und neben Warnungen stehen Eoyaταὶ ἡμέραι 2 Tim. 3, 1. Jak. 5, 3. Jud. 18. 1 Petr. 1, 5 (καιούς ἔσγατος). Umgekehrt wird die Nähe des grossen

<sup>1)</sup> Baumgarten-Crusius bibl. Theol. S. 441.

Tages als Motiv für das Gute gebraucht Röm. 13, 11. 1 Kor. 10, 11. Phil. 4, 5. | Baumgarten - Crusius bibl. Theolog. S. 446. Die Formel εσχάτη ήμέσα steht im Evangelium und Hebr. 1, 1 im guten, aber hier fremden Sinne. Aus der Erscheinung jener verwirrenden Lehrer wird hier die ξσγάτη όρα geschlossen, anderwärts aus der ¿σγάτη ωσα, dass jene kommen müssten. "Und wie ihr gehört habt, dass der Antichrist kommen müsse, so sind jetzt viele Antichristi aufgetreten; daher wir erkennen, dass es die letzte Zeit sei." Zu καθώς macht καί den Nachsatz: ganz so kommen sie, wie sie erwartet werden. "Εργεται, wie gewöhnlich: kommen soll, wird - nämlich in der letzten Zeit. Im Nachsatz liegt der Ton auf yeyovaoiv, nicht auf πολλοί: wirklich jetzt. Auch in bedeutenden Zeugen (wie Cod. A) ist bisweilen gri vor o artiyoigtos weggeblieben: wahrscheinlich nur um einen leichteren Nachsatz zu gewinnen; aber unrichtig, denn der Schriftsteller will nicht die Sage vom Antichrist bestätigen, sondern er wendet sie nur an. Hier ist nicht ausführlicher über diese Vorstellung vom Antichrist zu handeln. Sie ist uns als ältere Meinung, so wie die übrigen messianischen Begriffe der Juden, nicht bekannt. Hier in ηπούσατε und im αντικείμενος 2 Thess. 2. 4 finden wir die Vorstellung wenigstens als juden-christliche. Die späteren Juden haben sie freilich sehr ausgebildet. Vrgl. Bertholdt Christolog. Judacorum Jesu et Apostol. aetate. 1812. S. 69 ff. Gesenius in der allgemeinen Encyklopiidie. Die Vorstellung war eine ganz natürliche Entwickelung der Erwartung grosser Kämpfe und Widerstände, vornehmlich durch Satan erregt, in der messianischen Zeit. Also bedeutet der Antichrist das Aeusserste oder das Collectivum davon. Johannes behandelt ihn durchaus als Collectivum; wieder V. 22. 4, 3. 2 Joh. 7: ihm ist er das Gesammtbild für die von Christus abgewichene Gesinnung, Denkart. Bei Paulus U. cc. ist er historische Person, aber freier gefasst, so dass er sich bemüht, über den gewöhnlichen, jüdischen Gesichtskreis hinausgehen. Der Name ἀντίχοιστος aber bedeutet nicht den Christus gleich sein Wollenden (ἀντίθεος, Grotins 1), Paulus), sondern seinen Gegner.

V. 19 zugleich warnend und tröstend: Menschen von den Ihrigen seien zu solchen Irrlehrern geworden - aber sie seien eben darum nicht ächte Genossen gewesen und dadurch würden die Getreuen offenbar. Also wäre der Abfall jener erklärlich und zu Etwas gut. Eśćoyeogai bedeutet nicht verlassen (dazu wäre auch das Wort nicht passend), sondern abgesendet sein (Ev. 16, 27 f. 17, 8), oder doch ausgehen von Einem, einer Gesellsehaft. 'Ημείς', die Christen, nicht gerade nur diese Gemeine. Οὐκ ἦσαν ἐξ ήμων, sie waren nicht die Unsrigen, vgl. V. 16: είναι εκ τοῦ πατοὸς, ἐκ τοῦ κόσμου. Das Folgende setzt είναι έκ - und μένειν μετά - sich gegenüber, nicht wie Innerliches und Aeusserliches (denn sie hielten sich wohl fortwährend zur Gemeine), sondern wie Positives und Negatives: nicht abgefallen sein. 'All' Tva - abgebrochen, wie Ev. 15, 25 [S. 107]. Es ist einfach zu suppliren εγένετο oder der Satz: sie sind von uns gegangen. Φανερωθώσι braucht nicht für gaνεοώθη zu stehen, was der Syrer übersetzt. De Wette meint, es seien zwei Gedanken zusammengeflossen: es musste offenbar werden, dass sie, wie überhaupt nicht Alle, nicht zu uns gehören. Πάντες steht δεικτικώς: Alle in der Gemeine. Ganz verwandt ist 1 Kor. 1, 19: δεί - καὶ αίφέσεις εν ύμιν είναι -. Die offene Trennung ist ein Glück, denn damit scheiden sich die Unlauteren aus der Gemeine aus.

Nun folgen aufmunternde Sätze bis zum Schluss des Kapitels. Aus denselben ist auch der Charakter

<sup>1) &#</sup>x27;Αντίχοιστοι iidem qui ψευδόχοιστοι, i. e. qui falso se dicunt esse Christum aut ejus munia sibi vendicant (Matth. 24, 5. 24). Itaque Syrus hic, ubi est ἀντίχοιστ., vertit Pseudochristus, nec aliter in sequentibus. Sic ἀντιβασιλέα dicunt Graeci, qui falso se regem dicit.

der Irrlehrer als praktischer zu erkennen. V. 20 u. 21: sie hätten schon genug empfangen, um gegen sie gerüstet zu sein, den Geist Christi; V. 22 f.: jede solcher Irrlehren scheide von Gott und Christus; V. 24: auch schon die Lehre, welche sie empfangen, rüste sie aus; V. 25: es handle sich um ihr ewiges Heil; V. 26—28 demgemässe Aufforderungen. Die Rede ist also aufmunternd, bald so, dass die Gefahr in ihrer Bedeutung dargestellt wird, bald so, dass sie an ihre Kräfte gegen dieselbe erinnert werden.

V. 20 enthält vielgedeutete Worte. Xoioua kann natürlich nicht einen äusserlichen Gebrauch der Salbung bezeichnen; einen solchen mit geistiger Bedeutung hat es unseres Wissens bei den Aposteln nicht gegeben. Bretschneider dachte an das Salben bei der Taufe, das auch Oecumenius und Tertullian de bapt. 7 1) erwähnt. Das Wort steht im alten, nicht blos hebräischen Sprachgebrauch: reichlich Mitgetheiltes, besonders geistiger Art. Den Juden lag dann die Anwendung für die Gabe des göttlichen Geistes nahe, schon von der Salbung der Priester und Propheten her. So steht yoleodat von dieser Geistesgabe Luk. 4, 18. AG. 10, 38. 2 Kor. 1, 21. Diese Gabe aber wurde ja allen christlichen Menschen zugeschrieben 2, 24 u. a. Daher findet sich auch V. 27 als richtiges Glossem unseres Ausdrucks die Variante avevua und sim Cod. Vatic.] γάρισμα. Weder liegt (Paulus) eine Anspielung auf den Namen Xoιστιανοί in dem Worte, noch soll eine besondere mystische Mittheilung damit bezeichnet werden, wie unsere Stelle oft für mystische Gebräuche benutzt worden ist. Hess in Süsskind's Magazin für Dogmatik und Moral, Hft. 12.

<sup>1)</sup> Exinde egressi de lavaero perungimur benedicta unetione de pristina disciplina, qua ungi oleo de cornu in sacerdotium solebant (daher auch der Name Christus AG. 4, 27). Sie et in nobis carnaliter currit initio, sed spiritaliter proficit, quomodo et ipsius baptismi carnalis actus, quod in aqua mergimur, spiritalis effectus, quod delictis liberamur.

S. 127 ff. verstand die Apokalypse, so dass dann hier das entscheidendste Moment für die Aechtheit dieses Buches zu finden wäre. Έχετε = V. 27 ελάβετε. Τοῦ áylov ist nicht vom heiligen Geiste zu verstehen 1) (dieses wäre überflüssig neben yoiona); auch heisst der Geist niemals schlechthin o arios oder to ariov; sondern von Gott (Ev. 17, 11) oder Christus (Apok. 3, 7), welche ja Beide auf gleiche Weise Verleiher des Geistes heissen. Apros ist auch hier (nicht wie Ev. 6, 69. AG. 3, 14) der Welt entgegengesetzt (5, 4): der euch ausrüstet gegen und über die Welt hinaus (wie Ev. 17). Οἴδατε πάντα ist weder zu streng zu nehmen, noch zu sehr zu beschränken, etwa auf das, was den Antichrist angeht. Es steht, wie Ev. 14, 26 [S. 97], der άλήθεια V. 21 entsprechend: die ganze christliche Wahrheit. In diesem sicheren Wissen mussten sie ja auch die Irrlehrer erkennen und scheiden können.

V. 21. Έγοαψα, nämlich eben diese Warnung.

"Οτι wie V. 12—14. "Nicht als Solchen, die ihr die Wahrheit nicht kennetet, sondern als Wissenden."

Die ἀλήθεια wird vom Paraklet abgeleitet auch Ev.

14, 26. 16, 7. Καὶ ὅτι— ist wohl auch von οἴδατε abhängig, nicht von ἔγοαψα: "Ihr wisst, dass die Wahrheit rein erhalten werden müsse." Denn dieses ist der Sinn des anscheinend tautologischen Satzes: dass alle Unwahrheit nicht zur Wahrheit gehöre; nämlich dass man sie austhun, fern halten müsse. Derselbe Sinn in der Rede Jesu Matth. 12, 33—37. Hãν—

οὖκ = οὖδέν. Ἐκ τῆς ἀληθ. οὖκ ἔστιν (Luther falsch: keine Lüge aus der Wahrheit komml) bedeutet wie V. 16: dass die Lüge Nichts mit ihr gemein hat, sich

<sup>1)</sup> Dieses war freilich die kirchliche Auffassung. Beda S. 735: Hoc, domino adjuvante, procurate, ut Sp. S. gratiam, quam in baptismo consecuti estis, integram vestro in corde et corpore servetis, juxta illud Apost. Pauli: Spiritum nolite exstinguere. Diese innerliche Belehrung mache die äusserliche durch Menschen weniger nöthig.

nicht mit ihr verträgt. Ψεὐδος bedeutet, vrgl. V. 22, täuschende Irrlehren, nicht Selbsttäuschung.

V. 22 und 23 schildern die Grösse dieser Irrthümer. Gewöhnlich werden diese Verse (s. Einleitung) als Bezeichnung des Irrthums dieser Lehrer aufgefasst. Eher würde dieses passen für 4, 2, 3, wo in dem ev oanki elnl. doch eine besondere Irrlehre liegen könnte - aber wie die Worte hier lauten, würde keine Irrlehre, sondern Nichtchristenthum beschrieben. Und zu diesem würden diese Menschen, ungeachtet dessen was V. 19 von ihnen gesagt worden war, doch nicht übergegangen sein. Vielmehr ist der Sinn: Ihr verliert mit ienen Irrlehren Alles; denn mit jeder Abweichung von der apostolischen Lehre leugnet man Christus und mit ihm Gott ab. Τίς - εὶ μή -: Was ist eine Irrlehre anders als -; vrgl. τίς ἐστιν 5, 5. Die gewöhnliche Erklärung, deren oben gedacht wurde, fasst den Satz: wer sonst, anders ist Irrlehrer u. s. w. Wevorns 2 Joh. 7 aldros, wie weidos V. 21 und πλανώντες V. 26. 'Aoreioθαι steht entgegen dem διιολογείν Matth. 10, 32. 33. Luk. 12, 8. 9. 2 Tim. 2, 12 f. Aber hier bedeutet es nicht verleugnen, sondern ableugnen, nicht anerkennen. Obn kort, Negation, wie Luk. 20, 27. "Dass Jesus der Christ sei", nicht in der messianischen Bedeutung, sondern in der höheren, apostolischen: Gottes Beauftragter; also: Wer die Würde und Macht Christi ableugnet, sich von ihm lossagt. Ovros soriv - in diesem Ableugnen besteht das Wesen des Antichrist. 'Ο άρνούμενος, Verstärkung des Vorigen: und ein solcher leugnet mit dem Sohne auch den Vater ab. Also geben die Worte nicht blos ein Prädicat des Antichrist. Im Sohne den Vater ableugnen ist herrschender Gedanke des Johannes, Ev. 12, 44. [S. 69]. Dieser wird dann auch V. 23 ausgeführt: "Wer den Sohn ableugnet, hat auch den Vater nicht; wer den Sohn bekennt, hat auch den Vater." Exerv vòv viòv 5, 12, im Sinne gleich mit όμολογείν. Entweder bedeutet es: im Sinne haben,

halten, oder als den Seinen haben. Der zweite Satz ό ὁμολογῶν — ist erst seit Griesbach, aber nun übereinstimmend, in den Text anfgenommen worden. Ob er gleich zunächst nicht hierher gehörte (denn es ist ja nur von den Leugnern die Rede), so ist er doch ganz in der Johanneischen Art, um durch den Gegensatz zu verstärken, Gedanken zu heben.

V. 24 Ausrüstung gegen die Irrlehrer schon durch die empfangene christliche Unterweisung. Ύμεῖς kann, wie V. 26, als Anrede genommen werden, nicht mit ἢκούσατε verbunden. Ἡκούσατε ἀπὶ ἀρχῆς (s. zu 2, 7), wieder 3, 11. 2 Joh. 6; anders als V. 7. 1, 1. Ἐν ὑμῖν μενέτω, wie V. 14 vom λόγος τοῦ θεοῦ, Εν. 15, 7: ὑήματα μένει, abwechselnd mit μένειν ἐν τῷ λόγῷ 8, 31. "Haltet an dem, was ihr gehört habt." Καὶ ὑμεῖς—dann ist keine Gefahr für euch, gelangt ihr nicht zum Abfalle 1). Μένειν ἔν τινι, wie V. 27 und 28. Ev. 15, 4 ff. "Bleibt ungetrennt von ihm im Geist und Leben."

V. 25 schildert die Gefahr, das geistige Heil für immer zu verlieren. Ueber alwvios  $\xi \omega \dot{\eta}$  zu 1, 2: innerliches, unendliches Heil. Ueber  $\epsilon \pi a \gamma \gamma \epsilon \lambda \iota a$  s. zu 1, 5. Verheissung ist die gewöhnliche und hier allein passende Bedeutung; eben so in  $\epsilon \pi a \gamma \gamma \epsilon \lambda \iota a$   $\xi \omega \dot{\eta} s$  1 Tim. 4, 8. 2 Tim. 1, 1.  $T \dot{\eta} v \xi \omega \dot{\eta} v$  ist Attraction zu  $\ddot{\eta} v$ . Den Hauptgedanken lässt Johannes hinzuverstehen: dass sie sich hüten sollen, dieses Heil zu verscherzen.

V. 26 folgen passende Aufforderungen. Ταῦτα bezieht sich auf den Abschnitt von V. 18 an. Πλανῶντες sind wohl nicht Verführende, sondern Versucher. V. 27 bringt dann die Aufforderung nach, welche in V. 20 f. lag. Ἐν ὑμῖν μένει, hier steht dieses in objectiver Bedeutung: es ist euch sicher, verlässt euch nicht. Paulus und Lücke nehmen es wie V. 24 und

<sup>1)</sup> Beda: doctrinis variis et peregrinis nolite abduci. Ea fide, eo ritu, quo ipse docuit, in illo manete.

II. Th.

hier am Ende des Verses, für εαν μείνη - wenn ihr an ihm festhaltet. Aber schon das folgende kal ist dagegen. Kal —  $\psi \mu \tilde{a}_{S} = \delta i \delta a \tau \epsilon \pi \dot{a} \nu \tau a V$ , 20. Dasselbe liegt im folgenden, nur das Vorige wiederholenden Satze: ώς - πάντων. Denn hierzu ist der Nachsatz και άληθές έστι - ψεῦδος: die Gabe unterweist über Alles und zuverlässig [Paulus]. Gewöhnlich wird zum ώς τὸ αὐτὸ - der Nachsatz erst in μενεῖτε ἐν αὐτῶ gefunden und καθώς ἐδίδαξεν ύμᾶς nur als Nebensatz genommen. Aber dann wäre gewiss καθώς statt ώς gesetzt. Τὸ αὐτό ist rec. und von der neueren Kritik beibehalten. Sehr beglaubigt ist auch ro αὐτοῦ (Vulg. unctio eius) und von Griesbach jener ersteren Lesart gleichgestellt. Wahrscheinlich ist dieses αὐτοῦ auch richtiger, τὸ αὐτό würde das Substantiv zu sehr betonen. Τὸ αὐτοῦ ist gleichbedeuter? mit δ ελάβετε ἀπ' αὐτοῦ im Vorigen. Οὐκ ἔστι ψεύdos verstärkt wieder durch den Gegensatz. Kal: folglich "haltet an ihm, wie sie euch gelehrt hat." Avro ist wohl nicht auf yolona zu beziehen; die Sätze naθώς - αὐτῶ würden nicht recht zu einander passen. Vielmehr erwarteten wir statt καθώς dann o. Sondern αὐτο gehört zu καθώς - ύμᾶς: bleibt in dem, was sie euch gelehrt hat.

V. 28 steigert dieselbe Aussorderung. The relit der Schriftsteller auf eine andere Bedeutung var pérveir èr αὐτῷ über (Ev. 15. S. 100). Δὐτῷ geht auf Christus, wie aus dem φανερωθη und παρουσία erheit, worin zugleich steigernde Prädicate Christi liegen. Nur Paulus bezog es auf Gott, aber von diesem wird φανεροῦσθαι nicht gebraucht, auch nicht 3, 2. Nur Titus 2, 13 ist von der ἐπιφανεία τῆς δόξης τοῦ μεγάλου θεοῦ die Rede. Καὶ νῦν — wohlan denn; "haltet treu an ihm." Hier allein ist bei Johannes von ihner persönlichen Erscheinung Christi die Rede, sonet immer nur von einer geistigen, oder in Kraft, That. Es ist aber doch nicht die gewöhnliche, sondern Christi als des Todtenrichters Röm. 14. 10. 2 Ior. 5, 10.

Παζόησίαν ἔχειν wie 4, 17. Von der Zuversicht zu Gott im gegenwärtigen Leben steht es 3, 21. 5, 14. Μὴ αἰσχύνεσθαι 2 Kor. 10, 8. Phil. 1, 20. ᾿Απὰ αὐτοῦ, von ihm her, vor ihm; Sir. 21, 22: αἰσχύνεσθαι ἀπὸ προσώπου. Παρουσία ist das gewöhnliche, Paulinische Wort, namentlich in den Thessalonicherbriefen, Matth. 24, im Briefe des Jakobus und zweiten Petrinischen.

V. 29 gehört eigentlich zum folgenden Kapitel [S. 193]. Schon das ist beweisend hierfür, dass adros auf ein ganz anderes Subject, als V. 28, übergeht, auf Gott. Denn von Söhnen Christi ist nirgends in den apostolischen Schriften die Rede; nur von Gottessöhnen mit ihm Röm. 8, 29. Also ein neuer Abschnitt, welcher dann bis 3, 10 von der Aufforderung zum Guten handelt, die im Namen Gotteskinder liege, mit welchem die Gemeinschaft mit Gott bezeichnet werde. V. 29: Nur der Gott Aehnliche könne sein Kind heissen; also der allgemeine Gedanke für das Folgende. "Wisst ihr, dass er gerecht sei, so müsst ihr einsehen, dass der Gerechte sein Sohn sei." Aiκαιος, untadelhaft, sittlich vollkommen: 2, 1 und hier sogleich 3, 7, als göttliches Attribut = φῶς ἐστιν 1, 5. Γινώσκετε, imperativisch: so müsst ihr einsehen. Da der Begriff von Gottes Kindern nicht hier eingeführt werden soll, sondern nur angewendet wird; so liegt der Ton nicht auf έξ αὐτοῦ γεγένηται, sondern auf δίκαιος (so auch Lücke): dass nur der Gerechte sein Kind ist. Έξ αὐτοῦ γεγ. Ev. 1, 13.

Kap. 3, V. 1—10 folgen nun die Beweise dafür, dass die Kindschaft Gottes wesentlich als sittliches Gutsein bestehe. Die Gedanken könnten bis V. 10 etwas unter einander zu liegen scheinen. Wir sehen ihren Zusammenhang so an. Es sind drei Beweise für jenen Hauptsatz: V. 1 und 2, V. 8, und V. 9 und 10. Wir haben in der Kindschaft die Hoffnung, ihm wesensähnlich zu werden — das Gegentheil von Gottes Kind ist Kind Satans, und von diesem wissen wir,

was es zu bedeuten habe — Gottes Kind hat einen göttlichen Keim in sich. Aber von V. 3—7 sind Zwischensätze, in denen ausgeführt wird, wie das Verhältniss zu Christus zum Guten verpflichte. Dazu war Johannes veranlasst durch die Hinweisung (V. 1 u. 2) auf die Ereignisse im Uebersinnlichen, bei denen immer Christus als Vermittler und Mittelpunct gedacht wurde. Also V. 3: In der Hoffnung, mit ihm vereint zu werden, muss man ihm gleich werden; V. 4—6: das ganze Werk Christi ist ein sittliches; V. 7: das menschliche Beispiel Jesu führt dahin.

V. 1 beginnt mit der Wichtigkeit der Idee von Gottes Kindern. 'Αγάπην διδόναι steht hier allein, fast wie 2 Kor. 8, 1 γάριν διδόναι. Der Vater hat sie uns erwiesen: Sidovai steht also von Etwas, was im Leben da ist, erscheint, heraustritt. "Iva bei Johannes gewöhnlich: bis dahin dass - oder: für den Zweck, dass -. Sehr bedeutsam steht ὁ πατήο - τέκνα θεοῦ: er gab es uns lieb nd, dass wir mit der Gottheit verbunden wären. Jenes bezeichnet den göttlichen Willen, die es das göttliche Wesen. Kaleiogat ist nicht geradezu so viel als elvat, aber auch nicht blos genannt worden, sondern wie Ev. 1, 12 ¿ξουσίαν ἔχειν νενέσθαι. "Dass wir Gottes Kinder heissen dürsen," er den Namen von solchen eingeführt, gegeben hat. Nach κληθώμεν ist ein sehr beglaubigter Zusatz von Lachmann aufgenommen worden: καί εσμεν: und wir sind es. Gewiss aber ist dieser doch zu abgebrochene Zusatz nur aus einer Beischrift zu V. 2 entstanden, um das anscheinend zweideutige κληθώμεν genauer zu bestimmen. Διὰ τοῦτο - ein Nebensatz, tröstend und erhebend, vom Hasse der Welt, welcher den Johannes immer begleitet, und zwar so, dass dieser Hass als ein Vorzug derer, die er trifft, aufgefasst wird: Ev. 1, 5. 10 f. 15, 18. 16, 3. 17, 25; hier wieder V. 13. 4, 5. 17. "Darum ja mag uns die Welt nicht, weil sie ihn, Gott, nicht mag", nämlich dessen Kinder ihr seid. Μή γνώναι = μισείν V. 13, mag man nun γινώσκειν begreisen oder anerkennen übersetzen. Denselben Sinn gewinnt man, nur die Verbindung der Rede ist härter, wenn man mit de Wette διὰ τοῦτο und ὅτι trennt: darum — dean.

V. 2 und 3: Die Kindschaft Gottes verheisst uns eine noch engere Verbindung mit ihm, worin eine grosse sittliche Aufforderung liegt. Nvv - vom irdischen Zustande der Menschen Röm. 8, 18. 1 Kor. 13, 13. Έφανερώθη nicht blos: ist klar geworden für Einsicht, Wissen, sondern: ist offenbar, ist hervorgetreten, mit Bezug auf das gavenovobal 2, 28 und das gaveowbn im Folgenden. So auch 2, 19. Denn mit jener Erscheinung Christi (2, 28) sollte zugleich diese Offenbarung, Erscheinung erfolgen. Dasselbe drückt Paulus Rom. 8. 19 aus: ἀποκάλυψις των νίων του θεού, die volle Erscheinung, Darstellung von diesen Gotteskindern, die es jetzt schon im Allgemeinen sind. Dasselbe Geheimniss über das zukünftige, himmlische Wesen Röm. 8, 24. Kol. 3, 3. "Nur das wissen wir, dass wir ihm ähnlich sein werden" 1). Der Gedanke ist: eben darum kennen wir unser zukünftiges Wesen nicht, weil wir das Göttliche nicht kennen, welchem wir ähnlich werden sollen. Αὐτος, nämlich Gott, denn Gottähnlichkeit nur ist apostolischer Begriff, auch das Schanen Gottes - dagegen Theilnahme an dem Wesen Christi. "Ομοιοι θεφ bedeutet hier also mehr als Gottes-Kinder, so viel (wiewohl diese Stelle in Platonischer Weise vom gegenwärtigen Leben dieses schon aussagt) als 2 Petr. 1, 4 θείας κοινωνοί φύσεως. Weil sich aber αὐτῷ auf Gott bezieht, kann φανερωθη nicht auf αὐτός gehen (s. zu 2, 28); vielmehr ist jenes zu nehmen: wenn es erscheinen wird, nämlich τί ἐσόμεθα.

<sup>1)</sup> Beda deutete den Gedanken auf Unsterblichkeit, vielleicht auch des Leibes, und auf Seligkeit, bezog aber die Achnlichkeit nur auf den Sohn: creatori similes non crimus, quia creatura sumus sed tantummodo filio, qui solus in trinitate corpus suscepit, in quo mortuus resurrexit, atque id ad superna provexit.

"Denn wir werden ihn schauen, wie er ist." Entweder wird dieses als die Ursache angegeben von der Cottähnlichkeit (durch Anschauen Gottes in ihn verklärt), oder als der Grund, aus welchem wir jene zu erwarten hätten (um ihn zu schauen, müssen wir gottähnlich sein). In jeder der beiden Aussaungen liegt viel Bedeutendes - und Platonischer Anklang; wahrscheinlicher ist die erstere. Das Gottschauen für das zukünftige Leben wird hier vorausgesetzt als eine wesentliche Idee. Wohl weniger aus Sprüchen Jesu, wie Matth. 5. 8. eine Stelle die vielmehr ihre Bedeutung im gegenwärtigen Leben hatte, vgl. die ähnliche messianische Formel Luk. 3, 6 [Commentar zum Matthäus S. 95], sondern aus dem ganzen Geiste und Inhalt des Evangelium. So wurde ja auch das 9εδς φως 1, 5 vorausgesetzt. Das Gottschauen (visio Dei beatifica) kommt noch vor Hebr. 12, 14. Apok. 22, 4. Bei Johannes bezieht es sich wohl noch insbesondere auf das, was er öfters (4, 12. Ev. 1, 18) von der Unmöglichkeit sagt, im irdischen Leben Gott zu schauen; also ist ihr Sinn: unmittelbare Nähe und tieferes Erkennen zugleich wird dann Statt finden. Καθώς έστιν bedeutet, vrgl. die ganz verwandte Stelle 1 Kor. 13, 10: vollkommen, wahr, wesentlich.

Nun folgen also, wie gesagt, Zwischengedanken über die Verpflichtungen zum Guten, welche in unserem Verhältnisse zu Christus liegen, da dieser in seinem himmlischen Werke (Semler und Oertel in Bezug auf sein irdisches Leben) erwähnt worden war. Das kal zu Anfang des 3ten Verses deutet selbst darauf hin, dass hier Etwas nebenbei gesagt werde, da ja hier Nichts fortgesetzt wird; demnach zu fassen: also denn. — Einzelne Gnomen geben diese Verse nicht, wie man gewöhnlich annahm, solche hat unser Brief gar nicht. Aber auf den Hauptgedanken bis V. 10, auf die Kindschaft Gottes in ihrem maralleinen Momente, gehen die Sätze doch auch nicht.

liches Wort: Hoffnung des himmlischen Lebens. Ἐπ αὐτῷ (εἰς τὸν θεόν AG. 24, 15): auf Gott gegründet, sichere, erhabene Hoffnung. Auch bei den Griechen construirt sich ἐλπίζειν mit ἐπί τινι. Die Heiligung um jener Hoffnung willen auch 2 Kor. 7, 1. Hebr. 12, 14. Αγνίζειν ἑαντόν Jak. 4, 8. 1 Petr. 1, 22; ἀγνὴ ἀναστροφή 1 Petr. 3, 2. Ἐκεῖνος ist Christus, ganz wie 2, 6 καθὼς — περιεπάτησε; vgl. ἄμωμος 1 Petr. 1, 19. Christus ist also himmlisches Ideal, weil er nämlich im himmlischen Leben das anordnende, vermittelnde Wesen ist.

V. 4-6. Das ganze Werk Christi geht auf sittliche Vollkommenheit der Menschen. V. 4 ist jedenfalls Einleitung zum Folgenden: es soll den Begriff, das Gefühl der Sünde steigern. Alle Sünde ist von der Art, wie Christus sie hinwegräumen wollte, und wie sie nicht passt für seine Sache. Πᾶς - ποιεῖ ist keine Definition der Sünde, wie die Schulen annehmen, sondern, wie bemerkt, Steigerung ihres Begriffs; denn avopia ist mehr als apaoria. - 'Avopia (zunächst vom Heidenthum im Gebrauch) bedeutet Gottlosigkeit, den Zustand, der von Gott getrennt, ihm feind ist (Matth. 7, 23, 23, 28, 2 Kor. 6, 14, 2 Thess. 2, 7. 1 Tim. 1, 9). Gewiss aber ist die Stelle nicht (Paulus, Lücke) gegen die gnostischen Anomer gerichtet. "Alle Sünder sind Gottlose, und alle Sünde ist Gottlosigkeit." Der erste Satz bezeichnet die Erscheinung, das Concrete, der zweite den Begriss. Ueber ποιείν την άμαρτίαν s. zum Ev. 8, 34. [I. Bd. S. 347]. Es ist nicht blos άμαρτάνειν, sondern die Sünde in sich aufnehmen, bei sich bestehen lassen. Wieder steht die Formel V. 8, und V. 7 die entgegengesetzte ποιείν τήν δικαιοσύνηυ.

V. 5. Aber Christus hat die Sünde wegschassen wollen — und (V. 6) sie verträgt sich nicht mit seiner Sache. Οϊδατε, wie sonst οἴδαμεν (s. zu Ev. 21, 24): es ist bekannt, anerkannt. Ἐφανερώθη steht hier von der irdischen Erscheinung Christi 1, 2 [S. 199]. "Sie

geschah dazu, dass er unsere Sünden hinwegnahm." Αμαρτίας αἴρειν steht hier anders als Ev. 1, 29, wo άμαρτίαν stand = καθαρίζειν — άμαρτίας 1, 7. Hier ist es so viel als ἀθέτησις άμαρτίας Hebr. 9, 26: hinwegschaffen die Sünde, dass sie im Leben nicht mehr da sei 1). De Wette fasste auch hier αἴρειν — büssen. Καὶ — ἔστι — Johannsen nahm jenes καὶ erklärend: nämlich; aber durch die Sündenlosigkeit war nicht die Sünde schon hinweggeschafft; vielmehr war die eigene Sündenlosigkeit nur die Bedingung einer grossen, sittlichen Wirksamkeit. Jene Sündenlosigkeit wird auch hier als Factum von dem Apostel vorausgesetzt. "Darum, dazu musste er selbst sündenfrei sein."

- V. 6. 'O ἐν αὐτῷ μένων in subjectiver Bedeutung, wie 2, 28: Wer fortwährend in ihm ist. Also ist von Christus die Sünde nicht in Einem Acte weggeschaftt worden, sondern fortwährend, also in jedes Einzelnen Leben, wird sie von Christus hinweggeräumt. Οὐχ άμαρτάνει wie 2, 1: nimmt die Sünde nicht in sich auf. "Ja, wer sündigt, hat ihn nicht geschaut und nicht erkannt." Dieser Satz giebt wieder die Johanneische Verstärkung des Vorhergehenden durch die Negation des Gegentheils. 'Εφρακεν ist hier das Geringere als ἔγνωκεν; Semler: ne e longinquo quidem vidit.
- V. 7. Das Beispiel Jesu führt auch dahin. Nicht dasselbe ist V. 3 gemeint; dort war vom verklärten Leben Christi die Rede, hier von seinem menschlichen Beispiele. Ganz dasselbe, nur specieller ausgedrückt, was 2, 6 gesagt war. Μηδείς πλανάτω ύμᾶς, ähnlich 1 Kor. 6, 9. Gal. 6, 7. Hier besonders werden deutlich jene Irrlehrer als praktische dargestellt. Ο ποιῶν geht aus dem ermahnenden Stil in den Lehrstil über;

<sup>1)</sup> Beda: Tollit autem et dimittendo quae facta sunt et adjuvando, ne fiant, et perducendo ad vitam, ubi fieri omnino non possint.

nicht: übt Gerechtigkeit, wie Jener, sondern: wer gut ist, befolgt das Beispiel Jesu.

Nun von V. 8 geht der Schriftsteller auf den Hauptgedanken von V. 29 bis 3, 10 zurück: unsere Bestimmung, Gottes Kinder zu sein, hat eine sittliche Verpflichtung in sich. Die Kinder Gottes stehen Satans Kindern entgegen. Diese sind die Feinde Gottes und Christi. Vrgl. Ev. 8, 44, und hier sogleich wiederholend V. 10: τέκνα τοῦ θεοῦ. Ἐκ τοῦ διαβόλου steht hier also anders als 2, 16; vrgl. V. 9 ἐκ τοῦ θεοῦ γεγένηται. 'Απ' ἀρχῆς άμαρτάνει ist nicht blos auf Eine Versündigung zu beziehen, auch nicht Joh. 8, 44. Sondern άμαρτάνει steht, wie V. 6: Er ist gar nichts 'Anderes als Sünder - die Sünde gehört also zu seinem Wesen. 'Aπ' ἀογῆς hier nicht: vom Anbeginn der Dinge, sondern (ähnlich 2, 7): von seinem Anbeginn an, ohne dass er dadurch zu einem von Natur bösen Wesen gemacht werden sollte. Die jüdische Lehrform wird ohne dogmatische Bedeutung nur gebraucht, den Begriff der Sünde, als des Gottfeindlichen, zu verstärken. Εὶς τοῦτο ἐφανερώθη, wie V. 5. Der Ausdruck Gottes Sohn hat hier besondere Bedeutung: der, dessen Theilnehmer, Genossen wir als Gottes Kinder sein sollen. Λύειν = καταλύειν Ev. 2, 19. \*Εογα τοῦ διαβ, bedeuten hier wohl nicht Satanische Wirksamkeit, Erfolge (Ev. 12, 31, 16, 11), sondern Werke in seinem Sinne, wie gova 9εοῦ Ev. 6, 28 vral. mit ἐν θεῷ 3, 21. "Er kam, um das Satanische aus dem Menschenleben hinwegzunehmen."

V. 9. Das Letzte zu der Verpflichtung zum Guten, welche im Namen Gotteskinder liege. Es hat etwas Göttliches in sich, wer so heisst. "Wer Gottes Kind ist, sündigt nicht; denn göttlicher Keim liegt in ihm." Σπέρμα ist mitgetheilte Lebenskraft. Wohl nicht blos, wie die Meisten dafür halten, bezeichnet der Ausdruck Wort Gottes (ἄφθάρτος σπορά Jak. 1, 18 vrgl. mit 1 Petr. 1, 23 heisst dieses allerdings), sondern der Geist Gottes die Theilnahme an ihm. Hier-

her gehört 2 Petr. 1, 4 Θείας φύσεως κοινωνοί, oben 2, 20 und 27 τὸ χρίσμα. Mehr als dieses bezeichnet das durch Menschen zu schassende Gottesbild Ephes. 4, 24. Kol. 3, 10. Oder vielleicht ist der Sinn auch nur: es liegt in der Idee von Gotteskindern, Göttliches in sich zu haben. Καὶ οὐ — γεγένηται verstärkt das Gesagte: es ist unmöglich. Ἐκ θεοῦ γεγ. — eben nach der höheren Krast, welche er in sich hat. Dieses μὴ δύνασθαι (streitig gegen Socinianer und Pelagianer) bezeichnet allerdings blos moralische Unmöglichkeit, während die Stoiker, wo sie von einem non posse peccare sprachen (Senec. ep. 120), eine physische Unmöglichkeit im Sinne hatten. Vrgl. Ev. 14, 17 u. a.

V. 10 gehört zu den beiden Versen 8 und 9 und wiederholt ihren Inhalt. Als Gottes Kinder sündigen wir nicht; denn wir sind keine Satanskinder, und von Gott kommt jener höhere, sittliche Segen. 'Ev τούτφ, nämlich: τῶ μὴ άμαρτάνειν. Φανερά ἐστι (anders φανερωθήναι im Vorigen): sind kenntlich. Es ist nicht wahrscheinlich, dass dem Schriftsteller bei diesem Satze eine polemische Rücksicht vorgeschwebt habe, etwa gegen die jüdischen Vorstellungen von Gottes - und Satans-Kindern, dass sie nur äusserlich unterschieden wären, wie Judenthum und Welt, dem dann Johannes entgegensetze, dass der gute und böse Geist des Lebens zu jenen Bezeichnungen gehöre. Hier auch ist εκ θεού είναι (s. zu V. 8) = γεγενήσθαι έκ θεοῦ V. 9. Der letzte Satz καὶ ὁ μὴ ἀγαπῶν - αύτοῦ macht den Uebergang zu einer langen folgenden Rede.

Bis 5, 5 (eingeschaltet wird nur wieder 4, 1-6 gegen die Irrlehrer) wird dargelegt, Religion und Tugend (Gemeinschaft mit Gott und christliches Leben) gehören wesentlich zu einander, können nicht geschieden werden — denn die Tugend besteht hauptsächlich (vgl. 2, 6-11) in der Liebe und die Gemeinschaft mit Gott beruht auf Liebe zu Gott. Die bei-

den Richtungen der Liebe sind aber Eins. Hier nun zuerst bis zum Schluss des Kapitels eine Reihe von Gründen dafür, dass Liebe das Wesentliche der christlichen Tugend sei. V. 11: Es ist die Lehre Christi; V. 12 u. 13: Nichtlieben findet sich nur bei den Bösesten und erscheint an ihnen immer neben anderen Zeichen eines verdorbenen Gemüths: V. 14: Lieblosigkeit schliesst aus von dem Reiche des Guten, Liebe führt in dasselbe ein: V. 15: Nichtlieben und Hassen ist Eins: V. 16: Christus hat uns ein Beispiel von Liebe über Alles gegeben; V. 17: Lieblosigkeit ist Gefühllosigkeit überhaupt; V. 18-24: die innerliche Erfahrung zeugt für die Bedeutung der Liebe. Es konnte auf einem populären und positiven Standpuncte für Johannes und seine Leser nicht vollständiger über den Gegenstand gesprochen werden.

V. 11. 'Aγγελία und die ganze Formel, wie sie jetzt im Texte steht [Griesbach], oben 1, 5. Auch hier hatte der recipirte Text ἐπαγγελία, wie dort (2, 25). Aber ἐπαγγ. ist immer eine Verheissung, nicht Befehl. 'Αγγελία hier = ἐντολή 2, 7, wo ἡκούσατε ἀπ' ἀρχῆς, wie hier, daboi steht. Die Liebe wird. wie Ev. 13, 34 (2, 9 f.) als christliches Hauptgebot, Wesen der ἐπαγγελία genannt.

V. 12. Οδ καθά — ist nicht mit dem Vorigen zu verhinden; dieses würde zu grell sein, sondern dazwischen zu denken ἄγωμεν, ποιῶμεν oder γενέσθω: lasst uns nicht thun; oder mit Grotius 1) und Lücke voller: ὅμεν ἐκ τοῦ πονηφοῦ. Es ist wieder bei'm ἐκ τοῦ πονηφοῦ zweideutig, ob man von πονηφο΄ς oder πονηφο΄ν ableiten solle, und ob ἐκ im ersten Falle zu ihm gehörig (2, 16) oder sein Sohn (V. 8) zu erklären sei (Satans Kind hiess Kain sprüchwörtlich unter den Juden). Im letzteren Falle hedsutet die Formel: von der bösen

Defectus mihi videtur optime ita posse suppleri: οὐκ τοῦ πανηροῦ κοθὰς Κάϊν ἡν, ne simus ex maligno sicut Cain erat, ne diabolica simus indole, sicut Cain fuit.

Art. Σφάζειν ist ein Wort von starker Bedeutung: morden, hinschlachten; vrgl. Jes. 53, 7. AG. 8, 32. Apok. 5, 9 und sonst oft in diesem Buche. "Und weswegen?" ist rednerische Frage, wie oft bei Paulus (Röm. 3, 1. 3. 9, 32 1). "Weil seine Werke bös waren, aber die seines Bruders gut." Es ist die jüdische Ausführung von Gen. 4, 4. 5. (Gott misfiel Kain's Opfer, Abel's aber gefiel ihm). Also Kain's That ging aus Neid hervor, und dieser war durch die gesammte Lebenstugend Abel's herbeigeführt. Gerade so ist die Darstellung bei Philo de sacrificio Abel et Cain, de eo quod deterius potiori insidiari soleat. Hier ist also der Sinn: der Hass, auch abgesehen vom Bösen, das in ihm selbst liege, finde sich immer nur bei schlechter Gesinnung.

V. 13. Wieder jener Beisatz wie V. 1, vom Hasse der Welt gegen sie, hier zu Kain's Beispiel hinzugesetzt: so steht es zwischen uns und der Welt, wie zwischen Kain und seinem Bruder.

V. 14. Οἴδαμεν bezieht sich nicht gerade auf einen gewissen Ausspruch Christi, etwa Ev. 5, 24, sondern es führt einen allgemein anerkannten, christlichen Grundsatz ein. Tod und Leben ist gottentfremdetes, unseliges und gottbefreundetes, seliges Dasein. Das zweite  $\delta \tau \iota$  ist nicht =  $\delta \tau \epsilon$ , und nicht mit  $\delta \delta \alpha$ usv zu verbinden. Dann würde nach Johanneischem Gebrauch γινώσκομεν und εάν stehen. Sondern mit μεταβέβηκεν ist jenes zusammenzudenken, und heisst: darum weil (Luther: denn). "Wir (die Würdigen, Rechten) wissen, dass wir darum, dadurch in das Leben übergegangen sind, dass wir die Brüder lieben." Das zweite του άδελφου ist kritisch zweifelhaft und von Lachmann ausgelassen. Μένει εν το θανάτο (nicht gerade, als wenn sie vorher todt gewesen - sondern) = V. 15 οὐκ ἔγει ζωὴν ἐν αύτῶ μένουσαν.

<sup>1)</sup> Andere Beispiele bei Wilke: die Hermeneutik des N. Test. 1. Bd. 1843. S. 258.

V. 15. Ueber μισείν s. zu 2, 11. - Vorher nur: nicht lieben; hier: tödtlich hassen. Also der Sinn, wie gesagt: Nichtlieben ist so viel als äusserster Hass, Matth. 5, 21 f. Αυθρωποκτόνος: hassend bis zur Vernichtung. Gewiss ohne Anspielung auf Kain oder Satan (Ev. 8, 44): die Rücksicht auf Beide hat Johannes verlassen 1). Καὶ οἴδατε hat wie einen ironischen Klang bei diesem Satze. Doch will der Schriftsteller wohl einen sinnigeren Gedanken in den Satz legen, als blos den, dass ein Mörder ein Unwürdiger oder Unseliger sei, vielleicht den: der tödtlich Hassende sei immer selbst ohne wahres Leben, habe kein eigenes Leben. Αλών. ζωή ist eben wahres, höheres Leben. Mévovoav, 2, 10 und oben V. 14 und wieder V. 17, bedeutet nicht blos: bleibend, sondern: "für immer hat er es nicht."

V. 16. Das Beispiel Jesu (V. 7), doch hier wieder speciell auf die Liebe bezogen; vgl. 2, 6. Eyvóκαμεν τήν άχ .: wir haben die wahre, volle Liebe kennen gelernt. So die besten neueren Ausleger mit Augustin 2); also nicht Gottes [Grotius] oder Christi [Carpzov] Liebe. So ist oft (auch Vulg. Cyr.) ayann τοῦ θεοῦ oder auch τοῦ Χριστοῦ (Paulus) gelesen worden. Der Sinn ist wie Ev. 15, 13: μείζονα ἀγάπην οὐδείς ἔχει - αύτοῦ, 10, 11 ff. 13, 37. Καὶ ἡμεῖς ist natürlich, wie Luther auch richtig übersetzt, nicht von ort abhängig, sondern es steht als Folgerung aus dem Vorigen: "Demnach denn auch wir sollen das Leben lassen für die Brüder," d. h. der Gesinnung nach, oder bereit dazu sein; eben nicht roh, materiell zu fassen. Als Beispiele führte man an AG. 20, 24. Röm. 16, 4. Phil. 2, 30. Tertull. apolog. 39:

Beda hält sie fest, dabei an das ewige Gericht denkend (ubi retributionis tempus advencrit) und den Ton auf πας legend: non solum ille, qui ferro, verum et ille, qui odio fratrem insequitur.

<sup>2)</sup> Tractat. 6: Perfectionem dilectionis dicit, perfectionem illam (Idee, Wesen) quam commendavimus.

vide ut se diligant, ut pro se alterutro mori sint parati. Aber hier überall ist nur von einer Selbstaufopferung für die Sache, für das Wohl der Brüder die Rede.

V. 17. Ohne die Bruderliebe giebt es überhaupt kein edleres Gefühl. Der bestimmte Zusammenhang von der Liebe zu Gott und zu den Menschen wird 4, 7 ff. nachgewiesen. Sonst wird gewöhnlich bei den Aposteln der Gedanke mehr allgemein ausgedrückt: ohne Liebe ist der Glaube nicht ächt 1 Kor. 13, 13. Jak. 2, 15. 16. Der Mangel der Liebe wird hier in lebendiger, aus der Erfahrung genommener Darstellung geschildert, ohne dass gesagt werden sollte, dass dieser Mangel sich gerade nur in solcher Hartherzigkeit bei äusserlichem Elend darlege. Blos Mark. 12, 44, besonders oft bei Luk. 15, 12. 30. 21, 4: facultas; Viele fassen es auch 2, 15 so. Kóouoc, wie 2, 15, Erdenleben. Der eigentliche Hauptsatz ist kal kleion -, die beiden vorigen sind nur Beisätze, die eigentlich in Participialsätzen hätten ausgedrückt werden müssen. Σπλ. κλ. (σπλ. Kol. 3, 12) das Gefühl verschliessen, gleichsam Jemandem den Zugang zu demselben wehren, oder dem Gefühle wehren, sich auf Jemanden zu erstrecken. Dasselbe Bild liegt in πλατύνεσθαι und στενωχορείσθαι έν σπλάγχνοις 2 Kor. 6, 11 f. 'Aπ' αὐτοῦ — vor ihm (ähnlich 2, 28). 'Αγάπη θεοῦ — Liebe zu Gott. Für die Bedeutung: Liebe Gottes zu uns, passt schon das μένει εν αὐτῷ nicht; vielmehr misste es dann heissen ἐπ' αὐτόν.

V. 18—24 Beweis aus der Erfahrung dafür, dass Liebe die rechte, gottgefällige Gesinnung sei, aus ihren beseligenden Folgen im Gemüth. Jene Folgen werden in drei Graden dargestellt: Alle werden erfreut, gehobea durch das Bewusstsein gethaner Pflicht, die noch nicht Mängellosen V. 19 f., die ohne Mängel, ohne Unlauterkeit V. 21 f., die geistig Vollkommenen V. 23 f. Der Uebergang V. 18 schärft nicht nur das Vorige ein, sondern bahnt den allgemeinen

Satz für das Folgende an bis V. 24, dass nämlich von der Liebe handle, was bis V. 23 überhaupt vom Guten, Rechten gesagt wird. "Lasst uns lieben, nicht mit Wort und Rede, sondern mit Werk und Wahrheit." Λόγος und γλώσσα, ξογον und άλήθ. steigern einander, stehen nicht blos als Hendiadyoin. Γλώσσα ist mehr als λόγος (blosser Wortschall), αλήθεια mehr als žovov, entweder Vollkommenheit oder Aufrichtigkeit. Vor γλώσση ist τῆ, vor ἔργφ ἐν von der neueren Kritik seit Griesbach [- Hahn] aufgenommen worden. Bei dem Ersten, dem Negativen ist nicht uóvov zu suppliren (Semler), sondern solche Liebe wird unbedingt verworfen. Liebe in Worten ist entweder freundliche Rede überhaupt (Jak. 2, 15), oder Zusicherung, Versprechung von Liebe. Die Ausdrücke sind auch sonst sehr gewöhnlich: Theognis 979: μή κοι ανήρ είη γλώσση φίλος αλλά καί έργω. 'Ανυπόκριτος ayann steht auch Röm. 12, 9.

V. 19 ff. Vrgl. Noesselt interpret. grammat. loci 1 Joann. III, 19 tf. Halle 1804. in Pott's sylloge comwestatt. VII. Bd. Wie bemerkt ist V. 19 und 20 von der inneren Seelengüte, der Liebe also, die Rede, hei noch unvollkommener Tugend: heitere Zuversicht wird auch dann Statt haben. Wie 2, 1 u. 2 bei dem Gefühle der Unvollkommenheit auf das Mittlerwerk Jesu hingewiesen wurde, so auch hier auf die gute Gesinnung, deren man sich bewusst sei, weil um ihwillen oder im Zusammenhange mit der Versöhnung Christi (1, 7: die erste Bedingung dafür beruhe in der guten Gesinnung) Gott uns günstig beurtheile. Sundenvergebung um der guten Gesinnung willen auch Math. 6, 14 u. a. Jak. 5, 20. 1 Petr. 4, 8. Ev τοίτφ тумокоры (Lachmann [und Rinck lucubr. crit. S. 107] γνοσόμεθα) ist auf das Vorige zu beziehen: an der Liebe erkennen wir; vgl. 2, 5. Wenige nur beziehen lo volvo auf das Folgende nai neiconer = lav nel-So an - sprachlich hart, aber zum Sinne gleich. Also, wenn mir hoben, haben wir das Bewusstsein, so

zu sein, wie wir sein sollen. Kal πείσομεν: und dann u. s. w. Elvai έξ άλ. ist wieder doppelsinnig, ob (2, 21) zur Wahrheit gehörig oder Kind der Wahrheit (Ev. 18, 37). Ἡ άλ. ist bei Johannes wie auch bei Paulus immer die christliche Wahrheit; doch hier mehr die christliche Lebensverfassung. Εμπροσθεν αὐτοῦ bedeutet hier nicht blos aufrichtig, vollkommen (arbitro deo), sondern vor ihm als Richter, wenn wir seines Urtheils über uns gedenken; vrgl. 4, 14. Πείθειν ist nicht überführen, sondern befriedigen, beruhigen, wie Matth. 28, 14. AG. 12, 20; καρδία hier und V. 20 Gewissen, richtendes Gefühl, sonst συνείδησις. Nicht hierher gehört Röm. 2, 15, eine Stelle mit alttestamentlicher Fassung.

V. 20 soll gewiss den Beruhigungsgrund aussprechen: und der Sinn muss der sein: Fehlen wir bei guter (Liebes ) Gesinnung, so würdigt uns Gott richtiger als unser Gewissen, indem er eben diese Gesinnung, uns ganz kennt, nicht blos in einzelnen Handlungen und in ihrer Form. So Noesselt. Ganz im Gegentheil findet die älteste und wieder neueste Auslegung (Lücke, de Wette, Rickli, Johannsen) das darin: Gott wisse noch mehr Verdammungswürdiges als wir: dann muss V. 20 als Zwischensatz aufgefasst werden und ört in steigernder Bedeutung: ja. Aber der Beruhigungsgrund würde dann geradezu fehlen, auch nicht aus dem Context zu suppliren sein. Der Form nach ist die Stelle durch das zweimalige ort schwierig. Die neuere Kritik, Lachmann ausgenommen, hat auch das zweite beibehalten. Wo es gesehlt hat (z. B. cod. Alex.) ist es gewiss nur durch Verbesserung weggeblieben - die Commentatoren (Occumenius) und Uebersetzungen (Vulg. August.) haben es der Deutlichkeit wegen übergangen. Heinrich Stephanus [und Beza] schrieben noch Conjectur statt des zweiten ὅτι ἔτι. Die Annahme, dass das zweite eine Verstärkung des ersten ört sei - ja, imo (Syr., Rickli, Lücke), oder (de Wette) müssig wiederholt sei, lässt sich kaum mit der Sprache vereinigen. Einige (Lücke, 1. Ausg.) supplirten οἴδαμεν vor dem zweiten ὅτι ¹) (5, 5). De Wette bezieht ότι μείζων - zu γινώσκει πάντα [,,denn, wenn uns das Herz anklagt, weil Gott grösser ist als unser Herz, so weiss er auch Alles"] dann würde καί vor γινώσκει unstatthast sein. Vielmehr ist ohne Zweifel statt des ersten ότι mit Noesselt, Morus, [Rosenmüller,] Paulus &, τι zu lesen; also δ, τι εάν - quicquid, qualecunque, wie Kol. 3, 23, Ephes. 6, 8 & ¿áv. "Damit beruhigen wir uns, dass, wie auch immer unser Gewissen uns verurtheilen möge, Gott grösser sei als unser Gewissen und Alles wisse." Es ist nicht nöthig, anzunehmen, dass der Apostel auf eine bestimmte Erzählung oder Rede Jesu hingedeutet habe, etwa, wie Noesselt annahm, auf Ev. 21, 15 ff. Johannes hält eine Selbsttäuschung des Menschen für möglich, wie im Bösen (1, 8), so hier im Guten. Κατανινώσκειν steht ohne die Bedeutung von falsch (Paulus, mit Vergleichung des κατασοφίζεσθαι AG. 7, 19); es heisst, wie gewöhnlich z. B. Gal. 2, 11, verurtheilen. Meißor bei Johannes ein Ausdruck vielseitigen Sinnes (Ev. 10, 29, unten 4, 4. 5, 9); es wird hier durch den folgenden Satz erklärt: und weiss Alles.

V. 21 und 22 folgt der zweite Grund jener Bestätigung der Liebestugend durch die innere Erfahrung: Wenn unser Leben uns keine Vorwürse macht, finden wir durch unsere Gesinnung volle Freudigkeit zu Gott. Sind wir uns in unserem Gewissen keines Vergehens bewusst, dann stehen wir vollends in Freudigkeit vor Gott. Μή καταγ. ήμῶν wie V. 20. Παξρησία πρὸς τὸν θεόν wurde zu 2, 28 erklärt; hier also: im irdischen Leben volle, freudige Zuversicht, Eph. 3, 12. Anderwärts (Rom. 5, 1) findet sich πρὸς

<sup>1)</sup> Hiergegen hat auch Winer gesprochen in der Grammat. S. 652. Er selbst lässt unentschieden, ob ein Abschreiber aus Verschen ört zwei Mal geschrieben oder der Schriftsteller es selbst wiederholt habe, wie Eph. 2, 11 f.

του θεόν: auf Gott gerichtet. Hier wird jene Freudigkeit dem πείθειν (der blossen Beruhigung) bedeutsam gegenüber gestellt. Hinzuzuverstehen ist der Gedanke: um unserer Gesinnung willen, welche (dieses sagt das Vorige) sich ungetrübt erhalten hat.

V. 22 ist ganz Johanneisch (Ev. 14, 13. 15, 16. 16, 23. 26), besonders im Verhältniss zu V. 23. Die Gemeinschaft mit Gott im engeren, geringeren Masse heisst bei Johannes Gebetserhörung (nämlich des Gebets um geistige Güter); die höhere heisst bleibende Geistesmittheilung. Jene wird den Lauteren, diese den Vollkommenen V. 23 verheissen. "Wir erhalten von ihm, was wir bitten," treten in ein inniges, befreundetes Verhältniss mit ihm. "Denn wir halten ja seine Gebote und thun was ihm gefällt." Die Verbindung der beiden Sätze (ἀοεστά ist dasselbe mit έντολαί Ev. 8, 29) soll nur den Begriff der ganzen und vollkommenen Pflichterfüllung ausdrücken. Dieselbe Bedingung der Erhörung Ev. 14 - 16, nur dass jene Formeln dort mehr die Treue der Jünger zur Sache, zum Werke Christi ausdrücken sollten.

V. 23 und 24 dritter Grund der Bestätigung der Liebe durch die innerliche Erfahrung: die, welche ganz so sind, wie es ihr christlicher Beruf fordert, treten in die engste Verbindung mit Gott in der Gemeinschaft seines Geistes. V. 23 wiederholt den allgemeinen Gedanken von V. 11-17, wie V. 18. Dazu kommt hier das πιστεύειν τῷ δνομ. Ἰησοῦ Χοιστ. "Das ist Gottes Gebot, dass wir glauben - und eineinander lieben, wie er uns das Gebot gegeben hat." Das Glauben giebt nur den Grund des Folgenden an: in Hingebung an ihn es thun. Also giebt der Glaube den Grund des Guten, aber in etwas anderem Sinne als bei Paulus. Πιστ. τῷ ὀνομ. (hier allein) gleichbedeutend mit sis vò ov. 5, 13. Doch drückt jenes mehr noch die vollkommene Hingabe an Christus aus. Raθώς εντ. - in der Art, dem Grade - dieses deutet wohl auf Ev. 13, 34 hin.

V. 24. 'Ο τηρών τὰς ἐντολάς bedeutet mehr als V. 21 der, den sein Gewissen nicht anklagt: den im Leben Vollkommenen, drückt also die höchste sittliche Vollendung aus. Αὐτός bedeutet Gott, wiewohl Christus das nächste Subject gewesen war; - vrgl. V. 22; und die Verbindung mit Gott ist ja der Hauptbegriff der Stelle V. 21 ff. "Jene offenbart sich in der Mittheilung seines Geistes." Ein anderes Merkmal des μένειν εν αὐτῷ Ev. 15, 4 ff. ist das Fruchtbringen. Hier ist ein Merkmal in dem gesammten geistigen Leben, im Selbstgefühl, gemeint, dort im handelnden Leben. Έν τούτω - ἐκ τοῦ, veränderte Construction; εν τούτφ [And.: εκ τούτον] γινώσκομεν 4. 6; εν τ. γινώσκετε 4, 2; εν τούτφ εγνώκαμεν oben V. 16. Der ganze Gedanke kehrt wieder 4, 13. Den Worten nach gleich, aber im Sinne anders ist Röm. 8, 6: wer den Geist Christi nicht hat, gehört ihm nicht an (ovk ἔστιν αὐτοῦ); denn dort ist πνεῦμα Χριστ. christliche Sinnesart, und ihm angehörig hat eine blos moralische Bedeutung. Die Gabe des Geistes wird auch 5, 6 als ein Beweis, aber für die ganze christliche Sache, nicht blos für den gottgefälligen Zustand der Christen dargestellt.

Kap. 4, V. 1—6 ist also wieder ein Zwischensatz gegen die Irrlehrer (wie 2, 18 ff.). Diese Reden, wie sie sich immer hervordrängen mitten in die Erörterung der Hauptsache, bieten zugleich Ruhepuncte in denselben. Auch hier knüpfen sie sich leicht an das Vorhergesagte an. Da dieses von der allgemeinen Geistesgabe gesprochen hatte, war es natürlich, nun von solchen zu reden, welche sich besondere Gaben dieser Art, aber die Gemeine verwirrend, beilegten. Zwei Merkmale werden hier durchgeführt, an denen sie zu erkennen seien — die Nichtachtung von der Person Christi V. 2 u. 3, und die weltliche, unfromme Gesinnung V. 4—6.

V. 1. Πνευμα: Geistesgabe im Menschen, aus ihm sprechend, also dem Sinne nach allerdings so viel als

πνευματικός. Da das Wort hier Beide umfasst, die Wahren und die Falschen 1); so bedeutet es hier entweder den, welcher sich für begeistert giebt, beträgt, oder den, welcher sich in ungewöhnlicher Weise darstellt, ausspricht. Eben so kommt eine διάκοισις των ανευμάτων vor 1 Kor. 12, 10. 14, 29 (doch sind hier wohl nicht falsche mit gemeint), und πνεύματα πλάνα 1 Tim. 4, 1. Wie hier δοκιμάζειν steht (1 Thess. 5, 21), so bei Paulus ll. cc. διακρίνειν. Έκ τοῦ θεοῦ steht nicht blos dem εκ τοῦ κόσμου V. 5 entgegen - dieses bezeichnet die Art, den Charakter der Irrlehrer (λαλοῦσι ἐκ τοῦ κόσμου) — sondern auch V. 3 dem ἐκ αντιγοίστου. "Ότι - enthält den Grund für die Warnung (μή πιστεύετε) und die Aufforderung (δοκιμάζετε). Ψευδοπουφήται steht hier allein bei Johannes (oft aber in der Apokalypse, wo der Antichrist gerade nie erwähnt wird), aber bei Matth. 7, 15 und wiederholt in den drei Evangelien, 2 Petr. 2, 1: Solche, welche die göttliche Sendung vorgeben. Έξελ. είς τον κόσμον κόσμο; hier im guten Sinne, wie in den Formeln des Evangelium 6, 14 u. a. ἔρχεσθαι εὶς τὸν κόσμον; ἐξερχέσθαι in der gewöhnlichen Bedeutung, wie 2, 19, also: sind wirksam unter den Menschen aus unserer Mitte.

V. 2 und 3: Das eine Erkennungszeichen derselben ist Nichtanerkenntniss Christi. Wie 5 Mos. 13, 1 Hingebung an Gott, so ist bei dem Apostel Hingebung an Christus die Bedingung, unter welcher allein ein Gottgesandter anerkannt werden könne, aber Hingebung an die Person Christi 1 Kor. 12, 3. 2 Petr. 2, 1. Statt γινώσκετε liest man auch γινώσκεται, doch ist jenes noch von Allen beibehalten, auch von Lachmann. Πνεθμα θεοθ wechselt ab mit πνεθμα δε θεοθ. Das

Dîese nach Beda ausschliesslich: hi sunt ergo fructus, a quibus spiritus maligni, qui in Pseudoprophetis loquuntur, valent dignosci: spinae videlicet schismatum et horridi hacresum tribuli, quibus cos, qui sibi incaute appropiant, fidem lacerando contaminant.

Erkennungszeichen wird in einem neuen Satze eingeführt: ααν ανεύμα u. s. w. statt ότι όμολογεί -. "Der Geistesmann, welcher Jesus Christus den Menscherschienenen bekennt, ist von Gott; der nicht, welcher ihn nicht bekennt." 'Ομολογείν steht, wie gewöhnlich. dem dorecodal entgegen: bekennen in Wort und Leben 1), sich zu ihm halten, ihm getreu sein. Χοιστόν ist nicht Prädicat zu ὁμολογεῖ - dieses Wort hat immer seine Bedeutung für sich, auch müsste dann Inσοῦν Χοιστόν getrennt sein. Es ist eine der Hauptstellen des Briefes, in denen schon die älteste Kirche eine polemische Beziehung auf den Doketismus vermuthete, sodass der Verfasser die wahrhafte Menschheit Jesu habe hervorheben wollen. Aber hätte hier auf dieses Prädicat im Fleisch gekommen Etwas gelegt werden sollen, so würde der Infinitiv gebraucht worden sein (wirklich ist dieses &hnhv9erat est in der Kirche gelesen worden) - auch fehlt dieser ganze Beisatz V. 3. Denn dort ist die ursprüngliche Lesart (von der neueren Kritik durchaus angenommen und schon durch τόν vor Ἰησοῦν beglaubigt) ohne Χοιστόν εν σαρκί εληλυθότα [Knapp und Hahn setzen dieses wenigstens in Klammern]. Der Hauptbegriff ist 'Inσουν Χοιστόν - dessen Person. Aber in dem Prädicate έν σαοκί εληλυθότα liegt nach dem Sprachgebranch des N. Testaments keine sinnlich - menschliche Vorstellung, sondern eine höhere - ein blosser Mensch kommt nicht im Fleisch. Also bedeutet die Formel so viel als σάρκα γίγνεσθαι Ev. 1, 14, εν σαρκί φανεροῦσθαι 1 Tim. 3, 16: den Menscherschienenen (Luther: in das Fleisch).

V. 3 ist statt μὴ ὁμολογεῖ in der alten lateinischen Kirche gewöhnlich λέει gelesen worden: Iren. 3, 18. Tertullian spricht aus unserer Stelle oft vom solvere Christum, auch die Vulg. übersetzt so: omnis spiritus,

<sup>1)</sup> Beda: Confessio hoc loco non solum catholicae fidei, sed et operationis bonae, quae fit per caritatem, intelligitur.

qui solvit Jesum. Sokrates H. F. 7, 32 bezeugt, λύει stehe έν τοῖς παλαίοις ἀντιγράφοις (dieses, wie auch Paulus annahm, lateinische Handschriften), und es sei nur von den Häretikern (Nestorianern) verdrängt worden 1). Doch die griechische Kirche hat immer μή δμολογεῖ gelesen. Wäre λύει ächt, so könnte es natürlich nicht im dogmatisch-kirchlichen Sinne genommen werden (Sokrates erklärt es mit γωρίζει): er trennt Menschliches vom Göttlichen - als sei dieses etwa auf Cerinth gesprochen worden, welcher den Logos nicht für ein wirkliches, persönliches, inwohnendes Wesen gehalten hatte. Sondern λύει muss heissen, wie 3, 8: zerstört, hebt auf, καταογεί. Aber das Wort λύειν ist ganz ungewöhnlich und unpassend für Personen. Ueberdiess fordert die Redeweise des Johannes den reinen Gegensatz zu ὁμολογεῖν V. 2. Aber λύει ist entweder zufällig entstanden aus ὁ μή oder aus μή δμολογεί oder aus einem polemischen Glossem gegen die Gnostiker, namentlich Beides zusammengestellt: qui solvit Christum et negat in carne venisse, wie Tertullian schreibt c. Marcion. 5, 16. Vrgl. Stroth de vera lection. loci difficilioris 1 Joann. 5, 3. Halle 1770. Dieselbe Meinung wurde auch von Semler ausgeführt 2). Kal τοῦτο, nämlich τὸ πνεῦμα; positiv (bisher negativ): dieser Geist gehört dem Antichrist an. Es werden hier dieselben Prädicate vom Geiste des Antichrist angegeben, welche 2, 18 dem Antichrist selbst beigelegt wurden.

<sup>1)</sup> Beda: Quidam corum, qui pravo dogmate separare volebant ab hominis dispensatione divinitatem Christi, hunc quoque versiculum: et omnis — non est ex hac epist. eraserunt. Darauf der Vorwurf gegen Nestorius, der nescire se prodidit, hanc authenticis exemplaribus inditam fuisse sententiam.

<sup>2)</sup> Gegen λύει erklärt sich auch Ammon summa theol. Christ. S. 189: λύειν enim, quod a Joannis oratione contexta alienum est, interpretamentum τοῦ μὴ ὁμολ., sive scholium et ad refutandam Christi solutionem Gnosticam margini adscriptum esse videtur. Gnostici enim alium Jesum facicbant, alium Christum, Tertall. de carne Xti c. 24.

Kal νῦν — hängt nicht von ὅτι ab (dieses hatten sie ja nicht gehört), sondern steht abgebrochen, wie 3, 16: und wirklich ist er schon da in der Welt (ἔρχεται καὶ νῦν ἐστιν Εν. 4, 23. 5, 25).

V. 4-6. Ein zweites, mehr praktisches (aber die Irrlehre war ja vorzugsweise praktischer Art) Merkmal der ungöttlichen Begeisterung: der weltliche Sinn. welcher jedoch ihnen, den Getreuen, leicht wahrnehmbar und nicht gefährlich sei. Mit diesem ermunternden Worte beginnt er. "Ihr seid von Gott", d. i. göttlicher Gesinnung, dem εκ τοῦ κόσμου V. 5 entgegen. Νενικ. αὐτούς: sie sind euch nicht gefährlich; νικαν, wie 2, 13 f. 5, 4: sich unverführt erhalten, nämlich durch den Geist, welchen ihr empfangen habt. Statt αὐτούς lesen Wenige nur, auch die Vulg., den Singul. αὐτόν 1), dieses vielleicht als Collectivum, und so gefasst dürste es vorzuziehen sein, wenngleich im Folgenden avvol steht. "Denn der in euch ist, ist grösser als der in der Welt"; entweder Gott - Satan, oder Geist Gottes und Geist der Welt (1 Kor. 2, 12. Eph. 2. 2). Meisov: mächtiger wirkend.

V. 5. Die ersten zwei Sätze sind Hauptsache für die Erörterung V. 4 – 6. Der Charakter jener Irrlehrer ist Weltlichkeit. Zum dritten Satze gehört V. 6. bis zu οὐκ ἀκούει ἡμῶν. Parallele Stellen sind Ev. 3, 31. 8, 23. 47. 15, 19. 17, 14 für Eins und Anderes in der Stelle. Ἐκ τοῦ κόσμου λαλοῦσι (Ev. 3, 31 ἐκ τῆς γῆς λαλεῖν) — in der Art der Welt; ὁ κόσμος, Menschen dieser Art. Dieser letzte Satz gehört übrigens auch zum διὰ τοῦτο: an ihnen — an den Weltmenschen ist dieses die natürliche Folge.

Im ήμεῖς V. 6 geht er von den Christen zu den christlichen Lehrern über, veranlasst durch den letzten Satz V. 5. "Wir sind göttlicher Art; wer Gott

<sup>1)</sup> So auch Beda mit der Erklärung: vicistis Antichristum, confitendo Jesum Christum in curne venisse, i. c. caritatem habendo, quam et ipse in evangelio commendat.

kennt, hört auf uns; wer nicht göttlicher Art ist, hört nicht auf uns." Auch Ev. 14, 17. 1 Kor. 3, 15 wird gesagt, der höhere Sinn bleibe unverstanden von der Welt. Γινώσκων τὸν θεόν ist nicht gleichbedeutend mit ἀν ἐκ τοῦ θεοῦ; sondern ὁ θεός bedeutet den in ihnen sprechenden Gott. Aber dem Sinne nach ist es dasselbe, daher dieses im folgenden, negativen Satze mit jenem abwechselt. Ἐκ τούτον so viel als ἐν τούτφ, wie Lachmann ohne Zeugen aufgenommen hat. Aber jenes ist hier passender, da γινώσκειν mehr beurtheilen heisst als erkennen. Es steht hier etwas allgemein, unbestimmt, und bezieht sich auf das εἶναι ἐκ τοῦ κόσμον, das weltlich Gesinntsein. Πνεῦμα τῆς ἀλ. Ev. 15, 26. 16, 13, πλάνης, verwirrender Geist, 1 Tim. 4, 1: προσέχοντες πνεύμασιν πλάνοις.

Bis 5, 5 wird es nun ausgeführt, was 3, 17 angedeutet worden war: Liebe zu den Menschen sei wesentlich verbunden mit der Liebe Gottes und mit Gottesgemeinschaft. Da nun nach 3, 11 ff. die Tugend eigentlich in der Menschenliebe besteht, so wird hier der letzte, vierte Grund für den Hauptsatz des Briefes gegeben: dass die Gemeinschaft mit Gott den sittlichen Gehalt des Lebens fordere. Dieser Theil des Briefes ist, wie das Vorige, mit grosser Anordnung verfasst. Zuerst von V. 7-11; die Menschenliebe ist Wirkung der Verbindung mit Gott; V. 12-16 Ursache derselben (Zwischensatz V. 17 f.); V. 19 bis Kap. 5, 5 Menschenliebe ist Ein Gefühl, Ein Wesen mit der Liebe Gottes. Diese Gedanken liegen für unsere Reflexion vielleicht sehr tief, aber im religiösen Geiste, und für diese einfache Auffassung werden sie bald gefunden. Sie lagen dem Urchristenthum sehr nahe, wie sich dieses ganz eigentlich mit der Verwandtschaft und Durchdringung des Göttlichen und Menschlichen im Leben beschäftigte.

Also V. 7-11 Menschenliebe stammt (kurz ausgedrückt) aus Religion; denn sie ist eine Nachbildung Gottes. 'Αγαπόμεν αλλήλους ist als Hauptsatz voran-

gestellt, wie 3, 18. Άγαπῶμεν ist durchaus Conjunctiv¹). Ἐκ θεοῦ ἐστι: ist göttlicher Art. Eben darum das Folgende: der Liebende hat göttliche Art empfangen, καὶ γινώσκει τὸν θεόν. Γινώσκειν, wie γνῶναι V. 8, stehen hier ganz eigentlich: Gottes Wesen erkennen, dass es nämlich Liebe sei. Dadurch also gelangt er zu dieser höheren Art zu sein, dass er das Göttliche auf sich einwirken lässt (γεγ. ἐκ τοῦ θεοῦ) und dass er es erkennt. Γεγενν. ἐκ τοῦ θεοῦ 3, 9. 5, 1. 18.

Das Wesen der Gottheit ist Liebe. Dieses wird V. 8 erst allgemein, dann V. 9–11 im Bezug auf die Sendung Christi ausgesprochen. "Wer nicht liebt, kennt Gott nicht; denn (oder auch: dass-sei) Gott ist Liebe." Dasselbe wieder V. 16.  $Ay\acute{a}\pi\eta$  wie  $\varphi \tilde{\omega}_s$  1, 5, und  $ai\acute{\omega}vios$   $\xi \omega \dot{\eta}$  (doch dieses ist: Leben verleihend) 5, 20 — immer mit Bedeutung sind diese Abstracta statt der Concreta gesetzt. Er ist und wirkt nur in Liebe. In den Lehren des Alterthums kommt dieses: Gott die Liebe ( $\xi \varphi \omega s$ ) oft vor, im physischen, oft pantheistischen Sinne: Gott ist die Kraft, das Princip, welches die Welt vereint. In dieser Weise pflegte sich auch Spinoza auf diese Stelle zu beziehen.

V. 9 und 10 und ein ermahnender Beisatz V. 11: Die Liebe Gottes in der christlichen Sache, in der Sendung Christi überhaupt, in der Hingabe desselben für Unwürdige. Έν ήμὶν gehört zu ἐφανερώθη, bedeutet aber nicht blos unter uns, sondern: an uns Ev. 9, 3. Im Folgenden sind μονογενής und ζήσωμεν die Hauptworte: "der Erhabenste — für unser Heil." Das Johanneische μονογενής (Ev. 1, 14. 3, 16. 18) steht hier allein im Briefe. Zῆν = αἰώνιον ζωὴν ἔχειν.

Das Argument V. 10 findet sich auch Röm. 8, 32. Hier sehen wir deutlich, dass der eigentliche Sinn und Nerv des Gedankens nicht im Aufopfern des Sohnes,

<sup>1)</sup> So auch Beda: diligamus invicem. Multum commendavit caritatem, quam dixit ex deo esse.

menschlich dargestellt, lag, sondern in der Bestimmung desselben für Unwürdige. Vrgl. hierzu Köm. 5, 6 ff. Έν τούτφ ἐστί: darin besteht sie. ἀγάπη ist, wie 3, 16, nicht die Liebe Gottes [de Wetle], sondern die Liebe überhaupt, also die volle, rechte Liebe. Οὐχ ὅτι — ἀλλὶ ὅτι — entweder hat das zweimalige ὅτι verschiedene Bedeutung (nicht als wenn — sondern darin, dass), oder es ist eine ungenaue Zusammenstellung für ὅτι αὐτός u. s. w. ἡμῶν μὴ ἀγαπησάντων. Der Sinn ist jedenfalls: darin, dass er uns Unwürdigen Liebe erwies, nämlich πρῶτος, wie es V. 19 heisst. Ἡγάπ. καὶ ἀπέστειλε für ἀγαπήσας ἀπέστειλε. In solchen Stellen von der Liebe in der Aufopferung Christi wechseln Gott (Evang. 3, 16) und Christus (Eph. 5, 2. Apok. 1, 5) mit einander ab. Ἱλασμόν — ἡμῶν 2, 2.

V. 11. El - siguidem, wie Ev. 13, 14. 17. "Da uns nun Gott so liebt, so sollen auch wir einander lieben", ihn nachahmend. V. 12-16: Menschenliebe führt zur Vereinigung mit Gott und Christus; nämlich nicht blos so, dass (V. 16) uns diese als Lohn zu Theil würde, sondern dass sie uns (V. 12) für die edelsten Zustände fähig macht. Osov τεθέαται Ev. 1, 18, dort έωρακε; wahrscheinlich eine alte, heilige Formel - nicht blos die Mosaische. Hier bedeutet sie weniger die Unerkennbarkeit Gottes als die Unnahbarkeit, Wesensentfernung. Gewöhnlich (auch von Lücke) wird nun der folgende Satz so mit diesem Hauptsatze verbunden: da wir Gott keine Liebe erweisen können, so müssen wir es den Menschen, und dieses gefällt Gott. Aber dass wir Gott nicht liehen könnten, wollte der Schriftsteller gewiss nicht sagen. Vielmehr (de Wette, Rickli, Johannsen, die Mystiker, freilich mit Ueberspannung): nur eine Verbindung des Gemülhs mit Gott findet Statt, und diese wird gegenseilig durch die Liebe. Diese macht fähig für die Zustände des Gemüths, in denen sich Gott mit den Menschen vereinigt. "Lieben wir einander, so ist Gott mit uns

verbunden (3, 24) und wir lieben ihn." Auch hier ist αγάπη θεοῦ wohl Liebe zu Gott (2, 5, 3, 17, 5, 3), τετελειωμ., wie V. 18. Die Liebe zu Gott ist Grund und Element unserer Gemeinschaft mit ihm. Den inneren Zusammenhang von Beiden setzt der Apostel nicht bestimmter aus einander. Vielmehr giebt er V. 13 und 14 zwei Merkmale an, an denen die Vereinigung mit Gott zu erkennen sei: die Geistesgabe (3, 24 den Worten nach ganz wie V. 13) -- und den lebendigen Glauben an Christus.

V. 13. "Daran erkennen wir die lebendige Gemeinschaft mit Gott, dass er uns von seinem Geiste

gegeben hat," d. h. wenn er uns gegeben hat.

V. 14 u. 15. Im Glauben an Jesus liegt eine Gewähr für die Gemeinschaft mit Gott; nämlich insofern sich in jenem Glauben ein Verständniss des göttlichen Heilswerkes darlegt. Hueis sind die Augenzeugen der christlichen Geschichte 1, 1. Θεᾶσθαι, wie dort ὁρᾶν, bezeichnet hier alle Arten unmittelbarer Ueberzeugung in sich. Bei τεθεάμεθα ist nicht nöthig, Etwas zu suppliren: Wir haben es gesehen. Σωτήο τοῦ κόσμου Ev. 4, 42; es ist Prädicat zu ἀπέσταλκε. V. 15 wird es neben ὁ νίὸς τοῦ θεοῦ weggelassen; dieses bedeutet dann den Gottessohn in seiner ganzen Eigenschaft.

V. 15. "Wer dieses bekennt, der steht in lebendiger Gemeinschaft mit Gott." Aus jenem ist dieses zu erkennen. V. 16. Eine andere Auffassung desselben Gedankens mit V. 12: Menschenliebe führt zur Gemeinschaft mit Gott, weil der liebende Gott sie mit dieser seiner Gemeinschaft belohnt. Kal ήμεῖς beginnt, wie V. 14. Doch braucht ήμεῖς hier nicht blos jene Augenzeugen zu bedeuten, sondern überhaupt die christlichen Menschen. Γυώναι καί πιστ. ist oft im Evangelium verbunden (6, 69. 17, 8) und dort besprochen worden. Glaube ist bei Johannes immer die Ueberzeugung nach der Erkenntniss." Wir haben erkannt die Liebe und sind gläubig an sie geworden."

"Εχει εν ήμιν (vrgl. εφανερώθη εν ήμιν V. 9): die er an uns hat, d. h. uns bleibend erweist; vgl. Ev. 17, 26. ,,Gott also ist die Liebe"; oder vielleicht soll der Satz, wie V. 8, die allgemeine Liebe Gottes, im Unterschiede von der in Christus erwiesenen, aussprechen.

V. 17 und 18 stehen mit Recht bei Knapp [und in der Schottischen Ausgabel in Parenthese, jedoch unrichtig bei jenem auch V. 19 mit. Es soll dieser Zwischensatz das Beseligende der Gemeinschaft mit Gott darstellen, welche durch die Bruderliebe gewonnen werde. Diese Gemeinschaft war bisher immer vorzugsweise von der sittlichen Seite aufgefasst worden. 'H ἀνάπη ist, wie V. 16, die Bruderliebe, oder wie V. 10. 3, 16 die Liebesgesinnung überhaupt. Mεθ' ήμῶν heisst nicht gegenseitig (Lücke - anders verhält es sich mit 1, 17, wo κοινωνία μετ' αλλήλων stand), sondern: bei uns, in uns (2 Joh. 2. 2 Kor. 13, 13). Die Formel ἐν ἡμῖν hatte V. 9 u. 16 nur äusserliche Bedeutung gehabt. Τετελείωται braucht auch nicht zu bedeuten: erweist sich als vollkommen, vielmehr: dann ist sie ganz vollkommen geworden. Έν τούτω ίνα wie Ev. 15, 8 [S. 103]. Παθό. εχειν steht nicht, wie 3, 21, sondern wie 2, 28: Zuversicht haben am Tage des Gerichts. "Εχωμεν: haben können, oder gewiss haben, wie Exouev 5, 15, von der zukünstigen Zeit gesagt. Denn der Tag des Gerichts ist ohne Zweisel das Gericht des zukünstigen Lebens. Huéva braucht nicht den bestimmten messianischen Tag. den der Parusie, zu bedeuten; es ist der einmal gewöhnliche Ausdruck für göttliche Acte. Lange dachte an gerichtliche Entscheidungen heidnischer Obrigkeiten; Paulus erklärt ev nukog: auf den Tag hin, dessen gedenkend. Ekelvos ist wieder Christus; vgl. 3, 16. Έν τῷ κόσμφ, wie Ev. 17, 11, entgegen der ἡμέρα κρίσεως: im irdischen Leben. Έσμέν, nämlich dann. wenn wir Liebe haben. Also: denn dann sind wir von seiner Lebensgesinnung, wir erscheinen vor ihm als

Würdige. Ganz ausser dem Zusammenhange würde der Gedanke stehen, wenn wir ihn nach Ev. 5, 27 fassten: Wir sind dem Richter mehr als einem menschlichen Wesen.

V. 18 folgt ein zweiter Beseligungsgrund in der Gesinnung der Liebe. Ueberhaupt verträgt sich Liebe nicht mit Furcht. Er meint dieses wohl nicht blos von der Liebe Gottes, sondern ganz psychologischlogisch: Liebe und Furcht seien unverträgliche Gefühle. 'Εν τη αγάπη: bei, neben der Liebe. "Sondern die vollkommene Liebe stösst die Furcht aus." Der letzte Satz des Verses spricht dasselbe vom Gegentheil aus: "der Fürchtende hat die volle, ganze (τετελ. wie V. 17) Liebe nicht in sich." Dazwischen: δ φόβος κόλασιν έγει. Diese Formel hat etwas Dunkles, aber die Lesart steht fest. Grotius conjicirte nóλουσιν (decurtatio, Verstümmelung der Liebe), Lambertus Bos κώλυσιν, Worte, die an sich schon ganz unpassend sind. Weder kann der Sinn sein: Furcht wird gestraft (κόλ. ἔγει, wie μίσθον ἔγει Matth. 6, 1), noch kann κόλασις inneres Leiden, Pein bedeuten (Luther, Rickli, Bretschneider: animum cruciat 1); sondern (Paulus) eyet heisst: hält fest, tenet, denkt daran, nämlich an Strafe, und das Ganze: Furcht weiss nichts von Milde, Liebe.

V. 19 führt den letzten Gedanken durch den allgemeinen Satz ein, wie er V. 10 u. 16 stand. "Wir sind ihm Liebe schuldig," aber V. 20 ff.: diese kann nicht sein ohne Menschenliebe; denn Beides ist Eins. Αγαπώμεν ist gewiss Conjunctiv, wie V. 7. Beza und Rickli hielten die Form für den Indicativ. Πρώτος (Ev. 1, 30) bedeutet vielleicht mehr als αὐτός V. 10, nicht blos zuerst, indem wir unwürdig, ohne Liebe zu ihm waren, sondern auch: er ist Beispiel, Ideal der Liebe.

<sup>1)</sup> Aehnlich Beda: torquet cor conscientia peccatorum, quod nondum facta est justificatis.

Also V. 20 bis Kap. 5, 5: Menschen - und Gottesliebe sind sogar Eins und Dasselbe; V. 20: an sich sind sie Eins; V. 21: nach der göttlichen Erklärung sind sie es; 5, 1: sie sind durch ihren Gegenstand wesentlich verbunden: V. 2: sie lassen sich aus einander erkennen; dann V. 3-5 ermunternder Beisatz. Im Allgemeinen ähnlich mit V. 20 ist 3, 17. Έάν τις είπη, wie 2, 4. Ψεύστης ἐστίν 1, 6. 2, 4. Auch hier hält der Apostel Selbsttäuschung für unmöglich. "Wer seinen Bruder nicht liebt, den er sieht, wie kann er Gott lieben, den er nicht sieht?" Das Gefühl der Liebe, meint er, müsse sich, wo es vorhanden ist, zuerst auf das Nähere, Gegenwärtige richten. Hoc δύναται αγαπαν ist doppelsinnig. Entweder: wie kann er dazu gelangen? oder: wie kann man annehmen, dass er liebe? Das Zweite ist wahrscheinlicher; denn bei dem Ersten würde doch ein Liebenwollen vorausgesetzt.

V. 21. Sinnvoll wird dem allgemeinen Vernunftgrunde der positive an die Seite gestellt (vrgl. 2, 7). Gott oder Christus wolle das Eine, wie das Andere. Doch ist es wahrscheinlicher, dass unter αὐτός Gott zu verstehen sei 1), obgleich τον θεόν im Fortgange der Rede steht. Denn es lag ja in dem Begriff Gottes besondere Bedeutung. Auch würde doch zu unbestimmt auf ein Gebot Christi hingewiesen, das so doch, so viel wir wissen, nicht gegeben war. Indessen könnte der Geist Christi gemeint sein, der das Gesetz gegeben hätte. Aber wenn Gott gemeint ist, so wird wohl auf die in den Evangelien öfters zusammengesetzten Stellen hingewiesen (Matth. 22, 37 ff.): 3 Mos. 19, 18. 5 Mos. 6, 5. Der Sinn ist zuletzt derselbe mit der Ausführung im Briefe Jakob. 2, 18 über πίστις und ἔογα.

<sup>1)</sup> Beda S. 746 setzt geradezu in seinem Texte (nach der Vulg.) a Deo, mit der Erklärung: quomodo enim diligis eum, enjus odisti mandatum? Quis est, qui dicet: diligo imperatorem, sed alli leges ejus?

Kap. 5, V. 1. Ein drittes Argument dafür, dass Gottesliebe nicht ohne Menschenliebe sein könne: In der Liebe Gottes als Vaters liege zugleich die Liebe der Menschen als Brüder; also enthalte der Vatername Gottes die Idee eines grossen Familienverbandes. In gleichem Sinne wird daher in den drei Evangelien (Matth. 6, 14 f.) bei Ermahnungen zur Bruderliebe Gott als Vater bezeichnet. Doch ist hier vom geistigen Vater, dem Wiedergebährenden, die Rede: daher handelt die Stelle eigentlich nur von christlicher Bruderliebe. Ο Χοιστός wechselt ab mit ὁ νίὸς τοῦ 9 cov. Dadurch wird aber bei Johannes mehr der Begriff von & Xoιστός erhöht als der vom Gottessohne herabgedrückt. Es ist der Auserwählte, der Gottbetraute und Gottbestimmte κατ' εξογήν. Έκ τοῦ θεοῦ γεγένν. wie 4, 7. Doch hier (vgl. V. 2) hat es mehr äusserliche Bedeutung: er ist Gottes Kind. Aber der ganze Satz wird als Grundsatz entweder überhaupt oder als im Vorigen erwiesen vorausgesetzt. Kai nas dieses ist die Folgerung aus dem Vorigen 1). Kai: und nun, oder: aber ja, atqui. "Wer den Vater liebt, liebt auch den Bruder" (τὸν γεγ. abstract: Alles, was so heisst). Entweder ist der Sinn; er soll ihn lieben, oder (und dieses ist richtiger): er thut es natürlicher Weise, weil es ein Zug, Ein Gefühl ist,

V. 2. Beide lassen sich aus einander erkennen. "Daran erkennen wir, dass wir Gottes Kinder lieben, wenn wir Gott lieben und seine Gebote halten." Aus Einem kann man auf das Andere schliessen — so innig verbunden sind sie. Viele haben sich ohne Grund

<sup>1)</sup> Beda nennt diese Verbindung der Gottes- und Menschenliebe sehr sinnvoll, indem Johannes zuerst erwähne, dass Jeder, qui perfecte eredit, aus Gott geboren sei, deinde insinuans, quam justum sit, ut, qui Deum diligit, diligat et eum, qui ex Deo natus est; zugleich liege hierin ein Moment, die Engherzigkeit der Menschen, die Andere, obwohl sie Menschen sind, zu lieben versäumen, darauf hinzuleiten, dass sie wenigstens deshalb lieben, weil der Andere particeps seeum divinae gratiae factus est.

an die Stellung der Sätze in diesem Verse gestossen: die Menschenliebe scheine doch leichter zu erkennen zu sein (vgl. auch 4, 20) als die Liebe Gottes; daher könne nicht jene aus dieser erkannt werden. Aus diesem Grunde vermuthete Grotius als wahrscheinliche Lesart: ὅτι ἀγαπῶμεν τὸν θεόν, ὅταν τὰ τέκνα τοῦ θεοῦ ἀγαπῶμεν. Leichter wäre es, nur die Partikeln ὅταν und ὅτι umzustellen, so dass ὅταν die erste, ὅτι die zweite Stelle erhielte. Aber der Schriftsteller hat wohl absichtlich so geschrieben. Die Menschenliebe ist ja eine zweidentige Erscheinung, und er meint, die wahrhafte (ἀγαπῶμεν ist also zu nehmen: wahrhaft, vollkommen lieben) lasse sich daran erkennen, dass man sie zugleich mit der Liebe Gottes, der Frömmigheit, besitze 1).

Das váo V. 3 bezieht sich auf den letzten Satz V. 2: καί - τηρώμεν, neben der Liebe zu Gott erwähnt. "Denn darin besteht die Liebe zu Gott, dass wir seine Gebote halten." Dasselbe 2, 5. Das Uebrige vom Satze an: καὶ αί ἐντολαὶ αὐτοῦ βαρεῖαι οὐκ εἰσίν bis V. 5 zu Ende, ist, wie gesagt, ermunternder Beisalz. "Im Glauben an Christus ist uns ja dieses Vermögen zu lieben und Gebote zu halten, zu Theil geworden." Der Sieg über die Welt wird hier mit der Liebe gleichgesetzt, oben 2, 6-17 von ihr geschieden. Βαρεΐαι οὐκ εὶσίν, Anderes von dieser Leichtigkeit bei Matth. 11, 30. Dort bezog es sich auf Vernunstgemässheit, Natürlichkeit, Einfachheit - hier darauf, dass man für das Halten derselben schon mit dem Glauben die Fähigkeit von Christus empfangen habe.

V. 4. "Οτι — κόσμον ist als Forderung ausgesprochen; das Folgende καὶ αὔτη fügt die Möglichkeit bei, welche wir dafür empfangen. Wie der Glaube an Christus diese Erfüllung möglich, leicht mache,

<sup>1)</sup> Sehr richtig Beda: ille ergo solus recte proximum diligere probatur, qui et conditoris amore flagrare cognoscitur.

erklärt er hier nicht genauer; er fasst es wohl ganz allgemein, nach alle dem, was in der christlichen Sache von sittlichem Element inne liege. Ganz gleich ist Röm. 7, 25. — Θτι ist ganz richtig gebraucht; es beginnt den Beweis von βαρ. — εἰσίν V. 3. Nicht bedürfen wir also der Conjectur Bentley's: ἔτι. Πᾶν τό ist Johanneische Formel für πάντες Ev. 3, 6. Das γεγενν. ἐκ τοῦ θεοῦ hat nämlich hier, wie V. 1, blos äusserliche Bedeutung: was die Würde hat von Gotteskindern. Νικᾶν τὸν κόσμον 4, 4, vrgl. mit 2, 13 f. νικᾶν τὸν πον.: sich unverführt erhalten. Καὶ αῦτη ἐστίν — in eurem Glauben liegt schon der Sieg über die Welt. Die Sprache ist uneigentlich, rednerisch: das ist schon gewonnener Sieg, dass ihr gläubig geworden seid.

Dasselbe, nur steigernd, allgemein, wird V. 5 ausgesprochen: es giebt gar keine andere Art, Möglichkeit, die Welt zu überwinden, als diesen Glauben an Christus. 'Ο πιστεύων wie V. 1, und Umschreibung der V. 4 genannten πίστις. Der christliche Glaube wird auch hier ganz von seiner sittlichen Seite aufgefasst.

Der übrige Theil des Briefes V. 6 ff. führt nun auf den Eingang desselben zurück 1, 3. 4, ausführend unsere Bestimmung für Gemeinschaft mit Gott und Christus. Doch wird diese hier vorzugsweise auf die Person Christi und auf die alwvios son durch dieselbe hingewendet. Dafür habe er auch geschrieben (V. 13 ff.), dass sie, mit Christus vereint, unendliches Leben gewönnen. Vrgl. Knapp ad locum 1 Joann. 5, 6 ff. in den Scrr. var. arg., S. 155 ff.

V. 6. Οὐτος ist Subject, ὁ ἐλθών Prädikat, 'Iŋσοῦς ὁ Χριστός Beisatz. Knapp, Lücke und Paulus nehmen οὖτος als Prädikat, sich auf das Vorige beziehend, auf ὁ νίὺς τοῦ θεοῦ. Dann würde Ἰησ. ὁ Χριστ. völlig müssig dabei stehen. Ἐρχεσθαι in der gewöhnlichen Bedeutung, vgl. 4, 2: unter den Menschen erscheinen nach göttlicher Bestimmung. Im ἐλθών liegt

also keine besondere Bedeutung, vielmehr haben diese erst die Prädicate: δι' εδατος -: bewährt, erwiesen durch -, gleichsam durch dieselben hindurch erschienen. Mit διά wechselt sogleich ev ab (Luther hat Beides mit übersetzt), und im Folgenden hier und V. 9 werden die Formeln durch μαρτυρείσθαι erklärt. Was aber dieses Zeugniss bedeuten solle, wird V. 11 und 12 erklärt, nämlich ein Zeugniss durch die That, durch den Erfolg, den Segen. De Welte erklärt: wirksam durch -. Aber die mehr passive Bedeutung (bewährt) liegt V. 9 (Zeugniss des Vaters für ihn). Aehnlich ist Hebr. 9, 12 δι' αίματος είσηλθεν. Die Bezeichnung: durch Wasser und Blut erwiesen, und die Ausführung V. 7 u. 8 hat etwas absichtlich Räthselhaftes. Johannes liebt diese Art in unserem Briefe: 2, 7 f. 12-14. Vielleicht hat ihm bei Wasser und Blut absichtlich eine besondere Beziehung vorgeschwebt. Nicht wahrscheinlich ist, dass er auf die Erzählung oder Begebenheit Ev. 19, 34 habe hindeuten wollen. Hinwiederum haben Weisse (die evang. Gesch. 1. Bd. S. 100) und Bauer behauptet, jene Erzählung sei aus unserer Stelle entstanden. Aber Wasser und Blut wurden bei jeder Weihe angewendet (3 Mos. 14, 5 ff.) und waren von Alters her heilige Bilder. Nach Hebr. 9, 19 [Exod. 24, 5 f.] waren sie auch angewendet worden bei der Weihe des israelitischen Bundes. Hier aber sollte ja das Kommen Jesu zum neuen Bunde beschrieben werden. Gewiss ist Taufe und Tod (alua 1, 7) gemeint, natürlich sein Tod - die Väter verstanden es gewöhnlich vom Märtyrertode der Seinen. Doch könnte es zweifelhaft scheinen, welche Taufe? ob seine eigene durch Johannes den Täufer, oder die von ihm gestiftete 1)? Auch Ev. 3, 3 ff. [I. Bd. S. 108] schwankte

<sup>1)</sup> Beides Beda: non solum baptizari propter nostram ablutionem dignatus est, ut nobis baptismi sacramentum consecraret et traderet, verum etiam sanguinem suum dedit pro nobis, sua nos passione redimens, cujus sacramentis semper refecti nutriremur ad salutem.

die Auslegung des ύδωρ immer. Indessen kommt mehr Bedeutung und Ordnung in die Stelle, wenn man jene, seine eigene, versteht als den Anfang seines öffentlichen Lebens angesehen. So stellen die drei Worte: Wasser. Blut und Geist drei Epochen der Segnungen Christi dar: im Beginne, am Schlusse seiner Laufbahn, nach seinem Scheiden. Unter den unzähligen anderen Deutungen des εδωρ und alua sind zu bemerken: 1) diejenigen, welche die Worte uneigentlich nehmen: Grotius als Hendiadyoin: unschuldiger Tod; Andere: Besserung, Versöhnung u. s. w. 2) Diejenigen, welche eine Beziehung auf Taufe und Abendmahl in den Worten fanden (Carpzov - Augusti, dieser sah im ανεθμα nach Ev. 20, 22 ff. die Absolution). Diese Deutung wird durch das ελθών widerlegt; auch konnte αίμα nicht für sich das Abendmahl, als Gedächtniss oder Symbol seines Todes, bedeuten. 3) Wetstein und Paulus verstanden vom und aina von der menschlichen Natur, vielleicht mit Rücksicht auf Ev. 19, 35, πυεύμα von dem Menschengeiste Jesu; Alles gegen die Doketen gesprochen. Οὐκ - αίματι: durch Segnungen nicht blos in der Taufe, sondern im Tode wie in der Taufe. Gewiss sollen die Worte nicht nur die Vorstellung ausdrücken, dass in seinem Leben vom Anfang bis zum Ende sich sein Segen bewährt habe, sondern sie sind wohl gegen die Verachtung des Kreuzestodes beigesetzt 1 Kor. 1, 23.

Das dritte Zeugniss, das des Geistes, ist so zu verstehen: in der Uebereinstimmung einer nach Sinn und Krast göttlichen Gabe mit der Sache Christi erweise sich die Herrlichkeit dieser. Andere Wendungen dieses Zeugnisses des Geistes: 3, 24, 4, 13; aber wie hier Ev. 15, 26. Anders bei Paulus 1 Kor. 2, 4: die Herrlichkeit des Geistes beweise die Erhabenheit der Sache und Person Christi. "Οτι – άλήθεια – nicht: zeugt, dass der Geist Wahrheit ist (Luther, Beza). Dann müsste πνεύμα im Doppelsinne stehen: der Geist zeugt, dass die geistige Sache Wahrheit ist. Nach

dieser Fassung las daher die lateinische Kirche, auch die Vulg. [quoniam Christus est veritas], statt des zweiten avevua gewöhnlich Christus 1). Diese Bedeutung des ανεδμα ist nur eine Paulinische (2 Kor. 3, 6), und ein solcher Doppelsinn in Einem Satze unstatthaft. Vielmehr sind die Worte zu übersetzen: denn der Geist ist Wahrheit: d. h. nicht blos: täuscht nicht, sondern stimmt überein mit der christlichen Sache, hier im Zusammenhange: stimmt in Segnungen überein; vgl. Ev. 15, 26 und das πνεθμα τῆς άληθείας oben 4, 6, Ev. 14, 17. 16, 13. Wenn man nun den Zwischensatz von den drei himmlischen Zeugen hinweglässt V. 7 u. 8, von er to odoavo - yn, so folgt im ersten Satze V. 7 u. 8 von den Worten an τὸ πνεῦμα καὶ τὸ εδωο noch eine bestimmte Zusammenstellung der drei Zeugen, von denen er gesprochen hatte. Diese ist hier nun mit Beziehung auf das israelitische Gesetz geschehen, dass Alles vor zwei oder drei Zeugen geschehen solle, 5 Mos. 17, 6. 19, 15., vrgl. mit Matth. 18, 16. Joh. 8, 17. Denn ausdrücklich bezieht sich auf dieses Gesetz V. 9, wo von der Gültigkeit des Menschenzeugnisses die Rede ist. Durch diese Beziehung sollte eine gewisse Feierlichkeit in die Stelle kommen. Deswegen ist auch das Masculinum τρεῖς gebraucht worden.

"Folglich sind da drei Zeugen, und zwar εἰς τὸ εν", wie Ev. 17, 23 (Johannsen: nicht zu trennen; vielmehr: übereinstimmend). Aber zwischen inne stand nun vormals im gewöhnlichen Texte V. 7 u. 8 nach μαρτυροῦντες: im Himmel, der Vater, der Logos und der heilige Geist, und diese Drei sind Eins. Und Drei bezeugen auf der Erde: τὸ πνεῦμα u. s. w. Die Stelle

<sup>1)</sup> So auch Reda mit der Deutung auf den über den getauften Xtus herabsteigenden Geist: testimonium illi perhibens, quia veritas est, hoc est, verus dei filius, verus mediator dei et hominum, verus humani generis redemtor ac reconciliator, vere ipse mundus ab omni conlagione peccati, vere sufficiens tollere peccata mundi.

ist entschieden unächt. Ausführlich handelt hierüber Griesbach im Appendix zum 2ten Bande seiner Ausg. des N. Test.: diatribe in locum 1 Joh. 5, 7. 8. Alle neuesten Ausleger geben das Aeusserliche an, übersichtlich zusammengestellt in Schott's Nov. Test. 4te Aufl. S. 788. In Deutschland hat auch die Kritik der katholischen Kirche (Scholz) die Unächtheit gegen die Vulg. zugestanden. Auch die praktischen Ausleger, Rickli und Johannsen haben die Unächtheit jener Worte besprochen, um so angemessener dieses, als Luther in seiner Bibelübersetzung, den Erasmus 1) folgend, die Worte immer übergangen hat. Erst nach seinem Tode (seit 1593) haben sie [Frankfurter und] Wittenberger Ausgaben und dann die meisten folgenden aufgenommen. Auch in Randbemerkungen hat er sich vielfach gegen sie erklärt.

Nur in der englischen Kirche giebt es noch Vertheidiger der Stelle. Fassen wir die Gegengründe kurz zusammen: 1) In der lateinischen Kirche sind die Worte zuerst im 5ten Jahrhundert bei Vigilius von Tapsus theils in der Schrift contra Varimadum Arianum, theils in mehren anderen zu lesen. Aber grosser Verdacht ist, dass er sie, wie manches Andere, erdichtet haben mag. Stehend sind die Worte erst nach dem 8ten Jahrh. geworden. Die griechische Kirche<sup>2</sup>)

<sup>1)</sup> In den ersten beiden Ausgaben 1516 und 1518 liess er die Worte aus; erst in der dritten Ausgabe vom J. 1522 hat er sie auf die Auctorität des einzigen Cod. 34 (Dublinensis) aus dem 16ten Jahrhundert aufgenommen, ne cui caussa esset calumniandi. Durch Robert Stephanus 1546—1569 und Elzevir kamen sie in den gewöhnlichen Text; bei Curcelläus sind sie eingeklammert.

<sup>2)</sup> Baumgarten-Crusius Compendium der Dogmengeschichte S. 420 verweist auf Mogilas [Confess. orthod. 1, 9.9, in meiner Ausg. der libri symb. eccles. Orient. S. 65]. Schon Cyrillus Lukaris hat sie in seiner Confessio art. 1. (in der Genfer Ausgabe 1633 mit ausgeschriebenen Citaten S. 4). Durch diese Bekenntniss-Schriften und die unter Cyrill's Aufsicht entstandene neugriechische Uebersetzung (1638) erhielt die Stelle in jener Kirche Anerkennung.

hat sie erst seit dem 15ten Jahrhundert aus der lateinischen angenommen, daher der Text sehr verschieden geblieben ist, weil man verschiedene Uebersetzungen vor Augen hatte. Auch nur zwei 1) neue griechische Manuscripte haben sie. 2) Der Ursprung derselben lag wahrscheinlich in einer Allegorie aus dem Masculinum τοείς. Man wollte die drei Himmlischen als Urheber ienes dreifachen Irdischen darstellen. 3) Die inneren Gründe sind nicht weniger entscheidend. Es sind vornehmlich folgende vier: a) Der ganze Sinn der Stelle ist unverständlich. Denn wenn man das dreifache himmlische Zeugniss als ein für sich bestehendes nehmen will, so ist nicht klar, wo und wie dasselbe habe abgelegt sein sollen - und versteht man es von einem in jenen drei irdischen Dingen dargelegten, so wäre es ja kein himmlisches. b) Die Stelle V. 9-12 bezieht sich ganz und gar auf die Zeugnisse auf Erden. c) Die ganze Form, auch die eigenthümliche Art hat etwas Unapostolisches, Kirchliches. d) Der Name Logos wird bei Johannes, da wo er gebraucht wird, nur neben dem Namen 9 865, nicht aber neben dem Vaternamen gebraucht.

V. 9-12. Es sei ein göttliches Zeugniss, das in jenen Dreien dargelegte, und es werde in der Beseligung des Gemüths abgelegt. Et wie 4, 12 êåv, quandoquidem. "Nehmen wir doch das Zeugniss an," gesetzlich nämlich. Dieser Begriss des Gesetzlichen, Förmlichen liegt in  $\tau \dot{\eta} v \mu a \varrho \tau$ .  $\tau \dot{\varrho} v \dot{\varrho} v \vartheta \varrho$ . Das  $\lambda a \mu \beta$ .  $\mu a \varrho \tau v \varrho t a v$  auch Ev. 3, 11. 32 f.  $H = \hat{\epsilon} \sigma \tau t r$  abgekürzt für  $\mu v \dot{\varrho} \dot{\varrho} \kappa v \varepsilon \tau$ , oder eida $\mu \varepsilon v \ddot{\varrho} \tau v = u$ nd dem Sinne nach  $\mu a \lambda \lambda \varrho v \delta \varepsilon t \lambda a \mu \beta \dot{\varrho} \tau v v$ . A $\delta \tau \eta$ : das dreisache Zeugniss auf Erden V. 6 u 8. "Ein wahrhaftes Gotteszeugniss ist jenes für den Sohn abgelegte."

<sup>1)</sup> Hefele in der Tübinger theol. Quartalschrift. 1844. 2. St. St. 275 f. nennt bei Gelegenheit der Vertheidigung der cdit. Complutensis, in der zuerst dieses comma Joanneum im Druck erschien 1515, drei griechische Codd., den Dubliner (no. 34) und zwei andere erst von Scholz verglichene no. 162 (ein Fatic.) und 173.

V. 10. "Also glaubt an Gott selbst, wer an Jesum glaubt." Dieser Gedanke bedeutet bei Johannes sonst (12, 44 ff. S. 69): in Christus stelle sich das Göttliche dar; an jenen glaubend zeige man sich empfänglich für Gott. Hier aber mehr äusserlich: Gott habe in grossen Thatsachen für Christum gesprochen. "Εχει έν έαυτῷ = τηρεῖ, servat, observat (Ev. 5, 58 λόγου μένοντα εν αύτῶ ἔγειν), την μαοτυρίαν, wie im Vorigen und sogleich Folgenden dabei steht: ην - αύτοῦ. Der Gegensatz ist sehr kräftig ausgedrückt: der Nichtglaubende lästert Gott sogar; nämlich indem er behauptet. Gott habe eine falsche Sache unterstützt. Der Apostel setzt voraus, dass ein Solcher selbst das göttliche Zeugniss anerkenne, aber es bewusst und absichtlich zurückweise; vrgl. 1, 10 ψευστήν ποιούμεν αὐτόν. Die gewöhnliche Schreibart ist im Anfange dieses Gegensatzes ὁ μὴ πιστεύων τῷ θεῷ. Sehr beglaubigt und von Lachmann aufgenommen ist τω νίω. Aber 1) würde es dann heissen: εἰς τὸν νίόν; 2) αὐτόν muss sich auf das letztgenannte Subject beziehen; dieses aber ist Gott; 3) der Gegensatz soll ja gesteigert sein. "Ort - Worte, wie V. 9. "Ort aber bedeutet nicht sowohl denn als indem.

V. 11 und 12. Das göttliche Zeugniss besteht in der göttlichen Segnung, welche von Jesus herkommt. Αῦτη ἐστὶν ὅτι: darin besteht es, dass —. In der Beseligung (und zugleich wird immer in der αἰώνιος ζωή das höhere, unendliche Dasein, Geistesleben gedacht) besteht das göttliche Zeugniss. Καὶ αὕτη — zwar ist es ganz Johanneisch, dergleichen Sätze selbstständig beizufügen; doch ist es hier angemessener, auch diesen Satz von ὅτι abhängen zu lassen. Denn das Zeugniss bestand ja eben in den beiden Dingen, Beseligung und zwar durch Jesum. V. 12 enthält die Bestätigung des Vorigen: gewiss ist das innere Heil durch die Verbindung mit dem Gottessohne zu erlangen. Ἔχειν τὸν νίον 2, 23; dort = ὁμολογεῖν.

Bis zum Schluss werden diese Gedanken nun er-

mahnend ausgeführt. Dafür habe er geschrieben, dass sie sich immer dieses Heil verschaffen sollen. V. 13. Ταῦτα ἔγραψα 1, 4. 2, 1. 7. 12. Und ταῦτα geht gewiss (anders de Wette) auf den ganzen Brief 1). Hier hat er sie nur erkennen lassen wollen, im Ev. 20, 31 zum Glücke führen. "Wisst, dass ihr habt (haben könnet oder werdet), dafern ihr glaubt an ihn als Gottessohn." Doch ist die Schreibart des Verses sehr verschieden. Die neuere Kritik [seit Griesbach] liest so: ἔγραψα ύμιν, ίνα είδητε, ὅτι ζωὴν αἰώνιον ἔγετε [Lachmann und Hahn: ζωήν έγετε αλώνιον] οί πιστεύοντες είς τὸ ὄνομα τοῦ νίοῦ τοῦ θεοῦ. Vormals war rec.: έχο, ύμιν τοις πιστεύουσιν είς τὸ ὄνομα τοῦ υίοῦ τοῦ θεοῦ, ΐνα είδῆτε, ὅτι ζωὴν ἔγετε αἰών. Καὶ ΐνα πιστεύητε είς -. Wenn so gelesen wird (und vielleicht ist die neue Schreibart nur Verbesserung), so hat der Apostel einen zweifachen Begriff von Glauben ausgedrückt (vgl. Röm. 1, 17): einen vorangehenden, herzuführenden, und einen vollendenden 2).

V. 14—17 und dann 18 ff. werden die Folgen der Gemeinschaft mit Gott dargelegt: fortwährend empfangen sie sittliche Kraft von Gott — sie, die selbst sittlich kräftig sind. Αυτη δοτίν ή παζόησία: darauf gründet sich der Freimuth, den wir zu ihm haben, nämlich durch die αλώνιος ξωή, ὅτι — ἐΠοὸς αὐτόν: zu Gott, welcher ja gewöhnlich der Gebeterhörende ist. "Dass er uns erhört, wenn wir Etwas nach seinem Willen bitten," κατά τὸ θέλημα αὐτοῦ: in geistiger, sittlicher Art. Denn dieses, wie gesagt, ist die unbedingte Gebetserhörung bei den Aposteln.

V. 16 u. 17 waren in der Kirche sehr bedeutend für Sitte und Moral. Aus ihnen leitete man die Sün-

<sup>1)</sup> Bengel Gnom.: haec, quae in hac epistola habentur. Verbum scribo in exord. 1, 4 nunc in conclusione fit praeteritum scripsi.

<sup>2)</sup> Des Etwas fühlte auch Bengel. Er bemerkt zu τοῖς — θεοῦ: summa versus 5—10, und zu καὶ ἐνα πιστ.: scilicet sub propiore spe vitae. Id fluit ex V. 12. Plane in fide esse debemus.

den zum Tode ab, peccata mortalia, sieben an der Zahl [aufgezählt in der Conf. orthod. III. q. 23. l. l. S. 2741. Der Gedanke der Stelle ist leicht aus dem Zusammenhange zu begreifen: "Eine solche Fülle geistigen Lebens mache so zuversichtlich, auch für Andere geistige Kräfte zu erbitten;" schasse sich also auch geistigen Einfluss auf Andere. Sieht Jemand seinen Bruder eine Sünde nicht zum Tode begehen, so mag er für ihn beten, und er wird ihm Leben verschaffen, solchen nämlich, welche nicht zum Tode sündigen. Das Folgende dann in V. 16 und 17 soll diese Bedingung noch mehr hervorheben: Sünde zum Tode dürse es nicht sein. Ohne Zweisel war der Ausdruck άμαοτ, ποὺς θάνατον ein wenigstens im Judenthum schon gangbarer, wie er es noch bei den späteren Juden war, vielleicht aus 4 Mos. 18, 22 άμαρτία θανατηφόρος (im Original: zum Tode). Aber der Schriftsteller denkt ihn in seinem Sinne. Offenbar steht es dem ζωήν αλώνιον διδόναι entgegen; also θάνατος wie 3, 14, vrgl. mit Jak. 5, 20 (ψυγήν σώσει ἐκ θανάτου): Sündenzustand, aus dem keine Wiederherstellung möglich ist (Lücke, de Wette), wie er Hebr. 6, 4 st. beschrieben wird. Demnach meint der Apostel sittlich Unrettbare, natürlich durch sich selbst. Gedacht also wird unter jener Sünde die volle Abwendung von Gott und dem Evangelium 1). Δώσει -Subject ist der Bittende, nicht Gott; das Verbum steht auch nicht impersonal (Vulg.: dabitur). Es bedeutet: verschaffen, comparare, aber sicher, wirklich; vgl. Luk. 16, 9: δέγεσθαι. Οδ - λέγω: ich verspreche nicht, oder fordere nicht dazu auf.

V. 17. 'Αδικία: Gesetzwidrigkeit; also weniger als άνομία 3, 4. V. 18 ff. der andere Erfolg der αλώνιος

<sup>1)</sup> Rengel: Peccatum ad mortem est peccatum non obvium, neque subitum, sed talis status animae, in quo fides et amor et spes, in summa, vita nova exstincta est: si quis sciens volensque mortem amplectitur, non ex illecebris carnis, sed ex amore peccati, sub ratione peccati.

ξωή: eigene, sichere sittliche Kraft; μὴ ἁμαρτάνειν 2, 1; οὐ δύνασθαι ἁμαρτάνειν 3, 9. Γεγενν. — θεοῦ V. 1 u. 2: die christliche Bestimmung ist also dieses. Ὁ γεννηθείς (absichtlich wohl abwechselnd mit γεγεννημένος): als solcher "bewahrt er sich und Satan greift ihn nicht an." Τηρεῖν ἐαντόν steht hier allein ohne Prädicat, wie sonst ἀγνόν dabei steht l Tim. 5, 22, oder ἄσπιλον Jak. 1, 27. Wie es hier heisst: er bewahrt sich selbst, so anderwärts: Gott ihn l Thess. 5, 23. Οὐχ ἄπτεται — φεύξεται ἀφ' ὑμῶν Jak. 4, 7; weniger ist l Petr. 5, 9: ῷ ἀντίστητε. Satan wagt es nicht, ihn anzugreifen; der Mensch steht also über der Versuchung. Denn, heisst es Jak. 1, 13—15, in der Versuchung wirkt immer schon der unlautere Sinn des Menschen.

V. 19. Die beiden Sätze beziehen sich genau auf den vorigen Vers. "Wir sind von der göttlichen Art — das Böse umgiebt uns überall." Ἐκ τοῦ θεοῦ ἐσμεν mag hier dem γεννηθήναι ἐκ θεοῦ entsprechen. Θλος ὁ κόσμος umfasst alle Ungeweihten. Κεῖσθαι bedeutet nicht gefangen sein (Phil. 1, 16?), sondern, wie Bretschneider erklärt: obnoxium esse 1). Ganz so bei Homer: θεῶν ἐν γούνασι κεῖται. Έν τῷ πονηρῷ ist bestimmt von ὁ πονηρὸς dem vorigen Verse zufolge abzuleiten, dann auch wegen des Gegensatzes des ἐν τῷ νίῷ V. 20.

V. 20 spricht die ganze, volle Christenbestimmung aus: Gemeinschaft mit Gott durch Christum und unendliches Leben, alώνιος ζωή. — "Ηπει (Εν. 8, 42) = εφανερώθη 3, 5. 8. Διάνοια entspricht hier ganz dem gewöhnlichen ανεῦμα: "Sinn zu erkennen." Aber es hat hier, wie 2 Petr. 3, 1 εὶλικρινής διάνοια, theoretische Bedeutung, wie dieses Wort auch bei Paulus, jedoch nur im schlimmen Sinne bei diesem, gewöhn-

<sup>1)</sup> Bengel: plane jacet (bleibt liegen) per idololatriam, cae citatem, fraudem, vim, lasciviam, impictatem, malitiam omnem in malo, expers et vitae ex deo et diavolas, sensus. Vid. 1 Cor. 5, 10. 11, 32.

lich steht. Zu aln divov fügen Viele (Lücke, gebilligt von de Wette) Deóv; doch wird dieses erst im letzten Satze steigernd beigesetzt. Das Wort steht hier nicht blos den Idolen entgegen (1 Thess. 1, 9); auch bedeutet es wohl mehr als Ev. 17, 3 [S. 120]. Derjenige heisst hier so, welcher Genüge giebt, in quo uno acquiescendum est. Καί έσμεν steht nicht für ώμεν, wie die, Vulg. [ut cognoscamus verum Deum et simus in vero Filio ejus] und Augustin. haben; sondern es ist ein neuer Satz; vgl. 1, 4 f. Γινώσκειν hat, wie oben 2, 3, denselben Sinn mit είναι εν αὐτῷ. Die Bedeutung des neuen Satzes liegt im ἐν τῶ νίῶ αὐτοῦ. "Die Vereinigung mit ihm findet Statt, ist geschehen durch seinen Sohn." Nun das dogmatisch Berühmte ovτος - θεός. Die alte Kirche 1) bezog es mit vieler Uebereinstimmung auf Christus. Dafür wurde von den Dogmatikern seit dem 17ten Jahrhundert der Grund gebraucht, dass ovtos auf das nächstvorhergehende Subject gehen müsse, auf Christus, wogegen schon die Socinianer und Grotius 2 Joh. 7 eingewendet haben. Vielmehr geht οὖτος auf den Hauptbegriff im Vorigen 2); Christus war Nebensubject: durch ihn mit Gott (es wurde daher ev τω νίω αὐτοῦ auch oft weggelassen); und der Gebrauch des Namens ὁ ἀληθινός θεός von Mehren ist ganz gegen den apostolischen Geist. Auch findet sich für Christus nie der Name αἰώνιος ζωή. Daher ist auch das οὖτος nicht zugleich auf Gott (άληθινός θεός) und Christus (αίώνιος ζωή) zu beziehen. Vielmehr: Er, Gott, ist wie άληθινός

<sup>1)</sup> Didymus bei Lücke comment. II. S. 39: ut sciamus verum Deum et simus in vero filio ejus. Hic est verus Deus et vita aeterna. — 'Ο ταύτην την διάνοιαν καὶ τὸν νοῦν ἔχων γινώσκει τὸν κατ' οὐσίαν ἀληθινὸν καὶ ἐστιν ἐν αὐτῷ ἑνούμενος πρὸς αὐτὸν, πρακτικῶς νόησιν αὐτοῦ ἔχων. — Verus filius Dei est Jes. Christ., verus Deus exsistens. Dann Polemik gegen Sabellius.

Wilke die Hermeneutik des Neuen Testaments. 2. Band.
 S. 112.

θεός (was im Vorigen gesagt war), so auch αλώνιος ζωή.

V. 21. Die Idole sind gewiss im eigentlichen Sinne zu verstehen. Die alte Kirche (Irenäus oft) deutete das Wort auf die gnostischen Gotteslehren (auch Rickli). — Vrgl. 1 Kor. 10, 14: φεύγετε ἀπὸ τῆς εἰδωλολατφείας; überhaupt 1 Kor. 8 u. 10. Johannes erinnert sich bei der Erwähnung des wahren Gottes und der verdorbenen Welt ganz natürlich des Idolendienstes, welcher sie umgab — nach Paulus (Röm. 1) zugleich Ursache und Wirkung aller Verdorbenheit des Lebens.

# Der zweite Brief.

Während der erste Brief die nächste Johanneische Hauptschrift ist nach dem Evangelium, sind der zweite und dritte von geringerer Bedeutung im Allgemeinen, für die Lehre, wenngleich charakteristisch und interessant als Freundesschriften.

### Aechtheit der Briefe.

Die Zeugnisse für die beiden Briefe (um einleitend über sie zugleich zu sprechen) gehen auch von Irenaus [adv. haer. 1, 13. 3, 18] aus. Auch die syrische Kirche, welche jetzt die Briefe nicht hat, hat sie nach Hug, der dieses aus Ephrem erweist, gekannt und gebraucht. Doch sind in der griechischen Kirche die Zeugnisse nicht so allgemein und ununterbrochen, wie bei dem ersten Briefe. Origenes zuerst sprach Zweisel gegen beide Briese aus Euseb. H. E. 6. 25: ἔστω δὲ καὶ δευτέραν καὶ τρίτην ἐπεὶ οὐ πάντες φασί γυησίους είναι ταύτας. Dass Clemens Alex. Strom. 2, 15 von einer μείζων ἐπιστολή spricht, beweist nichts gegen einen dieser Briefe; der Comparativ kann auch zweien entgegenstehen. Clemens aber commentirte nach Photius Biblioth. 109 1) alle sieben katholischen Briefe. Jene Zweisel haben nun früher vielleicht nur dem Origenes angehört. Aber ihm jedenfalls folgend rechnet Eusebius H. E. 3, 25 (6, 14)

<sup>1)</sup> Bei der Beurtheilung der Hypotyposen bemerkt er: δ δὲ ὅλος σκόπος ώσανεὶ ξομηνεῖαι τυγχάνουσι τῆς Γενέσεως, τῆς Ἐξόδου, τῶν Πσαλμῶν, τοῦ θείου Παύλου τῶν ἐπιστολῶν καὶ τῶν καθολικῶν καὶ τοῦ Ἐκκλησιαστικοῦ.

diese beiden Briefe zu den Antilegomenen, vielleicht verfasst von einem ετερος δμώνυμος, unter welchem er dann gewiss den Presbyter Johannes verstand, der durch Papias Erzählung (Euseb. H. E. 3, 29) in der Kirche berühmt geworden war. Daher denn Hieron. Catal. 9. 18 zuversichtlich sich ausdrückt: Joannis presbyteri esse asseruntur. War die Sage vom Presbyter Johannes da in der Kirche, so konnte freilich, schon ohne dass man in den Briefen etwas Unapostolisches fand, der Name δ πρεσβ. [2 Joh. 1. 3 Joh. 1] auf solche Meinungen hinführen.

Die alexandrinische Schule (freilich die am Meisten kritische der ersten Zeit) behielt das Vorurtheil gegen die beiden Briefe. Dionysius Alex. bei Euseb. H. E. 7, 25 erwähnt neben dem Evangelium nur Einen Brief (ή ἐπιστολή ή καθολική). Traditionen sprachen gewiss nicht gegen diese Briefe; aber auch das nicht blos, dass die Briefe Privatbriefe waren; denn den an Philemon nahm man ja immer an. Also erregte wohl nur das ὁ πρεσβύτερος Anstoss. Grotius zuerst griff diese alte Meinung auf; er legte die beiden Briefe nun bestimmt dem Presbuter Johannes bei. Aber der Zweisel verging; erst im 18ten Jahrhundert kehrte er zurück. Jetzt ist es sogar die gewöhnliche Meinung, dass der Presbyter Johannes die Briefe verfasst habe; nur die Bestreiter der Johanneischen Schriften überhaupt sprechen für die Authentie der beiden Briefe. Aber es wäre durchaus nicht unwahrscheinlich, dass die ganze Sage vom Presbyter Johannes erst aus diesen Briefen entstanden sei: Guerike die Hypothese vom Presbyter Johannes, als Verf. der Offenbarung. Halle 1831. [Dagegen Credner Einleitung 1. S. 732 ff., und Lücke Einleitung in die Offenbarung Johannis. Bonn 1832. S. 396.] Vrgl. Fritzsche Bemerkungen über die Briefe Johannes in Henke's Museum für Religionswissenschaft. Bd. 3. St. 1. S. 364 ff. 1 Jachmann der Presbyter Johannes, in Pelts Mitarbeiten. 1839. 2. 4. 3 ff.]

2. Brief. 271

#### Charakter, Zeit und Ort.

Die beiden Briefe sind in gleichem Charakter, gleicher Sprache mit dem ersten gehalten (vgl. 2 Joh. 4-7. 3 Joh. 3. 12); es ist in ihnen durchaus Nichts vorhanden, was hindern könnte, sie Einem Verfasser mit dem ersten zuzuschreiben. Und dass sie keine Nachahmung des ersten seien, dafür zeugt die Selbstständigkeit, mit welcher die Idee'n desselben behandelt, verbunden, auch mit neuen und eigenthümlichen vermehrt werden (2 Joh. 8. 3 Joh. 8). Das Unjohanneische (Paulinische) dagegen, was Einige (Credner, de Wette) in ihnen gefunden haben, ist täuschend; es liegt mehr darin, dass sie im Briefstil geschrieben sind.

Ueber Zeit und Ort der Absassung ist Nichts zu bestimmen. Nicht einmal das lässt sich erörtern, ob die Briefe in einem engen Zusammenhange mit dem ersten stehen. Gewöhnlich hat man dieses wohl schon in der ältesten Zeit angenommen und die Briefe als Nachschrift des ersten angesehen. Daher citirt Irenäus 3, 6 aus dem zweiten, wie wenn die bezügliche Stelle aus dem ersten genommen wäre (in praedicta epistola); und so ist auch wohl im Canon bei Muratori [antigg. Itall. Tom. 3. S. 874] die Angabe zu erklären: Joannis duae in catholica habentur. Storr l. l. S. 408 [und Hug Einleitung. 2. Bd. S. 461 f.] behaupten jenes mit grosser Entschiedenheit - anders Eichhorn. - Nur dieselben allgemeinen Verhältnisse, derselbe Leserkreis lassen sich annehmen für diese Briefe zusammengenommen. Die Persönlichkeiten derer, an welche die Briefe geschrieben sind, sind uns unbekannt. Gewiss aber sind es Privatpersonen. Clemens Alex. in den Hypotyposen [Opp. Clem. ed. Potter. S. 1014 ff. |, Hieronymus, Michaelis und Augusti nahmen für den zweiten Brief an, er sei an eine Christengemeine geschrieben (vrgl. 1 Petr. 5, 13 ή èv Baβυλώνι συνεκλεκτή), wodurch eine vollständige Allegorie in den Brief kommt. Als Gegner des dritten

Briefes ist neuerlich Ammon Leben J. 1. Bd. S. 45<sup>1</sup>) aufgetreten. Aus V. 12 desselben kann man annehmen, dass er einem Diakonus mitgegeben worden sei. Eine besondere Schrift giebt es nur über diesen dritten Brief: Heumann dissert. exhibens commentarium in Joannis epistolam tertiam. Gotting. 1742, in Nova syll. dissert. 1, S. 276 ff.

Zweiter Brief. V. 1. 'Ο ποεσβύτερος, so auch im dritten Briese. Wenn es das Alter bedeuten sollte. würde wohl der Name dabei stehen, wie Philem, 9. Es ist der Amts- oder Ehrenname, unter dem der Verfasser in diesen Kreisen bekannt war; vrgl. ovuπρεσβύτερος 1 Petr. 5, 1. Aber über εκλεκτή κυσία giebt es eine Unzahl von Vermuthungen. Knauer über die ἐκλεκτή κυρία in den Stud. und Krit. 1833. Hft. 2. S. 453. Fast gewiss ist weder εκλεκτή (Grotius, der V. 13 für εκλεκτής verbessern wollte Ένδεκτής, und Wetstein nach Oecumenius), noch kvoia (Curia oder Martha) als Eigenname zu fassen, sondern Eklektý ist, wie V. 13 und Röm. 16, 13, christliches Prädicat; kvoia aber gewöhnliche Anrede 2), wie das lateinische domina. Knauer dachte (mehr als witzig) an die Maria, Mutter Jesu, und erklärte πρεσβύτερος ältester Sohn, mit Hinweisung auf Joh. 19, 26. Auch ob jene Diakonissa gewesen, was man aus V. 10 entnahm, ist zweifelhaft. Obs bezieht sich auf rekra (auch de Wette), also sind dieses Söhne. Aλήθεια wird hier und V. 2 in dreifacher Bedeutung gebraucht: 1) Ev aln 9 etg, wie 1 Joh. 3, 18 άληθεία, wahrhaft; 2) την άληθείαν, die christliche Wahrheit, wie γνώναι την άλ. Ev. 8, 32; 3) διὰ τὴν ἀλήθειαν, wegen des Wahrheitsinnes oder

Die Diction sei nachlässig (μειζοτέφαν V. 4, πιστὸν ποιεῖς
 V. 5, die Lieblingsphrasen des älteren Johannes bis zum Ueberdruss wiederholt, der Gegenstand unbedeutend.

<sup>2)</sup> Darauf deutet auch die Uebersetzung des Syrers und der Vulg. (domina). Ausdrücklich bezeugt Epictet. enchir. c. 62: al γυναίκες εὐθὺς ἀπὸ τεσσαφεσκαίδεκα ἐτῶν ὑπὸ τῶν ἀνδρῶν κυρίαι καλοῦνται.

der Wahrheitskenntniss (kurz Wahrheit in subjectiver Bedeutung);  $\delta\iota\dot{a}$  kann hier die Bedeutung von durch haben, Ev. 6, 57. Denselben Sinn erhält man im Allgemeinen, wenn  $\delta\iota\dot{a}$   $\tau\dot{\eta}\nu$   $\dot{a}\lambda\dot{\eta}\vartheta\epsilon\iota a\nu$  zu  $\dot{a}\gamma a\pi\delta$  gezogen wird — nicht zu  $\dot{\epsilon}\gamma\nu\omega\kappa\delta\tau\epsilon\varsigma$  [wie bei Schott] — mag man nun καὶ  $o\dot{v}\kappa$  —  $\dot{a}\lambda\dot{\eta}\vartheta\epsilon\iota a\nu$  als Parenthese schreiben oder nicht. Καὶ μεθ'  $\dot{\eta}\mu\delta\nu$   $\ddot{\epsilon}\sigma\tau\alpha\iota$  ist abgebrochene Construction, ganz in Johanneischer Weise. Hier wird dasselbe von der Wahrheit ausgesagt, was im Evangelium vom Paraklet. Uebrigens passen die Worte nicht für die Vorstellung von einer baldigen Weltkatastrophe.

V. 3. Der Gruss, wie 1 u. 2 Tim., an Titus, Judä, den drei Sätzen in der Mosaischen Segensformel entsprechend: Wohlwollen, Wohlthat, fortwährendes Wohl. Kvolov vor Ίησον hat die neuere Kritik [Lachmann und bei Schott] ausgelassen. Τον νίον τον πατρός: des Sohnes dieses Vaters, oder des vorzugsweise so genannten Vaters. Έν ἀληθεία καὶ ἀγάπη ist zu χάρις u. s. w. zu nehmen; entweder: Segen durch Verleihung von diesen, oder: Segen unter der Bedingung, dass wir diese haben. Άλήθεια und ἀγάπη, verbunden wie Ephes. 4, 15 ἀληθεύειν ἐν ἀγάπη und 3 Joh. 3 u. 6, sind die beiden christlichen (gewiss nicht göttlichen, wie Einige meinen) Grundeigenschaften, die im Folgenden hier durchgeführt werden.

V. 4. Περίπατεῖν ἐν ἀληθεία 3 Joh. 4: der Wahrheit gemäss leben; ἀλήθεια braucht nicht praktische Bedeutung zu haben, diese liegt im περιπατεῖν. Der Satz mit καθώς — gehört nicht blos zu ἐν ἀληθεία, sondern zum περιπατεῖν ἐν ἀληθ., nicht blos: in Folge dessen — sondern: ganz so wie —. Diese ἐντολαί wurden 1 Joh. 2, 3 ff. 4, 21 erwähnt.

V. 5 und 6 wie im ersten Briefe 2, 7 f. u. sonst. Hier wird das περιπατείν εν άληθεία ausgefuhrt, dass es auch im Liebe haben bestehe. Doch eigenthümlich ist hier der Gedanke, dass Liebe und Gebote Gottes halten sich wechselseitig schaffe, fordere. Θύχ ώς —

ἀπ' ἀρχῆς, wie I Joh. 2, 7. Dieses Letzte ist wieder: wir Menschen von Anbeginn. Iva άγ. ἀλλήλους gehört zum ἐντολήν είχομεν, nicht zum ἐρωτῶ.

- V. 6. Η ἀγάπη bedeutet wohl Liebe überhaupt. Der Gedanke (eben als bekannt vorausgesetzt) ist zusammengezogen: Liebe fasst Gottesliebe in sich, und diese besteht darin ἵνα u. s. w.; vrgl. l Joh. 5, 3. Zu αὐτη ἐστὶν ἡ ἐντολή gehört ἵνα ἐν αὐτῆ περιπατῆτε. Aber ἐν αὐτῆ geht auf ἀγάπη, nicht auf ἐντολή. So construirt Lücke richtig; denn nicht gebräuchlich ist, zu sagen περιπατεῖν ἐν ἐντολαῖς. Καθὼς ἡκούσατε ἀπ' ἀρχῆς ist Zwischensatz; ἀπ' ἀρχῆς aber steht, wie l Joh. 2, 24. Also ist der Gedanke: "Das Gebot ist, wie ihr vom Anfang gehört habt, das, dass ihr in Liebe wandeln sollt."
- V. 7—11 auf das είωτῶ σε V. 5 bezogen; vrgl. 1 Joh. 2, 18. 4, 1 ff. Auch hier ist es klar, dass vornehmlich praktische Irrlehrer gemeint sind. Πλάνοι, vrgl. πνεῦμα πλάνης 1 Joh. 4, 6. Das Wort πλάνος steht ausserdem noch Matth. 27, 63. 2 Kor. 6, 8. 1 Tim. 4, 1. Statt εἰσῆλθον lesen Lachmann und Lücke ἐξῆλθον [so auch die Schottische Ausgabe], wie dieses 1 Joh. 4, 1 stand. Οὐ μὴ ὁμολ. ganz wie 1 Joh. 4, 2, dort weiter ἐληλνθότα, hier ἐρχόμενον: der da kommen musste. Οὐτός ἐστιν: von solcher Art ist. Das οἱ μὴ ὁμολογοῦντες ist als Verstärkung beigesetzt: "bei ihnen ist es so überall; falsch lehren ist Abfall von Jesus." Ὁ πλ. καὶ ὁ ἀντίχριστος: der Erwartete oder Bekannte.
- V. 8. Βλέπετε έαυτούς wie Mark. 13, 9: "damit wir nicht verderben, was wir erworben haben, sondern vollen Lohn empfangen"; vrgl. Apok. 3, 11. Es schwankt die Lesart zwischen der ersten und zweiten Person; denn auch ἀπολέσητε, εἰργάσασθε, ἀπολάβητε wird gelesen [Lachmann] 1). Έργάζεσθαι steht wie

<sup>1)</sup> Bengel Gnom. S. 1193: apostolum scripsisse arbitror, ενα — απολέσητε — είργάσασθε — απολάβωμεν, unde alii totam senten-

Ev. 6, 27 [I. Bd. S. 240] acquirere. Πλήφης: unverkürzt.

Zu V. 9 vrgl. 1 Joh. 2, 23. 5, 12, wo auch ἔχειν so steht. Entfernung von Christus ist eine von Gott selbst. Παραβαίνων ist im jüdischen Gebrauch so viel als ἄνομος. Διδαχή wie Ev. 7, 16 ff. Καὶ τὸν πατέρα — νἱόν: wie den Sohn so den Vater.

V. 10 u. 11. Keine Gemeinschaft solle man mit Solchen haben, d. h. keine Freundesaufnahme und Begrüssung ihnen gewähren. Nur solche ist gemeint und nur bei Irrlehrern. Es ist nicht von der gewöhnlich menschlich-bürgerlichen Pflicht die Rede, und nicht von Irrenden, sondern denen, die nur kommen, um zu verwirren. Und Vorsicht war nöthig, um Verführung der Familie zu verhüten, 2 Tim. 3, 6. Das Gegentheil wird eingeschärft 3 Joh. 8. Vgl. παραιτεῖσθαι, στέλλεσθαι 2 Thess. 3, 6. Tit. 3, 10, und μισείν Judae 22; ausserdem 1 Kor. 16, 22. Gal. 1, 8. Phil. 3, 2. Ταύτην την διδαγήν nämlich τοῦ Χριστοῦ V. 9. Χαίρειν λεγ. ist stärker als λαμβάνειν είς οἰκίαν. Die Theilnahme am schlimmen Thun (1 Tim. 5, 22), die hier durch den Gruss bezeichnet wird, steht entgegen 3 Joh. 8 dem συνεργου γίνεσθαι τη άληθεία, der Begünstigung der Guten. Die Förderung der Person ist Förderung der Sache.

V. 12 wird 3 Joh. 13 f. wiederholt. "Viel wollte ich schreiben, aber wollte es nicht thun durch Papier und Tinte" (χάοτης καὶ μέλαν, 2 Kor. 3, 3). Der Gegensatz ist nicht genau. Denn bei ἢβουλήθην war eigentlich nicht γράφειν (3 Joh. 13 steht es ausdrücklich dabei) zu setzen, sondern λαλεῖν. Streng genommen würde der Sinn des Satzes sein: in geistiger Schrift wollte ich euch schreiben 2 Kor. 3, 3. Γενέσθαι πρὸς ὑμᾶς ist ganz Johanneisch: bei euch sein zu können, persönlich zu euch zu sprechen. [So nämlich lesen

tiam admonentem in secunda persona, alii deinde in prima retulerint.

Knapp, Lachmann, Lücke und Hahn statt ελθεῖν, was sonst im Texte stand.] "Ira ή χάρα u. s. w. wie 1 Joh. 1, 4. Πμῶν ist rec., statt dessen Lachmann ὑμῶν aufgenommen hat.

V. 13. Diese Kinder waren also in des Verfassers Nähe. [Bengel: comitas apostoli, minorum verbis satutem nunciantis.]

### Der dritte Brief.

- V. 1. Der Cajus dieses Briefes braucht keiner der drei sonst erwähnten zu sein: 1) aus Macedonien, der bei Paulus in Ephesus erwähnt wird A 7. 9, 29; 2) aus Derbe in Lykaonien, ein Gefährte des Paulus nach AG. 20, 4; 3) der von Korinth Röm. 16, 23. 1 Kor. 1, 14. An den zweiten dachte man hi r natürlich am Meisten. In den alten Unterschriften heisst er èv Έφέσφ ξενοδόχος τῶν ἀποστόλων; und in den Constitt. apastall. 7, 46 wird berichtet, Cajus sei von Johannes als Bischof von Pergamus eingesetzt worden.
  - V. 2. Περὶ πάντων gehört wohl zu εὐοδοῦσθαί, und ist zu nehmen: in Beziehung auf Alles, in jeder Hinsicht. Die Beziehung auf εὕχομαι und die Uebersetzung vor Allem (ante omnia, Beza) ist dem Sprachgebrauch nicht angemessen. Wenn περὶ πάντων bei Homer (Hind. 1, 287) dieses bedeutet: so bezieht es sich auf den Korrang. Εὐοδοῦσθαι steht wie Röm. 1, 10. 1 Kor. 16, 2: glücklich sein.
  - V. 3. Μαρτ. σου τῆ ἀληθεία wie V. 6 τῆ ἀγάπη: beloben. In τὴ ἀληθ. hat ἀλήθεία wieder mehr subjective Bedentung: Wahrheitssinn. Wahrheitsstreben, wie es ja auch 2 Joh. 3 neben ἀγάπη stand. Καθὸς ἐν ἀληθεία (oder ἐν τῆ ἀληθ., wie Andere lesen) περι-

πατεῖς ist wohl (2 Joh. 2) als directer Satz zu nehmen: wie du ja der Wahrheit so gemäss lebst. Dasselbe ἐν ἀληθ. περιπατεῖν 2 Joh. 4, ἀλήθεια aber wieder in verschiedener Bedeutung.

V. 4. Μειζότερος steht hier allein, wie ἐλαχιστότερος Eph. 2, 8, aber immer mit Bedeutung. Den Dichtern und der späteren Sprache sind solche Formen nicht fremd. [Vgl. Winer Grammat. S. 80.] Τούτων bezieht sich auf  $\tilde{l}$ να ἀκούω u. s. w.  $\tilde{l}$ να  $= \tilde{\eta}$   $\tilde{l}$ να Joh. 15, 14.

Nun geht er V. 5—8 auf die Liebe über, wie 2 Joh. 4, 5 ἀλήθεια und ἀγαπᾶν verbunden waren. Πιστόν (Tit. 1, 6) ist überhaupt Christlich-Würdiges. Hier bedeuten ἀδελφοί neben ξένοι Bedürftige in der Gemeine. Doch liest man mit Lachmann [der Schottischen und Hahn'schen Ausgabe nach überwiegenden Zeugnissen] καὶ τοῦτο ξένους, so gehören auch diese zu den Brüdern.

V. 6. Καλῶς ποιήσεις προπέμψας: auch fernerhin — προπέμπειν bedeutet nach gastfreier Aufnahme
entlassen 1). So steht das Wort oft in der Apostelgeschichte, auch Röm. 15, 24, und Tit. 3, 13. Die
Vulg. und einige Manuscripte lesen ποιήσας προπέμψεις: du wirst entlassen, nachdem du wohlgethan.
Luther übersetzt frei: du hast wohl gethan — wie
Grotius conjicirte ἐποίησας [bene fecisti est laudantis, ut Act. 10, 33. 1 Kor. 7, 38]. "Αξίως τοῦ θεοῦ:
Gottes würdig, dem du ja dienst. Anders steht die
Formel 1 Thess. 2, 12 ἀξίως τοῦ θεοῦ τοῦ καλοῦντος —.

V. 7. Ύπεο τοῦ δυόματος: ihn zu verkündigen, Christus wohl | Paulus |. Αὐτοῦ hat die neuere Kritik weggelassen [Hahn in Klammern gesetzt]. Έξερ-χεσθαι in gleichem Sinne 1 Joh. 2, 19; ausgehen als Lehrer Luk. 9, 6. AG. 16, 13. ᾿Απὸ τῶν ἐθνῶν (Bentley

<sup>1)</sup> Rengel: deducere cum commentu. Beneficium praesta usque ad finem.

conjicirte ἐκκλησιῶν) gehört zu λαμβάνοντες, nicht zu ἐξῆλθον [Beza, Bengel, Carpzov, Morus], also von denen, unter welchen sie predigten (Matth. 10, 8: δω-ρεὰν δότε).

- V. 8. ᾿Απολαμβάνειν ist rec., Lachmann liest ύπολαμβάνειν; Beides ist = παραλαμβάνειν: zu sich nehmen, nämlich in das Haus. Συνεργοί τῆ άληθεία: mit der Wahrheit arbeitend, oder: mit ihnen für die Wahrheit; συνεργός ist ein Paulinisches Wort: 2 Kor. 8, 23. Kol. 4, 11.
- V. 9. Τη εκκλησία: ohne Zweisel der Gemeine, in welcher Cajus war. "Eyoawa deutet wohl nicht auf den ersten Brief hin, sondern auf einen, der personliche Angelegenheit betraf, vielleicht einen empfehlenden (Lücke). Aber gewiss ist jenes Eyoawa nicht so viel als Eyoawa av, Vulg.: scripsissem forsitan. Lachmann liest Eroavá ti [in der Schottischen Ausg. eben so wie av verworfen, weil Beides aus demselben Grunde hervorgegangen, um nämlich jenen Brief nicht als verloren gegangen gelten zu lassen]. Φιλοπρωτεύων ist ein ungewöhnliches Wort; aber φιλόπρωτος kommt oft bei den Späteren vor. Diotrephes, der ebenfalls ein Gegenstand der Sage geworden ist, ist völlig unbekannt. Ohne Zweifel gehörte er derselben Gemeine an, wie Cajus. Er war ein ehrgeiziger, dem Apostel persönlich entgegentretender Mann. Unter ήμεις ist wohl der Apostel und die ihm Gleichgesinnten zu verstehen. Ἐπιδέγεται: lässt nicht zu, nämlich ein Schreiben von ihm oder seine Person.
- V. 10. Ύπομιμνήσκειν: tadelnd daran erinnern, vorhalten 2 Tim. 2, 14. Tit. 3, 1. Τὰ ἔργα ἃ ποιεῖ bezieht sich eben auf das οὐκ ἐπιδέχεσθαι. Φλυαρεῖν ήμᾶς: dabei (bei'm Zurückweisen) auch uns schmähend. Φλυαρεῖν bedeutet nugari (φλυαρός 1 Tim. 5, 13), nur hier mit activer Bedeutung: thöricht Jemanden behandeln, daher φλυαρήματα Verleumdungen bei Josephus. Ἐπὶ τούτοις (ungewöhnliche Construction, sonst steht der blosse Dativ bei ἀρκεῖσθαι): mit dem,

was er mir thut. Ἐπιδέχεσθαι steht hier in anderem Sinne als V. 9: gastlich aufnehmen in christlicher Weise = ἀπολαμβάνειν V. 8. Ἐκβάλλει, ohne Zweifel τοὺς βουλομένους, nicht ἀδελφούς. — Merkwürdig aber ist eine solche Einwirkung unlauterer Persönlichkeit schon in den apostolischen Kreisen.

V. 11. Die Prädicate ἐκ — ἐστίν und σὐχ — θεόν (1 Joh. 3, 6) sind ganz Johanneisch. Άγαθοποιεῖν steht hier im höheren Sinne: für das Gute handeln.

V. 12. Auch dieser Demetrius ist uns völlig unbekannt; Viele dachten an den zu Ephesus AG. 19, 24. Υπ αὐτῆς τῆς ἀληθείας ist wohl nicht von der Wahrheit in uns zu verstehen, sondern von der Wahrheit, welche er gefördert hat, also: durch die Erfolge bewährt. Ueber οἴδατε, wofür Lachmann [und die Schottische Ausgabe] οἶδας lesen, vrgl. Ev. 19, 35.

V. 13 und 14 wie 2 Joh. 12. V. 15. Ελρήνη σοι, wie 1 Petr. 5, 14. Κατ' ὄνομα Evang. 10, 3: alle Einzelne.

# Verbesserungen.

S. 149 Z. 14 v. o. lies statt die Todesstunde: die Stunde der Finsterniss, die Mitte zwischen Kreuzigung und Tod.

- 149 Not. 2 Z. 2 v. n. schiebe ein nach Zeitschrift: 1831.









John, Gospel of St.
Baumgarten-Crusius, L.F.O.
Theologische Auslegung der Johanneischen Schriften. University of Toronto Library 15392 DO NOT MAME OF BORROWER. REMOVE THE CARD FROM THIS POCKET Bible Com(N.T) John

